http://myrin.ursinus.edu/help/resrch\_guides/cit\_style\_chicago.htm

فہرست

ادارىيە

|     |                    | تحقيق و تنقيد                                                         |
|-----|--------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٩   | عارف نوشاہی        | پاکستانی کتب خانوں میں ترکی مخطوطات                                   |
| ٣٣  | سعادت سعير         | سرسید احمد خاں کی قومی خدمات کا جو ہر                                 |
| ۵۷  | خالد محمود سنجرانى | واجدعلی شاہ کی ایک کمیاب مثنوی: دریامے تعیشیق                         |
| ۷   | ارشد محمود ناشاد   | اردو میں شنتیہ کا وجود                                                |
| ۸١  | صائمَه ارم         | تاریخ ادب اردو (انگریزی) مصنفه علی جواد زیدی کا تحقیقی و تنقیدی جائزه |
| ١٣١ | رفاقت على شامد     | اردو کا صحافتی ادب: تعریف، تفکیل، روایت                               |
| ۱۸۳ | محمد خاورنوازش     | اردواور ہندی کی صرف ونحواور بنیادی ذخیرۂ الفاظ: لسانی وحدت کے پہلو    |

شاعري: تجزيه و مطالعه

| ٢٢٣   | سثمس الرحمن فاروقى | فيض صاحب کی ہمہ گیر متبولیت                                                  |
|-------|--------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٢٣   | صائمًه على         | جدید اردوغزل میں ہندی زبان کے اثرات: ایک جائزہ                               |
| 647   | اختشام على         | شعریات اخترالایمان: عصری شعور اور بیایے کا تفاعل                             |
| ٢٧٩   | زاہد حسن           | سید وارث شاہ کا پنجابی ترجمہ قصیدہ بردہ شریف: تعارف، تجزیہ اور تقابلی مطالعہ |
| ۳ + ۹ | ذيثان دانش         | بھرے بھڑولیے: پنجابی صوفی شعری روایت کے تناظر میں                            |

|       |            | اردو فكشن: بازيافت                     |
|-------|------------|----------------------------------------|
| ۳۲۳   | نجبيه عارف | فکشن کی سیاسی وساجی جہات کا مطالعہ     |
| ٣٣٣   | محر سعيد   | منٹو کے چند غیر مدوّن خطوط             |
| r 6 r | عبدالقدير  | مصركا منثو                             |
| ۳۷۵   | محرفيم     | ابن الوقت: ثقا <b>فق شاخت کی تشکیل</b> |

## بنیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۰

| ۳۹۵ | محمد سلمان تجفتى  | پی ٹی وی لاہور مرکز کا اردو ڈراما: تاریخ اور تقابلی مطالعہ |
|-----|-------------------|------------------------------------------------------------|
| 623 | محمه رفيق الاسلام | فسانة عجائب : مابعد الطبيحياتي مطالعه                      |
| ۱۹۳ | طاهره صديقه       | افتخار جالب اوراردوافسانے کی نئی لسانی تشکیلات             |
| ۳۲۳ | محمد نويد         | انتظار حسین کے دو نایاب اردوالتیج ڈرامے                    |

|     |               | عالمی ادب                                                       |
|-----|---------------|-----------------------------------------------------------------|
| ٩٧٩ | ايم خالد فياض | شہری کلچر میں بڑھاپے کی تصویریں: بود لیئر کی شاعری کے تناظر میں |
| ۹۸۹ | خالدامين      | آرمینیس ویمری: انیسویں صدی کا ایک اہم منتشرق                    |

|     |                  | ترجمه                                      |
|-----|------------------|--------------------------------------------|
|     | رابرٹ سی ویٹمور/ | ا قبال کا نصورِ وحدت الشہو د / ہمہ از اوست |
| ۵۰۷ | احمد بلال        |                                            |

## انگریزی مقالات

| Confessions: Abd al-Majid Daryabadi's     |                            |    |
|-------------------------------------------|----------------------------|----|
| Autobiographical Account of his Spiritual | Basit Bilal Koshul / Ahmed |    |
| Journey                                   | Afzaal                     |    |
| Muqaddama-i Hukama Singh: A Persian       |                            |    |
| Transcript of the Sikh Era                | Kanwal Khalid              | 35 |
|                                           |                            |    |
| Abstracts                                 |                            | 51 |

گرمانی مرکز زبان وادب، لا ہور یونی ورش آف مینجنٹ سائنسز کے علمی و تحقیقی خلقے بدنیاد کا آٹھوال سالا نہ شارہ پیش خدمت ہے۔ امید ہے کہ اسے ملک اور بیرون ملک کے علمی و تحقیقی حلقوں میں حب سابق توجہ اور پذیر ان حاصل ہوگ ۔ بدنیاد نے اپنی سعی پیچم اور احساس ذمہ داری کی بنا پر چند ہی برسوں میں پاکستانی دانش گا ہوں سے شائع ہونے والے مجلّات میں جو نمایاں مقام حاصل کیا ہے، وہ اہلی نظر پر عیاں ہے۔ ہمارے سنجیدہ حلقوں میں سیہ موضوع زیر بحث چلا آتا ہے کہ ان مجلّات کا معیار تحقیق اور پیانہ نفذ ونظر کیما ہے، ان کے مشمولات، علوم و معارف میں حقیقی ثروت مندی کا کہاں تک باعث بن رہے ہیں اور ان کے مطالب میں بین العلومی رجحانات اور عالمی ادبی یوں کی کتنی جھلک دکھائی دیتی ہے؟ میہ تما موالات ، جا ہیں۔ بدیاد کی شکل میں ہماری میکاوش دراصل اضی مطلوبہ معیارات تک رسائی کا ایک اہم مرحلہ ہے۔

سب سے پہلے ڈاکٹر نحیبہ عارف کا دلی شکر یہ واجب ہے جو چار سال (۲۰۱۳ء – ۲۰۱۶ء) تک مہمان مدیر کے طور پر بے حد قابلِ ستائش انداز میں بنیاد کی ادارتی ذمہ داریاں نبھاتی رہیں۔ ان کے زیرِ ادارت اس کا تحقیقی و تنقیدی معیار بلند تر ہوا اور اس کے صوری و معنوی خدوخال اور قد وقا مت میں خاطر خواہ بہتری ہوئی۔ چنانچہ رسالے کی علمی متانت اور تحقیقی وقار کے پیشِ نظر پاکستان ہائر ایجوکیشن کمیشن (HEC) نے اسے وائی (y) درج میں منظور کیا۔ ہم محتر مہ نحیبہ عارف کے لیے سرا پا سپاس ہیں۔ زیر نظر شارے میں، اس سے پہلے شاروں کی طرح متنوع موضوعات پر مضامین شامل کیے گئے ہیں یحقیق و تقید کے حصے میں پا کستان کے کتب خانوں میں تر کی مخطوطات سے متعلق معلومات سے لے کر اردو زبان کے قابل توجہ پہلووں پر تحریر یں موجود ہیں۔ جہاں خالص تحقیقی نوعیت کی تحریروں کی اہمیت اپنی جگہ مسلم ہے وہاں تفید کی مطالعات بھی تحقیق کے لیے نئے رائے فراہم کر سکتے ہیں۔ بعض تقید کی جائزے نئے زاویوں سے پرانے طے شدہ معیارات پر نظر ثانی کرتے ہیں اور مزید مطالع اور تحقیق کی راہیں ہموار کرتے ہیں۔ شاعر کی اور فکشن کے حصے میں بعض مضامین پڑ ھنے والوں کے لیے یقدیناً اس لحاظ سے دلچیں کا باعث ہوں گے۔ ایک مضمون سید وارث شاہ کے قصیدہ بردہ شریف کے پنجابی ترجہ پر ہے جو اب تک کیے جانے والے پنجابی تراجم سے تقابلی سطح پر مختلف ہے۔ مصر کے ہندانہ نگار احسان عبدالقدوں کی حیات اور تخلیقات کا منٹو کی زندگی اور تخلیقی موضوعات سے جمرت انگیز مما ملت پر منی جائزہ بھی پڑ ھنے والوں کے لیے دنچیں کا باعث ہوں گے۔ ایک مضمون سید وارث شاہ کے قصیدہ بردہ شریف کے مما ملت پر منی جائزہ جم پڑ ھا والوں کے لیے دلیے کا منٹو کی زندگی اور تخلیقی موضوعات سے حمرت انگیز می شامل ہیں۔ ایک ترجمہ اقبول کے ایک دیکھی کا باعث ہوں گے۔ ایک مضمون سید وارث شاہ کے قصیدہ بردہ شریف کے د افساند نگار احسان عبدالقدوں کی حیات اور تحلیقات کا منٹو کی زندگی اور تحلیقی موضوعات سے حمرت انگیز می مائیت پر مین جائزہ بھی پڑ ھنے والوں کے لیے دلچہیں کا باعث ہو گے دو اہم تر اجم بھی ایں شارے میں می شامل ہیں۔ ایک ترجمہ اقبال کے تصور وحدت الشہود پر وٹھور کے صفرون کا ہے۔ سیاں مضمون کا پہل

مقالہ نگاروں میں شمس الرحمٰن فاروتی، عارف نوشاہی، سعادت سعید، نجیبہ عارف، خالد محمود سخرانی، ارشد محمود ناشاد، محمد سعید، صائمہ ارم اور کنول خالد جیسے دانشوروں، اساتذہ اور محققین کی قابل قدر کاوشیں شامل ہیں جن میں بہت کچھ سزاوارِ توجہ ہے۔ ابھر تے ہوئے محققین کی حوصلہ افزائی شروع ہی سے مجلّے کے نصب العین اور روشِ کار میں نمایاں رہی ہے۔ چنانچہ اس شارے میں عبدالقدری، ہی سے مجلّے کے نصب العین اور روشِ کار میں نمایاں رہی ہے۔ چنانچہ اس شارے میں عبدالقدری، اختشام علی، محمد خلور نوازش، محمد سلمان بھٹی، محمد رفیق الاسلام، طاہرہ صدیقہ اور محمد نوید کے حاصلاتِ تحقیق و تقدید شامل ہیں اور ہمیں اطمینان ہے کہ یقدیناً میہ اور ایسے ہی دوسرے لوگ جنوبی ایشیا ک زریں علمی روایات کے امین ہوں گے۔ اس شارے کا ایک امتیاز یہ بھی ہے کہ اس میں کمز کے اساتذہ و Ν

داريه

دانش کے مقالات نے اس شارے کی وقعت میں اضافہ کیا ہے۔

ہم تمام مقالہ نگاروں کے شکر گزار ہیں، خاص طور پر ان مقالہ نگاروں کے بہت منون ہیں جنھوں نے ماہرین کی رائے کے مطابق اپنے مقالوں پر نظر ثانی کی اور بعض جگہ اضافے اور تبدیلیاں بھی کیں۔ ہمارے لیے بیہ مرحلہ مشکلات بھی پیدا کرتا ہے لیکن ہمیں خوشی ہے کہ مقالہ نگار اس معاطے میں ہمارے ساتھ تعاون کرتے ہیں۔ خاص طور پر بخ محققین کے لیے بیٹمل اگر چہ صبر آزما ہوتا ہو گا لیکن اس کی دوجہ سے جہاں مجلّے کے اعتبار میں اضافہ ہوتا ہے وہاں ان کی اپنی تربیت کا سامان بھی فراہم ہو جاتا ہے۔ ہمارے ماہرین کی رائے کے مطابق بعض مضامین معیار پر پر پر خ فراہم ہو جاتا ہے۔ ہمارے ماہرین کی رائے کے مطابق بعض مضامین معیار پر پورے نہیں اترتے اور ان کی اشاعت سے ہمیں معذرت کرنا پڑتی ہے لیکن ہم تو قوح کرتے ہیں کہ ہمارے محققین خاص طور پر مذکر رکھتے ہوئے ہمیں اپنے مقالے تقصیح کر دل برداشتہ ہونے کی بجائے آئندہ ایک مخصوص معیار کو مذکر رکھتے ہوئے ہمیں اپنے مقالے تصحیح کر دل برداشتہ ہونے کی بجائے آئندہ ایک محصوص معیار کو مذکر رکھتے ہوئے ہمیں اپنے مقالے تصحیح ریں گے۔

پیش کش کے ضمن میں مفید تجاویز دیں، ہمارے شکریے کے مستحق ہیں۔ مدیر منتظم ذیثان دانش کا بے حد شکر یہ کہ ان کے حسنِ انتظام سے بدنیاد کی بروقت اور بہتر اشاعت ممکن ہوئی۔

مدنريان

عارف نوشاہی \*

پاکستانی کتب خانوں میں ترکی مخطوطات

مارف نوشاہی

برصغیر میں تین صدیوں سے زائد عرصے پر محیط مادراء النہ کے ایک ترک خاندان کے حکمر انوں، جنھیں ہم مقامی اصطلاح میں <sup>در مغ</sup>ل' کہتے ہیں، کی ادب پر وری اور ہنر گستری کے باوجود حمرت انگیز طور پر برصغیر کے کتب خانوں میں ترکی تصنیفات اور ان کے مخطوطات کی تعداد چند سو ہی ہو جمرت انگیز طور پر برصغیر کے کتب خانوں میں ترکی تصنیفات اور ان کے مخطوطات کی تعداد چند سو ہی ہو گی ۔ مرتفر میں ماوراء النہری ترکوں کی حکومت کے بانی ظہیر الدین بابر ( عہد حکومت ۲۰۵۱ – ۱۵۲۰ – ۱۵۲۰ ) کی ۔ برصغیر میں ماوراء النہری ترکوں کی حکومت کے بانی ظہیر الدین بابر ( عہد حکومت ۲۰۱۲ – ۱۵۲۰ ) کی ۔ پر صغیر میں ماوراء النہری ترکوں کی حکومت کے بانی ظہیر الدین بابر ( عہد حکومت ۲۰۵۱ – ۱۵۳۰ ) نہ کی ۔ پر صغیر میں ماوراء النہری ترکوں کی حکومت کے بانی ظہیر الدین بابر ( عہد حکومت ۲۰۱۳ – ۱۵۴۰ ) نہ میں تعلم بند کی ۔ کی بر سفیر نو نی تو نوشت بابر دنامہ / تو ک بابری اپنی ماوری زبان چنتائی ترکی میں قلم بند کی ۔ کی بر سفیر نو نی تو نوشت بابر نامہ / تو ک بابری اپنی مادری زبان چنتائی ترکی میں قلم بند ک ۔ لیکن بر صغیر زبان قرار دیا۔ بر صغیر کے این تعرف نو اپنی دلی کہ میں کار کی سو خور نوشت بابر ( عہد حکومت ۲۰۰ میں تعلم بند ک ۔ لیکن بر صغیر زبان قرار دیا۔ بر حکم کے تو نامہ / تو ک بابری اپنی مادری زبان خور کی میں تعلم بند ک ۔ لیکن بر صغیر زبان قرار دیا۔ بر صغیر کے این تعرف نو اور اور اور اور نو شائی ترک میں دکھائی اور اور اور اور اور شن سرکاری ہو ۔ نو ترک بھی سکھی لیکن اپنا تصنیف و تالیف کا کام یا شاعری فاری ہی میں کی نور الدین نور تو تی ۔ ور الدین نور تی تی ترک می نور تقار ۔ وہ ترک ہی جہ تک میں کسی بی میں کسی بی میں کسی بی میں کسی بی میں کسی نور تو تی ۔ میں میں بی می شرحک می بی کسی یا ترک می تعمر تی نور تو تی ۔ میں میں میں میں میں میں میں میں خور ترک خان میں ترک می موانی ہی میں کسی تو بند ، ترک می کسی تعمل کو تی ترک می نور تو ہوں ہی میں کسی بی بی کسی بی بی کسی بی بی کسی بی کسی بی کسی بی بی کسی بی کسی بی بی کسی بی بی کسی کی خوں نو تی میں بی بی میں بی بی خان کی حکومت کے خان ہے کر تی نور تی نور تی نور تی نور تی ہوں تی ہوں تی میں کسی بی بی کسی بی بی کسی بی بی بی خاند کی خاندان کی حکومت کے خان ہے کی ترک می نور تی می تی کسی کی کو می تی بی بی بی بی می بی بی می خاندان کی حکومت کے

(I)

•

ف نوشاہی

خاندان کا ایک شہرادہ محمظ میر الدین میرزاعلی بخت اظفری (۲ کا ۱ – ۱۳۳۴ ہے /۵۵ کا – ۱۸۱۸ء) ہمیں ترکی زبان کا شیدائی اور اس کا دفاع کرتے ہوئے نظر آتا ہے۔ اظفری نے ترکی زبان کے نامور مصنف میرعلی شیر نوائی ( ۱۳۳۱ – ۱۰۵۱ء) کی ایک ترکی تصنیف ، ۔ حبوب السقلوب کا فارسی ترجمہ ، ۔ رغوب السفواد نام سے کیا ، جس کاقلمی نسخہ پنجاب یونی ورش لا تبریری، لا ہور ( شارہ / 59 K 1889) میں ہے۔ اس نے میر ترجمہ ۲۳ رؤی الاول ۲۰۱۸ ہے/ ۲۳ کاء کو کھنو میں کیا تھا۔ اس کے دیا ہے میں مترجم نے اپنا حسب ونسب، دبلی قلعہ معلی سے فرار کی داستان تو ککھی ہی ہے، اُس نے ترکی زبان کی فضیلت اور بالخصوص ہندوستان میں ترکی زبان کی حالت پر بھی ایک جامع تبصرہ کیا ہے۔ میں چاہتا ہوں وہ تبصرہ یہاں بطور تمہیز فتل کردیا جائے:

> چون این بنده چندی در تحصیل علم ترکی درد سری کشیدم ..... اگر از تشتّت زمانه و توزّع دوران زمانی جمعیّت خاطر پریشان دست مے دھد، خواھم کردن به زبان فارسى شرح محاكمة اللغتين تركى كه تصنيف مير نظام الدين على شير نوايي است، در حالتي كه حامل المتن باشد تا هنر ووسعت تركى وعيب وتنگى فارسى مبرهن شود۔ هر کرا اندکی خِرد و هوش صحیح است نزدش فضیلت و دقّت ترکی بر فارسی صریح، چه همه تُرکان از زبان ولهجة فارسى بهره ورودر فارسيان عكسش اظهر، ترکی چیزیست عنقا و جنس قیمتی کم نما، معدومیت ترکی برین دعوا شاهد بی گمان ..... و چون وارد سواد لکهنو گردیدم نیز از اوستاد مُلا محمد زمان تبریزی ارومچی المتخلص به انشه، که از کر بلای معلیٰ و نجف اشرف تازه وارد بودند، و میرزا کاظم سوداگر به تحقیقات لغات ترکی یر داختم سساکثر بر مطالع ک کتب ترکی راغب بودم، خصوصاً تصنيفات وتاليفات مير على شير نوايي را دوست تر داشته جمع می نمودم۔ تا روزی محبوب القلوب

ترکی تصنیف میر مذکور به نظرم رسید و دل را فرجی وافر ونفس را حظی کامل حاصل گردیده ..... و حال آن که زبان ترکی بعد از شنقار [یعنی مرگ یادشاه] فرمودن حضرت محمد شاه يادشاه جمجاه الملقب به فردوس آرامگاه[در ۱۱۲۱ه] چنان از شاه جهان آباد و توابع آن معدوم و مفقود گردیده، گویے عنقابے بُود که از میان خلق رمیده ..... چنان چه زبان زد خاص و عام شد که "بر محمد شاہ ترکی تمام"۔ اکنون بجز نام ترکی خاص و عام نمی دانندواز تلفظ آن چنان ہے نصیب اند که گویے کلام انعام عجب تر آن که این زبان که خاص تلفظ خاندان گورکانیه بود که جناب حضرت امیر تیمور گورکان ..... و اجداد شان تا چنگیز خان و هلاکو خان وغیرهم عموماً و بعضی از ایشان خصوصاً جز زبان ترکی ہوی فارسی را نشمیده اند، بل به طرف فارسی به چشم حقارت دیده ـ و دال براین حال آن است که از حضرت صاحبقران توزوك تیموری و از حضرت بابر بادشاه تاریخ [توزوك بابری] و فقه [مبيِّن] و ديوان بابري ..... و هم چنين از ديگران اينها صد ها دواوین و کتب در ترکی یادگار مانده که حالا بین الناس متداول است ومتعارف در روزگار گشته ـ درین ولا هیچ احدى را از اولاد نباير آنحضرت بهره اى از لهجة تركى نمانده و حرفي از آن حروف نخوانده، مگر اين عاصي که از احفاد و اسباط آن خاندانم، نصیبی از زبان ترکی برده ام\_ا

تر جمانی: چونکه اس بندے نے ترکی تعلیم کی مخصیل میں کچھ عرصه درد سر جھیلا ہے ..... اگر گردش زمانه اور مصائب دوران نے مہلت دی اور جمعیت خاطر میسر ہوئی تو میں محسا کسمة اللغتين کی، جو مير نظام الدين علی شير نوائی کی ترکی تصنيف ہے، فارس

زمان میں شرح لکھوں گا، اس طرح کہ ساتھ متن بھی شامل ہو، تا کہ تر کی زمان کی خوبی اور دسعت، ادر فارسی زبان کا عیب اور تلک دامنی ظاہر ہو سکے۔ قدرےعقل مند ادر درست حواس کے حامل ہر شخص یر، فارس پر ترکی کی بر تر می اور اہمیت واضح ہے، اس لیے کہ سب ترک لوگ، فارسی زمان اور اس کے لیچے سے بہرہ ور ہیں جب کہ اہل فارس میں اس کا اُلٹ ظاہر ہے (لیعنی وہ ترکی نہیں جانتے)۔ ترکی عنقا ہے اور کم کم دکھائی دینے والی ایک فتیتی جنس، ترکی کی معدومیت اس دعوے کا نا قابل تر دید ثبوت ہے ..... جب میں لکھنو کی حدود میں داخل ہوا، میں نے استاد ملا محمد زمان تبریزی ارومی، متخلص به انشه، جو کربلاے معلی اور نجف اشرف سے ان دنوں ہی آئے تھے، اور میرزا کاظم سوداگر، سے ترکی لغات کی تحقیقات سکی میں سی ترکی کتب کے مطالعه کا بهت شائق تها، خصوصاً میر علی شر نوائی کی تصنیفات و تالیفات مجھے بہت ییند تھیں اور جمع کہا کرتا تھا۔ یہاں تک کہ ایک روز مجھے میر مذکور کی تر کی تصنیف م جد ب القلوب ملى جسے *پڑھ کر* دلی آسودگی اور حظ کامل حاصل ہوا ...... اور اب بیر حال که ترکی زبان، حضرت محمد شاه بادشاه جمجاه، ملقب به فردوس آرام گاه کی وفات [الاااھ] کے بعد شاہ جہان آباد اور اس کے نواح سے اس طرح معدوم اور مفقود ہوئی، گوہا عنقا برندہ ہو جومخلوق سے فرارہوگیا ..... اب یہ مثل زمان زد خاص و عام ب''محمد شاہ پر ترکی تمام''۔ اب خیر سے ترکی کا نام، خاص و عام میں سے کوئی نہیں جانتا اور سب اسے بولنے سے اس طرح محروم ہیں جیسے حیوانات کلام کرنے سے۔ زیادہ حیرت کی بات ہے کہ یہی زبان خاص گورکانی خاندان کی بولی تھی، جناب حضرت امیر تیمور گورکان ..... اور ان کے اجداد چنگیز خان اور ہلاکو خان وغیرہ عموماً، اور ان میں سے بعض خصوصاً، تر کی زبان کے سوا کچھ جانتے ہی نہیں تھے اورفاری کو منہ نہیں لگایا، ہلکہ فارس کو حقارت کی نگاہ سے دیکھتے اور اس کی دلیل یہ ہے کہ حضرت صاحبقران سے تیز ک تیمہ دی اور حضرت ماہر مادشاہ سے تاریخ [تیز ک مادی ]، فقہ [مبيّن] اور ديون بابرى ..... اور اى طرح اس خاندان سے كن ديگر ك سیکروں ۲ ترکی۲ دواوین اور کت بادگار باقی ہیں جو اس وقت عوام الناس میں رائج ہیں اور دنیا بھر میں متعارف ہوئیں۔ لیکن اِس وقت تیور کی نسل اور ان کے یوتوں میں سے کسی ایک کوبھی تر کی زبان سے ہم ہنہیں ملا اور اس کا ایک حرف بھی نہیں

عارف نوشاہی ۱۲

(II)

عارف نوشاہی

₹

عجائب گھر، کراچی؛ نیشنل آرکائیوز اوف پاکستان، اسلام آباد؛ قومی کتب خانه پاکستان ( سابقه نیشنل لیافت لائبر ریم، کراچی ) اسلام آباد اور مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلام آباد۔ ان سب کتب خانوں میں تر کی مخطوطات کی ایک گنی چنی تعداد موجود ہے۔

پاکستانی کتب خانوں میں تر کی مخطوطات کیسے پہنچ یا کیوں پائے جاتے ہیں؟ یہ ایک دلچ پ مطالعہ ہے۔ یہ جواب حاصل کرنے کے لیے ہمیں دیگر ثقافتی حوالوں اور رابطوں سے قطع نظر، تاریخ کے دو واقعات پر بھی نظر رکھنا ہوگی۔ پہلا واقعہ تقسیم ہند (241ء) ہے جس میں ہندوستانی علاقوں سے کئی مسلمان خاندان ہجرت کرکے پاکستان آئے۔ ان کے رخت سفر میں کہیں کہیں مخطوطات بھی متصد کی 191ء کے ہنگاموں کے بعد جب قدر ۔ سکون ہوا تو کٹی مسلمان خاندانوں نے ہندوستانی علاقوں سے کئی دفتر سے کراچی پاکستان آئے۔ ان کے رخت سفر میں کہیں کہیں محید محلوطات بھی جو اس کے دبلی دفتر سے کراچی نظر رکھنا ہوگی۔ پر ادفتر اخترہ انجمن تر تی اردو کے مخطوطات کی جو اس کے دبلی دفتر سے کراچی نظر کیا گیا۔ دوسرا بڑا واقعہ افغانستان پر سوویٹ یونین کا حملہ (۸۵۹ء) ہے۔ اس حملے دفتر سے کراچی منتقل کیا گیا۔ دوسرا بڑا واقعہ افغانستان پر سوویٹ یونین کا حملہ (۸۵۹ء) ہے۔ اس حملے دفتر سے کراچی منتقل کیا گیا۔ دوسرا بڑا واقعہ افغانستان پر سوویٹ یونین کا حملہ (۸۵۹ء) ہے۔ اس حملے دفتر سے کراچی خطوطات کا حملہ دوستانی علاقوں سے مطلبی کہ محلولات کا ہے ہو اس کے دبلی اور کیا ذاتی کتب خانے ، سب کٹ گئے اور ان کے مخطوطات پاکستان کے اور افغانستان کے اندر واقع کیا سرکاری کے سرکاری اور ذاتی کتب خانوں میں جو مخطوطات شامل ہوتے ہیں ان میں زیادہ تھر واقع کیا سرکاری اوٹے گئے یا منتقل کی گئے محفوطات کی مجموعی یا تقریبی تعداد کے بارے میں ہمیں وثوق مرکاری اور ڈاتی کتب خانوں میں جو مخطوطات کی مجموعی یا تقریبی تعداد کے بارے میں ہوں وثوق ت چھ علم نہیں ہے، چہ جانے کہ ان کے متند کوائف بھی دستیاب ہوں۔ اس بارے میں جو سرو سرائع

ہوئے ہیں وہ ناکافی ہیں۔ برصغیر پاک و ہنداور دیگر ہمساریہ مما لک میں تر کی مخطوطات پر ایک جائزہ ملتا ہے:

Eleazar Birnbaum, "Turkish manuscripts cataloguing since 1960 and manuscripts still uncatalogued, Part 3: U. S. S. R., Iran, Afghanistan, Arab lands (except Palestine), Israel and Palestine, India and Pakistan, China", *Journal of American Oriental Society*, Vol.103, No.4 (Oct–Dec.1983): p 691–707.

Muhammad Suheyl 'Umar, "PAKISTAN" in *World Survey of Islamic Manuscripts*, Geoffrey Roper (General Editor), London, Vol.II. (1993): p. 449–559.

عارف نوشاہی

ā

اس جائزے میں ان مخطوطات کی زبانوں کا ذکر کیا گیا ہے جن میں ترکی بھی شامل ہے، کہیں کہیں ان مخطوطات کی تعداد بھی بتائی گئی ہے، لیکن خود یہ جائزہ اور اس میں بتائے گئے اعداد و شار ناکلمل ہیں۔ جائزے کی اس جلد کے انڈ کس میں جہاں مخطوطات کی زبانوں کا اشار یہ دیا گیا ہے، وہاں جرت انگیز طور پر ''ترکی' زبان کو نظر انداز کردیا گیا ہے حال آ نکہ اشار یہ کے عنوان میں لفظ ''ترکی زبان'' موجود ہے ! فود راقم السطور نے پاکستانی فہارس مخطوطات کا جو کتا بیاتی جائزہ شائع کیا ہے (عارف نوشاہی، کتاب شناسی توصیفی فہرست ہای نسخہ ہای خطی پاکستان (و بظلا دیش)، قم، کتا بخانہ بزرگ حضرت آیہ اللہ لعظمی مرشی نجفی، ۲۰۰۵ء) اس کے اشار یے میں مخطوطات کا، زبانوں کے اعتبار سے نشان دہی کی ہے اور اس کی مدد سے ترکی مخطوطات کی حال قبر ستوں تک رسائی ہو جاتی ہے اور اس کی دہاں (III)

پاکستانی کتب حالول میں کر کی تطوطات کی موجودی کا مم رام السطور کو دو ذرائع سے ہے۔ ایک وہ فہرستیں جو ان کتب خالوں کے مخطوطات کے لیے تیار کی گئی ہیں، ان میں زیادہ مطبوعہ ہیں اور بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

کچھ غیر مطبوعہ؛ دوسرا ذاتی طور پر بھی بعض کتب خانوں میں تر کی مخطوطات دیکھنے کااتفاق ہوا ہے۔ یا کستانی مخطوطات کی فہرستیں تیار کرنے والے افراد، جن میں سے اکثر کو میں ذاتی طور پر جانتا ہوں، شاید ہی تر کی زبان سے داقف ہوں، اس لیے ان کی فراہم کردہ معلومات پر آنکھیں بند کر کے اعتاد نہیں کیاجاسکتا۔ اس کا تجربہ راقم کو اس وقت ہوا جب میں نے کتب خانہ رشخ بخش میں چند تر کی مخطوطات اِس مقالے کی تباری کے لیے دیکھے۔ جو معلومات کت خانے کی فہرست میں درج تھیں، وہ غیرتسلی بخش ثابت ہوئیں۔اگرچہ خود میں بھی تر کی زبان سے نا آشناہوں کیکن اتنا امتیاز ضرور کرسکتا ہوں کہ نسخہ بزبان حال کیا کہہ رہا ہے اور فہرست میں کیا لکھا ہے؟ تحقیق کا تقاضا ہے کہ کوئی ترکی دان مخطوطہ شناس محقق ان تمام مخطوطات کا (یا ان میں سے جو بھی دستیاب ہوں) دوبارہ جائزہ لے اور ہمیں بتائے کہ پاکستانی کتب خانوں میں کون کون سے تر کی مخطوطات ہیں۔ میں اپنے مقالے میں محض ان کی نشان دہی کروں گا۔ پاکستان میں مخطوطات کے تین بڑے مرکز یہ ہیں: ال کتابخانهٔ تنج بخش، مرکز تحقیقات فارس ایران و یا کستان، اسلام آباد؛ ۲\_مرکزی کت خانه، پنجاب یونی ورشی،لا ہور؛ س میشنل میوزیم اوف یا کستان، کراچی، بشمول ذخیرهٔ انجمن ترقی اردو . کتابخانهٔ تنج بخش کی وہ فہرستیں جواریانی فہرست نولیں ڈاکٹر محمد حسین تسبیحی نے تیار کی میں، دو طرح کی ہیں، مجمل اور مفصل۔ دونوں نوعیت کی فہرستوں میں تر کی نسخوں کے کوائف مل جاتے ہیں۔ تىپچىكى مجمل فىمرسىت الفبايى نىيخە باي خطى كتابخانة گنج بخش س*ے بميں گذشت*ر ۳۵ سالوں میں اس کتب خانے میں جمع ہونے والے تقریباً پچاس ترکی مخطوطات کی نشان دہی ہو جاتی ہے، لیکن اس فہرست میں ترکی مخطوطات تلاش کرنے کے لیے آپ کو اس فہرست کے دو کالمی ۸۳۳ صفحات کی ایک ایک سطر دیکھنا پڑتی ہے، کیونکہ فہرست میں الگ سے ترکی مخطوطات کا کوئی اشار یہ نہیں ہے۔ اس کے برعکس تنبیحی کی مفصل فہ رست نسخہ ہای خطی کتابخانہ گنج بخش (تین جلدیں) میں بیہ ہولت حاصل ہے کہ اشاریے کی مدد سے فوراً ترکی مخطوطات تک پہنچا جاسکتا ہے۔ ان تین جلدوں میں تر کی کے دیں ہے کم نسخوں کا قدرےمفصل تعارف ہے۔

لیکن بشیر حسین کی مرتبہ یہ تینوں جلدیں صرف فارس مخطوطات سے متعلق ہیں جس کا اعلان انھوں نے تیسری جلد کے دیباچے میں یہ کہہ کر کیا: الحمد للہ کہ اس جلد کے ساتھ ذخیرۂ شیرانی کے فارس مخطوطات کا تعارف مکمل ہو رہا ہے۔

تر کی اور دیگر زبانوں کے مخطوطات کی فہرست کا منصوبہ کیا ہوا؟ کچھ پتانہیں ہے۔ پنجاب یونی ورسٹی کے باقی ذخیروں میں تر کی مخطوطات کی صورت حال واضح نہیں ہے۔ جس زمانے میں پاکستان، ایران اور تر کی کی سرکاری تنظیم ''علاقائی تعادن براے ترقی''

فعال تصی تب نیشنل میوزیم اوف پا کستان میں ترکی مخطوطات کا بھی چر چا کیا گیا اور ایس اے نفوی نے A Glimpse into the Common Literary Heritage Turkey Of Pakistan, Iran & Turkey کھر کر نیشنل میوزیم اوف پا کستان میں ترکی مخطوطات کا ذکر کیا۔ لیکن بیہ ۱۹۲۱ء کی بات ہے، اس کے بعد میوزیم میں مخطوطات کا مسلسل اضافہ ہوتا رہا ہے اور ہم ترکی مخطوطات کے صحیح اعداد و شار اور کوائف سے بے خبر ہیں۔ راقم السطور نے 4 مے 1901ء میں میوزیم اور

عارف نوشاہی

۲

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

اس میں ایسی تر کی فرہنگیں دیکھی تھیں جو فارسی میں ککھی گئی ہیں۔ میں نے ان تمام مخطوطات کا ذکر میوزیم اور انجمن کی فہارس مخطوطات میں کیا ہے۔

لاہور کا ایک اور کتب خانہ، جہاں مخطوطات کا قابل قدر ذخیرہ موجود ہے اور اب گذشتہ کچھ سالوں سے بے توجیم کا شکار ہے، پنجاب پبک لائبری ہے، جس کے تمام مخطوطات کی مفصل فہرست بیسویں صدی کی ساٹھ کی دہائی میں منظور احس عباسی ( ۱۹۸۲ – ۱۹۴۲ء ) نے تیار کی تھی۔ یہ پاکتان کی واحد فہرست مخطوطات ہے، جس کے مرورت پر ترکی زبان کے مخطوطات کے اندراجات کا اظہار یوں کیا گیا ہے: تفصیل کی فہرست ، خطوطات ، متفرقہ (اردو، پنجابی، ہندی، کشمیری، ترکی، پشتو) پنجاب پبلك لائبريری ، لاہور (لاہور، ۱۹۲۳ء) ۔ اس میں چار کشمیری، ترکی، پشتو) پنجاب پبلك لائبريری ، لاہور (لاہور، ۱۹۲۳ء) ۔ اس میں چار ترکی مخطوطات کا مجمل ذکر ہے جن کا مفصل ذکر مصنف نے اپنی، تفصیلی فہرست ، مخطوطات فارسیہ پنجاب پبلك لائبريری ، لاہور (لاہور، ۱۹۲۳ء) میں کیا ہے۔ وہ فہرتیں جو مخطوطات کی زبان کے لحاظ سے تيار ہوئی ہیں، خاص طور پر قاری مخطوطات کی اظہار نہ ہونے کے باعث عام قاری ان مخطوطات کی موجودگی سے بے فہریں رہتا ہے۔ ایرانی فہرست نگاراح مزوی ( وفات ۲۰۱۱ء) نے تقریباً تیوہ سال ( 291 – ۱۹۹۰ء) پاکسان میں قیام کیا اور یہاں نگار احمد مزدوی ( وفات ۲۰۱۱ء) نے تقریباً تیوہ سال ( 291 – ۱۹۹۰ء) پاکسان میں قیام کیا اور یہاں نگار احمد مزدوی ( وفات ۲۰۱۱ء) نے تقریباً تیوہ سال ( 291 – ۱۹۹۰ء) پاکسان میں قیام کیا اور یہاں نگار احمد مزدوی ( وفات ۲۰۱۱ء) نے تقریباً تیوہ سال ( 291 – ۱۹۹۰ء) پاکسان میں قیام کیا اور یہاں نگار احمد مزدوی ( وفات ۲۰۰۱ء) نے تقریباً تیوہ سال ( 291 – ۱۹۹۰ء) پاکسان میں قیام کیا اور یہاں نگار احمد میں وی ایک جامع فہرست مرت کی جو فہر سست میشتہ کو نسی خد ہیں دیاں دیسی خد ہوں ایران کا مور سے کاری مخطوطات کی ایک ہوں جو میں شائع ہوئی ( اسلام آباد: مرکز تحقیقات فاری ایران و فرارسی پاکستان نام سے چودہ جلدوں میں شائع ہوئی ( اسلام آباد: مرکز تحقیقات فاری ایران و

پہلی تعارف ہوا ہے، مصنف نے ترکی زبان کے قواعد اور لغات پر ککھی گئی فارس کتب کا تعارف بھی درج کیا ہے۔ پاکستان کے پچھ کتب خانے ایسے بھی ہیں جن میں ترکی مخطوطات موجود ہیں، ان کی فہر ست نولی بھی ہوئی، لیکن یہ فہرستیں تا حال شائع نہیں ہو کمیں جیسے عبد العزیز خطیب رحمانی کی تیار کردہ فہر سبت کتب موجودہ خانقاہ تونسدہ شریف، ضلع ڈیرہ غازی خان ، جس کا مسودہ ادارہ تحقیقات اسلامی، بین الاقوامی اسلامی یونی ورشی، اسلام آباد کی ڈاکٹر حمیداللہ لائبر ریک میں موجود

ے۔لاہور کے ایک نجی کتب خانہ مملوکہ جی معین الدین کے مخطوطات کی فہرست ڈاکٹر ظہورالدین احمہ (وفات ۲۰۱۴ء)نے تیار کی تھی، بیہ بھی غیر مطبوعہ ہے اور اس کی ایک نقل میرے پاس ہے۔ اس میں یا بخچ تر کی مخطوطات کا تعارف ہے۔ (IV) یہاں ایک مکمل فہرست ان فہرستوں کی دی جاتی ہے جن میں تر کی مخطوطات کا ذکر ہوا ہے: بشر حمين، محمد، فهرست مخطوطات شفيع (لا بور، ١٩٤٢ء) بشر حسین، محمد، فهرست مخطوطات شیرانی، ۳ جلدی (لا بور، ۱۹۲۹–۱۹۷۵ء) <sup>تىپ</sup>ى،م<sup>حس</sup>ين، فىھرسىت الىفبايى نىسخە ماي خطى كتابخانة گنج بخش مركز تحقيقات فارسمي ايران و پاكستان از أغاز تاسيس تاكنون (۱۳۴۹ش تا ۳۸۴ ایش)، ویرایش دوم (اسلام آباد، ۲۰۰۵ء) تىپچى، *م<sup>رس</sup>ين، ف*هرسىت نىسخە بىاى خطى كتابخانة گنج بخش مركز تحقيقات فارسى ايران وپاكستان، ٣ جلدي (اسلام آباد، ١٩٢١-٢ ١٩٤ء) تىبىچى، محمد صين، كتابىخانە بېاي ياكىيىتان (اسلام **آباد، ۲**2۹۱ء) ختك، محمد يوسف، فيهر سبت مخطوطات سيچل سيرمسيت لائيزيدي (خير يور، ١٩٩٧ء) خطيب رحمانى، عبرالعزيز، فهرست كتب موجوده خانقاه تونسه شريف، ضلع ڈیدہ غازی خان، ۲۸صفحات، غیر مطبوعہ رشداهم، فقير سيد جلال الدين وقف لاہور كي عجائب گھر لاہور كو عطا کردہ گران قدر نوادرات کی مجمل فہرست (لا ہور،۲۷۱۶ء) رشید احمر، مفصل فهرست مخطوطات و نادر مطبوعات، جلد اول دمشتل بر ذخيرهٔ عجائب گھر'' (لا ہور، اے 19ء) ظہورالدین احمر، فہر سبت مخطوطات کتب خانہ جی معین الدین (لاہور، غيرمطبوعه)

عارف نوشاہی

ā

عارف نوشاہی ۲۱

لايور

ملتان

حاجی عبد الحلیم خان خویدی ترین۔

(V)

چندمنتخب ترکی مخطوطات

پاکستانی کتب خانوں میں پائے جانے والے مخطوطات دو طرح سے ترکی زبان سے متعلق ہیں۔ ایک وہ مخطوطات جو چغتائی ترکی زبان میں لکھے گئے ہیں، دوسرے وہ جو ترکی زبان سے متعلق فاری میں لکھے گئے ہیں۔ دوسری نوعیت میں زیادہ تر قواعد زبان اور لغات/نصابات کی کتب ہیں۔ یہاں چند منتخب مخطوطات کا ذکرالفبائی ترتیب سے کیا جاتا ہے۔ اربعین، منظوم اربعین، منظوم انتخاب فرہنگ مؤید الفضلامن لغت الترکی نیخہ تیل سرمست لائبریری، خیر پور، (شارہ 491.553)، ۲۲۰ ورق۔<sup>۲</sup>

بیرم خان خان خان (وفات ۱۳ جمادی الاول ۹۹۸ ھ /۱۵ م) کے اس انتخاب کلام کے ساتھ اس کے کچھ خطوط بھی ہیں۔ اس کا نسخہ، سچل سرمت پلبک لائبریری، خیر پور میں ہے۔ ۱۰ صفحات، نمبر ۵۵۱، ۹۹ (ب ی ر)۔ بیرم خان کاتر کی دیوان بہ اہتمام ڈاکٹر محمد صابر، کراچی سے ۱۵۹۱ء میں حصب چکا ہے۔ اندندامے ترکمی بنجاب یونی ورش، لاہور، نمبر 6 k pi x 6۔ بنجاف یونی ورش، لاہور، نمبر 6 k pi x 6۔ اس کا ایک نسخہ مکتبہ معروفیہ، شماری، سندھ میں موجود ہے۔ کاتب عبدالسلام، تاریخ کتابت ۱۹۸۱ ھ/۵۵ کا در سلیم اللہ صدیقی، خزینہ المخطوطات، بنی ا(حیررآباد، ۲۰۰۱ء)، میں ۵۰ ک 77

عارف نوشاہی

ت**حفة و**مٍبي از محمد وبهی سنبل زاده بن رشید مرش (وفات ۱۲۲۴هه/۱۰۹۹ء)، مثنوی کی صنف میں تر کی۔فارسی نصاب ہے، اس کا نسخہ تنج بخش ،اسلام آباد (نمبر ۸۳۸۴) میں ہے۔ ۳۸ صفحات۔^ تذكرة الاوليا اس کی ابتدائی عبارت اس طرح ہے: سیاس وستایش خداغہ کہ برکوچیدور بندہ لاریکا نعمت لارى\_ اس کا نسخ خلیل الرحمان داودی، لاہور کے ہاں ہے۔ نسخہ وسطی ایشیا میں کتابت ہوا ہے۔اس یر آٹھ کونوں والی مہر''محمد اخوند ابن الیاس داملا'' شبت ہے۔ میں نے اس کے چند صفحات کا عکس دیکھا ہے۔مصنف اور کتاب کا نام یقیناً نسخ کے اندر ہوگا۔متن کے پہلے صفح پر کسی نے اس کا نام تذکرہ الاولیا لکھ دیا ہے۔ ترجمة تاج المصادر حاجی تاشکندی کی ترکی تصنیف کا فارسی ترجمہ ہے، مترجم نامعلوم، ۱۱۱۳ھ/۱۰ حاء میں تیار کیا گیا۔ اس کے دیباجے میں شنزادہ محد معظم اور شنزادہ محدر فیع الدرجات کی تعریف کی گئی ہے۔ اس سے بیہ گمان ہوتا ہے کہ بہ ترجمہ دبلی کے تیوری شہزادوں کی تعلیم کے لیے کیا گیا۔ تر کی قواعد زبان ہیں اور تر کی افعال کے فارس اور عربی مترادفات اور تر کی اسما کے فارس مترادفات دیے گئے ہیں۔ اس کا نسخہ، ۱۵۴ ہے/۱۲ کا کتابت شدہ، ۵۷ ورق، مولوی محد شفیع، لاہور کے کتب خانے میں تھا۔ ۹ ترجمة ترغيب الصلوة محمد بن احمد زاہد کی فارسی تصنیف کا ترکی ترجمہ ہے۔ بیرترجمہ مادراء النہر کے کسی خان، ابوالفتح دوست محد خان بہادر کے عہد میں ہوا۔ تر غدیب الصلوة، نماز کے مسائل پر حفى فقد كى معروف كتابوں میں سے ہے۔ اس کا ایک مکمل نسخہ خلیل الرحمان داودی، لاہور کے ہاں ہے۔ تر قیمہ تو موجود ہے لیکن اس میں کاتب کا نام ہے نہ تاریخ کتابت۔

ترجمهٔ خلاصة المفاخر فی مناقب شیخ عبدالقاد *را* فتح الباب فی مناقب قطب الاقطاب مترج مولوی حیات علی عربی سے ترکی میں ترجمہ ہے۔ شخ عبدالقادر گیلانی (وفات ۲۵۵) کے مناقب پر مشتل ہے۔ نیخ تیجل سرمت پبلک لائبریری خیر پور میں ہے (شارہ (HYA) 297.6)۔ <sup>۱</sup> ترجمهٔ دلائل الخیرات نیخہ عابی عبدالحلیم خان خویدی ترین، ملتان کے پاس دیکھا گیا۔ کا تب حسین الوہ بی شاگرد سیر محمد امین، سال کتابت ۲۸۳ ہے۔<sup>۱۱</sup> ترجمهٔ محبوب القلوب

ثبات العاجزين

از صوفی اللہ یار حنفی بخاری ( ۱۰۴۳ – ۱۱۳۳ ھ / ۱۲۳۲ – ۲۱۷۱ء)، ایک مذہبی اور اخلاقی مثنوی ہے۔ ایران کے شہر گذہد قابوس سے ۲۶ ساست میں شائع ہو چکی ہے۔ یہ مثنوی ایران کے تر کمان اہل سنت کے ہاں بہت مقبول ہے۔ مطلع:

ثنا للخالق غبرا و افلاک ریاتی قطرہ دین گوہر پاک اس مثنوی کے تین نسخ کتب خانہ تنج بخش، اسلام آباد میں ہیں۔ نمبر ۱۹۳۳ ( تاریخ کتابت ۱۳۹۴ ہے، ۸۴ ورق) اور نمبر ۸۴۹۰ (سالاصفحات )؛ نمبر ۱۴۲۹۱۔ یہ نسخ میں نے خود دیکھے ہیں۔ تین نسخ خلیل الرحمان داودی مرحوم، لاہور کے ذخیرے میں ہیں جن کا خطہ معمولی ہے۔ ایک نسخ کے کا تب 5

عارف نوشاہی

درمیان انتنبول میں ہوئی اور انتقال ۱۱۸۲ھ / ۲۷۷ء میں جزیرہ رودس بحیرہ ایم میں ہوا۔ بیران کے

دربار ہرات کے معروف معارف پرور وزیر میر علی شیر نوایی ( ۱۴۴۱–۱۰۵۱ء) کا چغتائی تر کی

ادب میں بڑا مقام ہے۔ ان کے ترکی دیوان کے کتب خانۂ تلیخ بخش، اسلام آباد میں حسب ذیل چھے نسخ ہیں: ا۔ کا تب عبدالرحمان، ٩••اھ(نمیر ١٣١٣٣)؛

ایک نسخہ میاں مسعود ریسر بح لائبر ریک، سردار پور جھنڈ بر (شارہ ۱۳۸۴) میں دیکھا ہے۔ یہ گیار هویں صدی ہجری کا بخط نستعلیق لکھا ہوا ہے۔ اس کا پہلا مصرع ''یا ربّ اولغان ..... جدا'' ہے اور آخر میں ردیف یاء کی غز لیات میں ناقص ہے۔ ۱۵۵ ورق۔ اس نسخ پر کابل یونی ورشی کی مہر شبت ہے۔ قیاس کیا جا سکتا ہے کہ ۱۹۷۸ء میں افغانستان پر روسی حملے کے بعد یہ پا کستان منتقل ہوا ہے۔ د یوان کا ایک نسخہ طیل الرحمان داودی، لاہور کے ہاں بھی ہے۔

ديوان فضولي

دیوان قل خواجہ احمد؟ نسخہ فروش نے نسخ کے سرورق پر''دیوان خواجہ احمد یہوی'' ککھا ہے اور اسی پر تسبیحی نے

2

عارف نوشاہی

ای سیاسنگ دیمکده ایل تیلی لال ایلکه تیل سیندین اولدی تیلکه مقال اس کے دو نسخ خلیل الرحمان داودی ، لاہور کے ہاں ہیں۔ شرح بحر الغرائب ازلطف اللہ بن ابی یوسف حکیمی(وفات ۹۲۲ھ/۱۵۱۲ء)، حکیمی نے پہلے بہ حب الغبرا ڈیب، منظوم تصنیف کی تھی، پھر اس کی خود ہی شرح لکھی۔ یہ فارتی۔ترکی فرہنگ ہے۔ اس کا ایک نسخہ راقم السطور (عارف نوشاہی، اسلام آباد) کے پاس ہے، ۲۰ ورق (نمبر ۷۷)۔ شرح تحفة شامدى شارح:لطفي سندهی ادبی بورڈ، جام شورو کا نسخہ (نمبر ۱۸۷) مصطفیٰ بن ابراہیم، ۱۳۳۴ھ کے ہاتھ کا لکھا ہوا ہے۔ اس کے ساتھ لطفی کا منظوم تند، اور مصنف کا ایک اور رسالہ مفتاح قواعد تحفه بھی ہے۔ Th شمع انجمن يا نصاب حَسن از حسن علی تخلص مزاج بن محمد اساعیل خان بیدری،مولفه بسال ۱۳۵۴هه/۱۸۳۸ء فارس، عربی، ترکی، ہندی کے مترادف الفاظ کا منظوم نصاب ہے۔ نسخه شیرانی کلیکشن پنجاب یونی درشی، لا مور، مکتوبه ۲۲۱۰هه ، نمبر ۲۱/۱۱۱۱/۳/<sup>۲۲</sup> فرمنگ ترکی به فارسی نوازش على مرحوم نے بید سخه اپنے استاد وزیرالحن عابدي مرحوم، شعبهٔ فارسی پنجاب یونی ورسی،

لاہور کے ہاں دیکھا تھا اور اسے امیر علی شیر نوائی کی تصنیف بتایا ہے۔ نوائی کی ایک ترکی سے فارس فرہنگ بیدیے اللغت نام سے پائی جاتی ہے، شاید بیہ وہی کتاب ہو۔ نوازش علی مرحوم کے بقول بینسخہ بہت خوش خط ہے اوراس کی آرائش میں مکتب ہرات کی خصوصیات پائی جاتی ہیں۔ اس ریعلی شیر نوائی کی مُهر شبت ہے۔۳۹۲ ورق۔ فرمنگ ترکی به فارسی از صوفی اللہ پارخان طہماس بیگ خان، اس کا والد، نجف خان (م ۱۷۸۱ء) کے دربار میں، ہندوستان میں منصب دارتھا۔ ينجاب يلك لائبرري، لا مور كا نسخه (۳۹۳/۳۰۳ اله ۳۹،۳۹۴ حيا)، ۱۹ اوراق يرمشمل ro\_---7 فرمنگ ترکی به فارسی از میرزا ترک علی بیگ - نسخه یچل سرمست لائبر بری، خیر پور (شاره (ABDP) 553 ,91) میں ہے۔ تاریخ کتابت ۲۶ اھ، ۲۶ صفحات۔ ۲۶ فرمېنگ ترکي به فارسي (منظوم) ازشکر اللہ بن دولت خان بھٹی۔ ١٢٥٢ه / ١٨٢١ء ميل كتابت شده ايك نسخه، نيشل ميوزيم اوف ياكتان، كراچي (N.M.1958-253/4-1) کے ایک مجموع میں درق ا تا<sup>م</sup> موجود ہے۔<sup>72</sup> فرمنگ ترکی به فارسی از فضل اللہ خان۔ کلکتہ سے طبع ہو چکی ہے۔ میں نے اس کے دو نسخ دیکھے ہیں، ایک نیشنل میوزیم اوف پاکستان، کراچی (N.M.1969-332) ميں اور دوسرا ادارة تحقيقات اسلامي، اسلام آباد ميں (N.M.1969-332) - 18 تيسرا لسحه ذخیرۂ حکیم شمس الدین احمد حیدرآبادی، سندھ یونی ورشی، جام شورو (شارہ ۷۸۲۳) میں ہے، بلا تاريخ، بخط نستعلق، ٢٢ ورق (محر شفيع بروبى، يحقيق، ثماره ٣، ص٢٢٢) .

عارف نوشاہی ۲۰۱

اس کانٹخہ کتب خانۂ گنج بخش،اسلام آباد (نمبر۸۴۱۳) میں دیکھا ہے ۔ مشنوی مذہبی مطلع:

یراتغان بر چه نی خلاقِ معبود اوزین بیلدر گا کونین قیلدی موجود

Yaratkan barçani Hallak-i ma'bud,

Özin bildirge kevneyn kildi mevcud

اس میں ایمان فرض، خدا اور فرشتوں پر ایمان کے عنوانات شروع میں ملتے ہیں۔ اس کا نسخہ کتب خافۂ تنج بخش، اسلام آباد (نمبر ۱۲۱۱۲) میں دیکھا ہے۔ منظومات ترکمی تسبیحی نے فہر سبت الفبادی کتاب خانۂ تحنج بخش، اسلام آباد میں ترکی زبان کی چند منظوم کتابوں کی موجودگی کا پتا دیا ہے، لیکن ان کی تفصیل نہیں دی۔ میں نے ان میں سے پچھ نسخ نکلوا کر دیکھے ہیں۔ نمبر ۱۹۲۹ کے تحت ایک دینی مثنوی ہے، جس کا نسخہ ناقص الطرفین ہے۔

مثنوي مشرب

ایک عرفانی مثنوی ہے، جس میں مصنف نے اپنی غز لیات بھی داخل کی ہیں اور ان غز لیات میں اس کا تخلص '' مشرب'' استعال ہوا ہے۔ مثنوی اگر چہ تر کی زبان میں ہے، کیکن اس کے داخلی موضوعی عنوانات فارسی زبان میں ہیں، جیسے '' در بیان تخیلات رابطہ''، '' در بیان اضافہ یافتن نسبت و روح اصلی''۔ غیر فارسی منظوم کتابوں کے داخلی موضوعی عنوانات فارسی میں لکھنے کی یہی روایت ہمیں پنجابی مثنویوں میں بھی نظر آتی ہے۔ اس مثنوی کا ایک شعر: یا الہی عاقبت محمود قیل مولوینی روحینی خشنود قیل

سعادت سعيد \*

سر سيد احمد خاں كي قومي خدمات كا جوہر

سعادت سعيد ٣٣

وہ اگرچہ مارکسی حوالوں سے ترقی پیند قطعاً نہیں تھے تاہم انھوں نے جس نوع کی روثن خیالی کو متعارف کردایا اس سے بعد ازاں سائنسی فکر کی مشعلیں بہ انداز دگر روثن ہوتی رہیں۔ رومانوی بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

آئیڈیلزم میں تصورات سازی کو جواہمیت حاصل ہے اس کا سراغ بھی ہمیں سر سید کی تحریروں میں مل سکتا ہے۔ علاوہ ازیں مابعد الطبیعیاتی نظام کی شرح نو کرنے والوں نے بھی ان کے مذہبی حوالوں سے لکھے گئے ادب سے حتی المقدور استفادہ کیا ہے۔ بیہ سلسلہ علامہ اقبال سے لے کر جاوید احمد غامدی تک پھیلا ہوا ہے۔ غلام احمد برویز نے بھی تصور سازی کے لیے روثن خیالی کے اس سر چشمہ فیض سے اکتساب کیا۔ علامہ عنایت اللہ مشرقی ہوں کہ مولانا بھاشانی، ان کی سیاسی اور مذہبی بصیرتوں کو سرسید احمہ خاں کے تصورات سے کسی نہ کسی حد تک جلا ملی ہے۔ مولانا بھاشانی نے عبیداللہ سندھی کے افکار سے استفادہ کرتے ہوئے روثن خیالی کی اسی روکو آگے بڑھایا جس نے انسان کی فلاح کے لیے غیر طبقاتی ساج کے تصور کو مثالی قرار دیا۔ تاہم سر سید کے سامنے فوری مسئلہ میہ تھا کہ وہ اپنی قوم کی کشتی کولہو رنگ گرداب سے کیسے باہر لائیں۔ سو انھوں نے انتہائی ہنگامی بنیادوں یر، اپنے علمی و ادبی تصورات کے و سیلے سے اس کشتی کو ہموار دریا کی روانی دی۔ یوں بر صغیر یاک و ہند کے انگریزوں کے نزد یک گردن زدنی '' آزادی پیند' یا'' باغی'' مسلمانوں کوان کے اپنے علاقے میں نشو ونما کے مواقع میسر آئے۔حتی کہ انھوں نے ہندو اور مسلمانوں کے مابین متوازی فاصلوں کی نشاندہی کرتے ہوئے اس امر کا اظہار بھی کر دیا تھا کہ بیہ دونوں قومیں کیجانہیں ہوسکتیں۔ اس حوالے سے قائد اعظم محمد علی جناح کوبھی اپنے آخری دور میں کانگرس کو خیریاد کہہ کرمسلمانوں کی قیادت کرنی پڑی۔ بعد ازاں اُٹھیں بھی تفشیم بنگال کی منطق سمجھنے میں آسانی ہوئی، یوں وہ مسلمانوں کے لیے ایک الگ ملک قائم کرنے میں کامیاب ہو -*č* 

سر سید احمد کی حیات کو اگر'' حیات جاوید'' کا نام دیا گیا ہے تو اس کو حقیقت قرار دینا ہمارے لیے باعث فخر ہے کہ اس دور میں موجود روثن خیال مسلمان ان کے گن گا رہے ہیں اور جب تک دنیا میں روثن خیالی کو اہمیت حاصل رہے گی سر سید احمد خال کی حیات جاودانی عظمت کی علامت بنی رہے گی۔

سر سید احمد خال نے اپنی تقریروں، مقالوں، مضمونوں اور متنوع موضوعات پر ککھی گئی کتابوں یے وسیلے سے اس امر کی عملی تعبیر پیش کی کہ معاشرتی رہنمائی کے لیے لکھنے والا ادیب ساجی عمل کا نقیب ہوتا ہے۔ اس کے سامنے جس نوع کا ہنگامی مقصد ہوتا ہے اس میں اس کی توجہ فنی بالید گیوں، تکنیکی موشکا فیوں اور قواعدی منطقوں کی جانب مبذول نہیں ہو سکتی کہ اسے تو اپنی بصیرت کو واضح طور پر ملک و ملت کے لوگوں تک پہنچانے کے لیے ابلاغ کی ضرورت پیش آتی ہے۔ یعنی ابلاغ کو ہی بنیادی تقاضا بنا کر کوئی رہنما اپنے تصورات کو عام فہم انداز سے اپنی اصلاح کے طالب عوام تک رسائی حاصل کر سکتا ہے۔ سرسید احمد خاں نے اس فرایت کو عام فہم انداز سے اپنی اصلاح کے طالب عوام تک رسائی حاصل کر سکتا ہے۔ سرسید احمد خاں نے اس فرایت کو عام فہم انداز سے اپنی اصلاح کے طالب عوام تک رسائی حاصل کر سکتا ہے۔ سرسید احمد خاں نے اس فرایت کو عام فہم انداز سے اپنی اصلاح کے طالب عوام تک رسائی حاصل کر سکتا ہے۔ سرسید احمد خاں نے اس فرایت کو عام فہم انداز سے اپنی اصلاح کے طالب عوام تک رسائی حاصل کر سکتا اور عالم نہ موشکا فیوں سے قدرے دور ہی رکھا۔ البتہ کئی مابعد الطبیعیاتی فکری و تصوراتی سلسلوں کو سائنسی اور عالم نی کری کہ اور عام فہم انداز سے اپنی اصلاح کے طالب عوام تک رسائی حاصل کر سکتا ہوں عالم موشکا فیوں سے قدرے دور ہی رکھا۔ البتہ کئی مابعد الطبیعیاتی فکری و تصوراتی سلسلوں کو سائنسی اور عالم نی پڑا۔ ان اور عالم نہ موشکا فیوں سے قدرے دور ہی رکھا۔ البتہ کئی مابعد الطبیعیاتی فکری و تصوراتی سلسلوں کو سائنسی خوار کی ترین اور عام نی پڑا۔ ان پڑا۔ ان چی داری کے قریب لانے کے لیے اضحیں جوازی اور علتی و معلولی سلاسل کی جانب رجوع کر نا پڑا۔ ان یو داری کے قریب لانے کے لیے اضحیں جوازی اور علتی و معلولی سلاسل کی جانب رجوع کر نا پڑا۔ ان یو داری کے قرور غ ملا اور یوں ہر کس و ناکس غیر سائنسی تصورات کو تسلیم کرنے کے لیے سائسی جواز بازی میں عافیت محصوں کرنے لگا۔ سائسی جواز بازی میں عافیت محصوں کرنے لگا۔ سائسی جواز بازی میں عافیت محصوں کرنے لگا۔

سرسید احمد خان نے اپنے علم و ادب کو مسلم معاشرے میں نئی طرز کے سابتی انقلاب کی نشوونما اور فروغ کے لیے استعال کیا۔ انھوں نے اپنے رفقا اور معاصر اد یبوں سے اس امر کا مطالبہ کیا کہ وہ بھی نئے علوم کے اکتساب کی اہمیت پر زور دے کراپنے علم و ادب کو سابتی انقلاب کے لیے استعال کریں۔ اس بات پر ان کے کئی رفقا محمد حسن عسکری اور سلیم احمد کی سنگ باریوں کی زد میں بھی استعال کریں۔ اس بات پر ان کے کئی رفقا محمد حسن عسکری اور سلیم احمد کی سنگ باریوں کی زد میں بھی استعال کریں۔ اس بات پر ان کے کئی رفقا محمد حسن عسکری اور سلیم احمد کی سنگ باریوں کی زد میں بھی استعال کریں۔ اس بات پر ان کے کئی رفقا محمد حسن عسکری اور سلیم احمد کی سنگ باریوں کی زد میں بھی استعال کریں۔ اس بات پر ان کے کئی رفقا محمد حسن عسکری اور سلیم احمد کی سنگ باریوں کی زد میں بھی می منڈ محمد حسن عسکری نے مولانا حال کی '' پیروی مغربی'' کو شد یہ طنز کا نشانہ بنایا اور ساتھ ہی ان مرد اطر اور رومال'' کو موضوع بنا کر ان کے جدید تصورات کی نفی کی۔ ان سے قبل سر سید احمد خاں کی تر ایکن مولانا حالی استقامت کے ساتھ سر سید احمد کی بنائی ہوئی ڈگر پر بخوش گا مزن رہم اور یوں فرحت اللہ بیک جیسے ''صاحب بہادر'' کو بھی اپنی فکر کی ناکا می پر خفت الھانی پڑی۔ سب اس امر کا صرف اتنا ہے کہ سر سید احمد خان کی فکر عصری اور زمانی تقاضوں سے مکمل طور پر ہم آہنگ تھی۔ مولانا صرف اتنا ہے کہ سر سید احمد خان کی فکر عصری اور زمانی تقاضوں سے مکمل طور پر ہم آہنگ تھی۔ مولانا صرف اتنا ہے کہ سر سید احمد خان کی فکر عصری اور زمانی تقاضوں سے مکمل طور پر ہم آہنگ تھی۔ مولانا مرف اتنا ہے کہ سر سید احمد خان کی فکر عصری اور زمانی تقاضوں سے مکمل طور پر ہم آہنگ تھی۔ مولانا مرف اتنا ہے کہ سر سید احمد خان کی فکر عصری اور زمانی تقاضوں سے مکمل طور پر ہم آہنگ تھی۔ مولانا مل

۶

جدید ترین شاعری کی راہ ہموار ہو سکی۔ یہی نہیں انھوں نے جس نوع کی اصلاحی تنقید کو فروغ دیا وہ اس مغربی روثن خیال فکر کے کارواں کے حوالے ہی سے تھی جس کے اولین سالا روں میں سر سید احمد خال کا نام سرفہرست ہے۔

سرسید احمد خال پر بعض ترقی پیند نقادوں کی طرف سے میہ بھی اعتراض ہوا کہ انھوں نے انگلستانی سامراجیت کو دل و جان سے قبول کر رکھا تھا۔ وہ برطانوی مقاصد کو فروغ دینے سے گہری دلچیپی رکھتے تھے۔ اس سے انکار ممکن نہیں ہے تاہم اس دور کے حالات کے مطابق جس نوع کی دانش مسلمانوں کے لیے ضروری تھی اس پر انھوں نے زور دیا۔ میہ درست ہے کہ کوئی بھی آزادی پیند، سامراج اور اس کے بچھائے جالوں کو مضبوط کرنے میں دلچی نہیں رکھتا۔ سر سید ہندوستان پر انگلستانی قبضے سے پورے طور پر آگاہ تھے۔ انھوں نے جنگ آزادی کو کھلی آنکھوں سے دیکھا تھا۔ انھیں معلوم تھا کہ مسلمانوں کے لیے ہندوستان میں ناسازگار زمانہ آگیا ہے اس لیے انھوں نے اس کی نزا کتوں کو تھی

سر سید احمد خال ہماری علمی تاریخ کی وہ منفر دشخصیت ہیں جنھوں نے اپنے تاریخی مطالعوں سے وہ قابل عمل سبق سیکھے کہ جن کی مدد سے وہ عصری تقاضوں کا ساتھ دینے کے اہل ہوئے۔ تیموری تاریخ ہو یا قدیم ہندی تاریخ، فیروز شاہی تاریخ ہو یا مجمی عربی۔ ان کے مطالعوں نے انھیں یہ باور کروایا کہ دنیا میں کچلی ہوئی اور زوال پذیر قوموں کے سکے نہیں چلا کرتے۔ علاوہ ازیں حکمران کتنے ہی عالیشان کیوں نہ ہوں ان کی جگہ لینے والے متواتر آتے رہتے ہیں۔ یعنی نہ گور ساندر ہی رہتی ہے اور نہ قصر دارا، نامی کسی بھی سطح کے کیوں نہ ہوں ان کے نشان مٹنے کے لیے ہوتے ہیں۔ ایسے میں وہ بہادر شاہ ظفر کے دربار سے خلعتیں پانے کے باوجود اگر انھیں اپنی یاد کا حصہ بنا کر شے فاتحین سے اپنے تعلقات بگاڑ لیتے تو یہ کوئی دانش مندی کی بات نہ تھی۔

سر سید احمد خان نے تاریخ سے بی سبق سیکھا تھا کہ جو پتے ہرباد ہوئے ان کا تعاقب کرنا کار لاحاصل ہے۔ سو انھوں نے ہوا کے رخ اور تاریخ کے منشا کو بخو بی سمجھ کر اپنا لائحہ عمل نتیار کیا۔ ۱۸۵۷ء سے قبل لکھی گئیں ان کی کتابیں مقامی شاہوں اور ان کے کارنا موں سے اگر متعلق تھیں بھی، بعد ازاں

پرانی تاریخیں بیسبق بھی سکھاتی ہیں کہ ان غلطیوں سے اجتناب کیا جائے جو کسی شاہ یا قوم کی بربادی کا باعث بنتی ہیں۔ کوئی مانے یا نہ مانے لیکن سر سید احمد خاں کو ہندوستانی تاریخ کے نئے آئین کی طرف توجہ دلانے والے مرزا غالب ہی تھے کہ انھوں نے قدصحیح آئین اکبری کی منظوم تقریظ لکھتے ہوئے کھا''مردہ پروردن مبارک کارنیست''۔ بی تجز بیہ چاہے اس وقت سر سید کو پند نہ آیا ہولیکن بعد ازاں اسی اشارے کو سمجھ کر انھوں نے انگریزی آئین کی رطب اللمانی میں کوئی کوتا ہی نہیں کی۔ مرزا غالب نے سر سید پر واضح کر دیا تھا کہ میں سیروں کا غلام ہوں مگر یہ زمانہ پرانے شاہی آئینوں کی پذیرائی کا نہیں ہے۔ نئے انگریزی آئین اور طور طریقوں کی بدولت انگریزوں نے جو بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

سائنسی اورعلمی ترقی کی منزلیں ماری ہیں، عہد حاضر کے دانشوروں اور انسانوں کو ان سے سبق سیکھنا چاہیے۔ یہ تقریظ اگرچہ سرسید نے طبح نہیں کردائی لیکن اس کا ایک ایک حرف ان کے دماغ پر نقش ہو گیا تھا۔ سوانھوں نے انگریز ی علمی ترقیوں کی شان میں صدق دل سے بہت کچھ ککھا۔ ویسے تو تبدیہ پے ل ف جرالثقیل جیسی کتاب سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کا ذہن ۱۸۵۷ء سے قبل بھی سائنسی علوم کی جانب مائل ہونے لگا تھا۔ علاوہ ازیں انھوں نے '' قول منٹین در ابطالِ حرکتِ زمین'' اور''فوائد الافکار في اعمال الفرجار' ترجمه ١٨٦٢ء جيسے سائنسي مقالے بھی قلم بند کیے۔ مرزا غالب ککھتے ہیں: مژده یارال را که ایل درین کتاب يافت از اقبال سيد فتح باب ديده بينا آمد و باز و قوى کهنگی پوشید تشریف نوی 3 وینکه در تصحیح آئیں رائے اوست معادت سعئد ننگ و عار ہمت والائے اوست ہر خوشے را خوشترے ہم بودہ است گر سرے ہست افسرے ہم بودہ است مرده بروردن مبارک کار نیست خود بگو کال نیز جز گفتار نیست غالب آئين خموشي دکش است گرچه خوش <sup>ت</sup>فتی نگفتن <sup>ب</sup>م خوش است<sup>۳</sup> بر صغیر یاک و ہند میں موجود تاریخ تصوف و ادب میں ملا اور صوفی کے مابین نزاع کی حکایات نگی نہیں ہیں۔ شاہ حسین، حضرت سلطان باہو، وارث شاہ، بلیصے شاہ، میاں میر، میاں محمد اور بہت سے دوسرے پنجابی شعرا نے اس نزاع کو کھل کر بیان کیا ہے۔ بیر روایت اردو میں محتسب اور صوفی کے نزاع کی شکل میں سامنے آئی ہے۔ ان سے قبل فارس میں حافظ جیسے شعرانے اس سلسلے میں شرع اور تصوف کے معاملات کو خوش اسلونی سے سلجھایا تھا۔ نئے عہد میں ملا کے خلاف اقبال اور واعظ کے

خلاف فیض کے کلام میں متنوع اشعار دستیاب ہیں۔ فیض نے تو انا الحق کا نعرہ نئی سام! جی صورت حال کے پس منظر میں لگا کرمنصور حلاج، باہزید بسطامی اور سرمد شہید کی باد تازہ کر دی۔ برصغیر میں ابن عربی کے تصوف پر ملاؤں یا ملانما عالموں نے جواعتراضات کیے اُٹھیں خلق خدا نے بڑے پہانے پر رد کیا اور وحدت الشہو د کے مقاللے میں وحدت الوجود کی منطق کو اینانے میں عافیت محسوس کی۔ اس منطق نے جہاں طبقاتی نظام کے خلاف شدید ردعمل کی صورت اختیار کر لی وہاں مفاد برستی کے تحت جنم لینے والے عقائد کی رجعتی جریت کوبھی خاطر میں لانے سے گریز کیا۔ چنانچہ اس منطق کے بنیچ میں قبلہ کو قبلہ نما سمجها گیا اور مطلوب حقیقی کو سرحد ادراک سے ورا قرار دیا گیا۔ یوں تصوف کی راہ سے در آنے والی دانش روثن خیالی کے اوصاف سے مزین نظر آنے لگی۔ انگریز ی عہد میں روثن خیالی سائنسی بنیادوں پر استوار ہوئی، یوںعلم تصوف کی بجائے سائنسی اور مادی تصورات کی دنیا میں داخل ہو گیا۔ قدیم علوم کی مابعد الطبیعیات کو جدید تج باتی عقلی علوم نے چینج کرنا شروع کیا۔ جس کے نتیجے میں اکبر اللہ آبادی نے سرسید احمد جیسے روثن خیال عالم پر کڑی تنقید کاعلم بلند کیا۔لیکن وہ استقرائی یا سائنسی علوم کے رہتے گی دیوار نہ بن سکے۔ سر سید احمد خال نے جس نوع کی روٹن خیالی کے در وا کیے اس پر ملاؤں اور کیری فقیری دانشوروں نے حسب مقدور تنقیدی دار کیے مگر روثن خیالی کو پھیلنا تھا اور وہ پچیل کر رہی۔ سر سید کو محسوس ہوا کہ جدید مغربی علمی یلغار مقامی نوجوانوں کو مٰدجب سے بیزار کر رہی ہے، اُٹھیں واپس اس دائرے میں لانے کے لیے مذہب کی روشن خیالی پر مبنی تعبیروں کی ضرورت ہے اور بید کام ان کے بعد ایک نے سلیقے سے علامہ محمد اقبال نے اپنے انگریزی خطبات میں کیا۔ یہ خطبات ایک فلسفی کے خطبات تھے جن میں کٹی نازک مذہبی معاملات کو عقلی حوالوں سے پر کھا گیا۔ انھوں نے وجدان اور الہام جیسی پُراسرار قوتوں کوحس اور حسیت کی اعلیٰ شکلوں کا نام دے دیا۔ یہاں تک کہ کئی ایسے مٰہ ہی سلسلوں کو جو مقامات کی صورت د کھے جاتے تھے، حالتوں سے عبارت کٹھہرایا۔ اسی نوع کے بے شار حوالے خطبات اقبال کی زینت بنے ہیں۔لیکن علامہ اقبال سے قبل جس عالم یا دانشور نے سائنسی اور عقل حوالوں سے مٰدَہی تصورات کی تعبیر کرنے کا بیڑا اٹھایا تھا وہ تھے سر سید احمد خاں! علامہ اقبال نے سرسید احمد خان کے حوالے سے جونظ ککھی ہے اس میں کہا گیا ہے :

اے کہ تیرا مرغ جاں تارِ نفس میں ہے اسیر اے کہ تیری روح کا طائر قفس میں ہے اسیر اس چین کے نغمہ پیراؤں کی آزادی تو دیکھ شہر جو اجڑا ہوا تھا، اس کی آبادی تو دیکھے فکر رہتی تھی مجھے جس کی وہ محفل ہے یہی صبر و استقلال کی کھیتی کا حاصل ہے یہی سنگ تربت ہے مرا گرویدۂ تقریر دیکھ چشم باطن سے ذرا اس لوج کی تحریر دیکھ مدعاً تیرا اگر دنیا میں ہے تعلیم دیں تركِ دنيا قوم كو ايني نه سكصلانا كهين وا نہ کرنا فرقہ بندی کے لیے اپنی زباں چیپ کے ہے بیٹھا ہوا ہنگامہ محشر یہاں وصل کے اسباب پیدا ہوں تری تحریر سے دیکھ! کوئی دل نہ دکھ جائے تری تقریر سے محفلِ نُو میں پرانی داستانوں کو نہ چھیڑ رنگ پر جو أب نه آئيں ان فسانوں كو نه چھٹر تو اگر کوئی مدبر ہے تو سن میری صدا ہے دلیری دست ارباب سیاست کا عصا عرض مطلب سے جھجک جانا نہیں زیا تجھے نیک ہے نیت اگر تیری تو کیا پروا تخص بندهٔ مومن کا دل بیم و ریا سے پاک ہے قوتِ فرماں روا کے سامنے بیباک ہے ہو اگر ہاتھوں میں تیرے خامۂ معجز رقم شيشهُ دل ہو اگر تیرا مثالِ جام جم

سعادت سعند 🔹 • ۵

یاک رکھ این زباں، تلمیذ رحمانی ہے تو ہو نہ جائے دیکھنا تیری صدا بے آبرو سونے والوں کو جگا دے شعر کے اعجاز سے بر جزمَن ماطل جلا دے شعلہُ آواز سے سرسید احمد خاں ہندوستان کے مسلمانوں کو جس منزل کی طرف لے جانا جاہتے تھے وہ ایسے یئے علوم کی منزل تھی جو آگے چل کر مسلمانوں کے کام آنے والی تھی۔ چنانچہ کلمہ طیبہ کے حوالے سے انھوں نے مسلمانوں کو بیر پیغام دیا کہ بیر عروۃ الوثقی اور حبل الورید ہے۔ اس مضبوط رس کے رشتے میں بندھ کراپنے آپ کومتحکم کرواور یوں دنیا بھر میں انہ الہ ؤ منو ن احوہ کی مثال بن جاؤ۔ علامہ اقبال نے بھی جب ملت اسلامیہ کو ایک لڑی میں پرونے کا خواب دیکھا تھا تو انھوں نے بھی کلمہ طیبہ یعنی لا الیہ اللہ محمد , سول اللہ کے حوالے سے مسلمانوں کے سامنے ایسے تصورات پیش کیے، جن کی بدولت وہ متحد ہو کراپنی غلامی کی زنجروں کو توڑ سکتے تھے۔ سر سید احمد خاں کی فکر کے اثرات ہمیں آ زاد نظم کے عظیم ترین شاعرن م راشد کے ہاں بھی نظر آتے ہیں۔وہ لکھتے ہیں: بجین میں والدہ نے قلم پکڑنا سکھایا۔ وہ اکثر والد کے ساتھ ان کی ملازمت کے مقام یر رہتیں، لیکن جب تبھی وطن واپس آتیں خاص طور پر گرمی کی چھٹیوں میں تو جھے کہانیاں سنایا کرتیں۔ خاص طور پر پیخبروں اور اولیاء اللہ کی کہانیاں جو میں نے کئی گئی بارسنیں۔ دادی کو الف لیلی اور چار درویش وغیرہ شروع سے آخر تک یاد تھیں۔ ان ے ان سب کتابوں کی کہانیاں بچین ہی میں سننا نصیب ہوا۔ ایک چیا پٹواری تھے، انھوں نے کٹی راتوں میں مجھے انہ ار سے پلی (فارس میں) اردوتر جے کے ساتھ سنا ڈالی۔ جب ۱۹۱۷ء یا ۱۹۱۸ء میں دادا پنشن کے کر گھر آئے تو انھوں نے عربی کی جار ریڈریں اور صرف ونحو مجھے اور میری والدہ کو ایک ساتھ پڑھائی اور اس کے بعد کئی

> برس تک قرآن مجید ترجے کے ساتھ پڑھایا۔ خود دادا اپنے ساتھ عربی اور فارس کے بڑے بڑے پلندے لائے تھے۔ ان میں سے بیشتر کتابیں فقہ، تفسیر اور حدیث کی تھیں، لیکن کچھ عربی فارسی اور اردو شاعروں کے دیوان بھی تھے۔ دادا کا بیشتر وقت

> شروع شروع میں اردومسدس یوسف زلیخا لکھنے پر گذرتا تھا، جسے انھوں نے کئی برس سے لکھنا شروع کر رکھا تھا۔ بعد میں انھوں نے اپنی توجہ قرآن مجید کی تفسیر اور منطقی

سعادت سعید ۵۱

انداز میں آیات کریمہ کی تشریح پرصرف کی ہے۔ وہ فرشتوں اور جنات اور مجزوں اور کرامات کے قائل نہ تھے۔ فرشتے ان کے نزدیک محض طاقتیں ہیں جنھیں انسان کی خدمت کے لیے تخلیق کیا گیا ہے۔ جنات شریر انسان ہیں اور انسانوں سے الگ کوئی غائب مخلوق نہیں ہیں۔ معجزے اور کرامات محض استعارے ہیں اور اکثر مقامات پر مفسروں نے عربی سے ناداقنیت کے باعث سید سے سادے مطلب کو معجزے ادر کرامات کا رنگ پہنا لیا ہے۔ قرآن کہانیوں کی کتاب نہیں، قانون اور اخلاق کی كتاب ب- حروف مقطعات مخففات نهيس بين، نه ان ميس كوئي خفيه اشاره يايا جاتا ہے..... میرے خیال میں دادا اس تغییر میں سرسید اور ان کے رفقا کے خیالات سے بے حد متاثر تھے۔لیکن معلوم ہوتا ہے وہ اپنی جدت اور ابتکار میں ان سے بھی دو قدم آ گے نکل گئے ہیں، جس سے ان کے انفرادی غور وفکر کا پیتہ چلتا ہے۔ انفرادی غور وفکر یر وہ ہمیشہ بہت زور دیا کرتے تھے اور ہمیشہ کہا کرتے تھے کہ کسی چیز کو اس کی سطح قیت پر قبول نہ کرو بلکہ اس کی کنہ تک پہنچنے کی کوشش کرو، پھراس کے بارے میں کوئی رائے قائم کرو۔ میں ان کے مذہبی خیالات کے بارے میں اکثر ان سے بحث مباحثہ کیا کرتا تھا۔ ان کی حوصلہ افزائی سے میرے خیالات اس وقت بھی بچین کی ناپختگی کے باوجود ان کے اپنے فلسفے کا منطقی نتیجہ معلوم ہوتے تھے، لیعنی میں ان کی تر دید نہیں کرتا تھا بلکہ انھی کے خیالات کوئم رس ثابت کرنے کی کوشش کیا کرتا تھا۔ مثلاً اگر فرشتے نہیں ہیں تو خدا کیوں ہے؟ اور اگر خدا ہے تو فرشتے کیوں نہیں ہو سکتے ؟ جہاں تک معجزوں کا تعلق ہے ہوسکتا ہے کہ پیغیروں کے پاس موجودہ سائنس کا سب علم ہو، جس سے عامتہ الناس اس وقت بھی نے ہمرہ تھے جتنے آج ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ پنجبر ہوں ہی اس زمانے کے سائنسدان اور اسی وجہ سے عام لوگوں میں متاز ہوں اور وہ سائنس کے حسابی طریقوں سے انسان کی فلاح و بہبود کا راز جانتے ہوں اورلوگ ان کے کاموں کو اتنا ہی محیر العقول شجھتے ہوں جتنا آج رمل گاڑی اور سائنس کی ایجا دوں کو سجھتے ہیں دغیرہ دغیرہ۔اس طرح خیر وشراورجسم و روح اور تقذیر ویڈ بیر کے مسائل یر بھی ان سے اکثر بحث میں الجھ جایا کرتا تھا اور ان کے خیالات کے بعض تناقضات ان پر روٹن کر کے دم لیا کرتا تھا۔ عجیب بات یہ ہے کہ وہ میری ان ماتوں پر کبھی ناراضی ظاہر نہیں کرتے تھے بلکہ میری یا تیں س کر گھنٹوں غوروفکر میں مبتلا رہتے اور

سعادت سعئد ۵۲

بعض اعتراضات کو خندہ پیثانی ہے قبول بھی کرلیا کرتے تھے۔<sup>0</sup>

سرسید احمد خال کے فکری ذہن نے کٹی معاملات میں اختراعی ان سے دو ہاتھ آگ نظاند ان کی تقلید میں فکر و فلسفہ کی ترویج و اشاعت کرنے والے بعض اصحاب ان سے دو ہاتھ آگ نظلند دکھائی دیے۔ ن م راشد کے اختراعی ذہن نے ملائے حزیں کو نتین سو سال کی ذلت کا نشان قرار دے کر خدا کے انجام پر رطب اللسانی کرنے کا کام بھی کیا۔ گو اس حوالے سے منشے کے تصورات عالمی سطح پر دانشوروں کو چونکا چکے تھے۔ سر سید احمد خال راشد کی طرح مذہبی دائرے سے باہر نگل کر بات کرتے تو شاید ہندوستان میں اخصیں اپنا کوئی مقلد یا موید نصیب نہ ہوتا۔ انصوں نے مذہب کی حقیقت کو تسلیم شاید ہندوستان میں اخصی اپنا کوئی مقلد یا موید نصیب نہ ہوتا۔ انھوں نے مذہب کی حقیقت کو تسلیم جو اخصی سائنی اور عقلی مزاوں کی جانب لے جانے میں ممدو معاون ثابت ہوئی۔ ڈاکٹر صد یق جاوید ہندوستان کے سب سے بڑے صوب پنجاب کے (چار) دوروں کے بعد سر سید احمد خان کی مقبولیت ہندوستان کے سب سے بڑے صوب پنجاب کے (چار) دوروں کے بعد سر سید احمد خان کی مقبولیت میں کہتے ہیں:

> ان مواقع پرعوام و خواص سے شخصی رابطوں اور استقبالیہ تقریبات میں سرسید کی تقاریر اور بیانات نے پنجاب کے مسلمانوں میں قومی اور ملی شعور کی آبیاری کی۔ یہاں جدید تعلیم کی افادیت کا احساس تو پہلے سے انفرادی سطح پر موجود تھا۔ مگر سرسید کے دوروں نے جدید تعلیم کے مصول کو بڑی حد تک اجتاعی احساس میں بدل دیا۔ خود سرسید ک لیے بیہ دورے حوصلہ افزا ثابت ہوئے۔ پر وفیسر حید احمد خاں لکھتے ہیں: خود ( سرسید ک کے ) اپنے صوبے کی آبادی کے سواد اعظم نے ان سے جو سلوک روا رکھا تھا، اس کے برعکس اہل پنجاب کی طرف سے پر جوش خیر مقدم نے سرسید کے لیے تقدیر کی بازی کا رخ پلٹ دیا۔ پنجاب کے مسلمانوں نے سرسید کا قومی پیغام اس برجنتگی سے بول کر لیا؟'' اس کی تشریح مولانا حالی نے حیات جاوید میں بالفاظ ذیل ک خین زندگی حاصل کی تھی اور اس لیے انگریز کی تعلیم اور انگریز ی خیالات کو خیر مقدم کہن نے زندگی حاصل کی تھی اور اس لیے انگریز کی تعلیم اور انگریز ی خیالات کو خیر مقدم کے بی سی بی ہودر کے بیا ہوں پر پر ایل پن ہودر کے بیا ہود ایک مقدم کے سرسید کے بعد روز تا

5

ļ

سرسید احمد خاں کے غیر مقلد ذہن نے مذہب و مسالک کی نئی جہتیں دریافت کرنے کے لي تحفة حسن (١٨٢٣ء)، كملمة الحق (١٨٢٩ء)، راوسنت و ردِ بدعت (١٨٥٠ء)، نميقه در بيان مسئله تصور شيخ (۱۸۵۲ء)، سيرت فريديه (الچ نانا كى حيات وسيرت ك بار المعني المعام الم المعارى ، تبئين الكلام (١٨٦٢ء)، احكام طعام المل كتاب ، خطبات احمدیه (۱۸۷۰ء)، رساله در ابطال غلامی ، تفسیر القرآن ، النظر فی بعض المسائل، جواب امهات المومنين جيسي مرمي كتب بحى تخرير كيس- ان ميس موجود خيالات ان کے مذہبی اور دینی مقالات میں بھی دستیاب ہیں۔ مذہبی معاملات کی نئی تعبیروں کا اگلا مرحلہ علامہ اقبال کے جصے میں آیا جنھوں نے اپنے مخصوص انداز میں مذہبی معاملات کو استقرائی یا تجرباتی فکر سے مربوط کرنے کی کوشش کی۔ علامہ اقبال کی سرسید احمد کے حوالے سے ککھی گئی نظم سر سید احمد خاں کی مذہبی خدمات کے جوہر یعنی سائنسی حوالوں کی بھی وضاحت کرتی نظر آتی ہے۔ ڈاکٹر جاوید اقبال کا خیال ہے: دنیاے اسلام میں پور بی استعاری طاقتوں کی آمد کے ساتھ ساتھ جو نئے خیالات وارد ہوئے، اُن کے بارے میں مسلمانوں کا رڈمل تین طرح کا تھا: یا تو کلمل استر داد، یا مکمل قبولیت، یا انھیں اسلامی تصورات سے ہم آ ہنگ کرنا۔مغربی خیالات کو کلمل طور ىرردكرنے والےمسلمان زيادہ تر مذہبی انتہا پیند تھے جن کو' وہاپی'' کہا جاتا تھا یا ان کو ''رجعت پیند' خیال کیا جاتا تھا۔ تعاون کرنے والے مسلمانوں کو''مغرب زدہ'' کہا جاتا تھا۔ نے خیالات کی اسلام سے ہم آ ہنگی پیدا کرنے والوں کو ''آ زاد خیال مصلحین'' کہا جانے لگا۔ ان کو رجعت پیند یا قدامت پیند، جومغربیت اور جدیدیت

میں امتیاز نہیں کرتے تھے ،مغرب زدہ مسلمان خیال کرتے تھے۔ رجعت پیندوں کی مزاحمت د نیابے اسلام میں پور پی استعاری طاقتوں کی پیش رفت کو نہ روک سکی، کیونکہ انھیں معلوم ہی نہ تھا کہ مغرب کی طاقت کے سرچشے کیا ہیں، جن میں انسانی علم، سائنس اور ٹیکنالوجی کے سرچشمے شامل ہیں۔ ہندوستان میں انھوں نے انگریزوں کا مقابلہ پرانی وضع کی بندوتوں یا تلواروں سے کیا، جب کہ انگریزوں نے دُور مارتویوں سے کام لیا۔ چنانچہ ان کوئنگست ہوئی۔ نتیجہ یہ کہ انگریزوں نے ۱۸۵۸ء تا ۱۸۷۰ء کے فقط بارہ برسوں میں ہندوستان کی یوری مسلم قوم کو کچل کر رکھ دیا۔ انگریزوں نے اپنی جار حیت کی پالیسی کو ۱۸۷۰ء میں تبدیل کیا۔ اُن کے جارحانہ روپے میں بہ تبدیلی زبادہ تر سرسیّد احمد خاں (۱۸۱۷ء – ۱۸۹۸ء) کی کوششوں سے ہوئی، جن کو ہندوستان میں انگر ہز حکومت اور مابعد بغاوت مسلمانوں کے درمیان داعی امن و مفاہمت قرار دیا جاتا ہے۔ مرے ٹی ٹائٹس نے تجزبہ کرتے ہوئے لکھا ہے: ''سرسیّد نے اپنے لوگوں کی طرف حکمران طاقت کی ہمدردی یہ خاہر کرکے حاصل کی کہ وہ تو انگریزی حکومت کے دفادار ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ انھوں نے بڑی مستعدی ادرمخت سے مسلمانوں کو زندگی کے نئے روپے کی طرف لانے کی کوشش کی، جس کے بارے میں الخیں یقین تھا کہ صرف یہی روبہ اختیار کرنے سے مکمل تاہی سے بحاجا سکتا ہے۔'' غدر سے پہلے کا سرسید کا کیریئر اتنا اہم نہیں ہے، جتنا غدر کے بعد کی سرگر میاں اہم ہیں۔ک

سر سید احمد خان کی قومی خدمات کا جوہر میہ ہے کہ انھوں نے اپنی تحریروں اور عملی کا موں کی مدد سے کمال خوش اسلوبی سے ہندوستان کے مسلمانوں کو ان کے دور ادبار سے نکالنے کی مساعی کی۔ ان کا رسالہ در ابطال غلامہ ی اس امر کی نشاندہ ی کرتا ہے کہ وہ انسان کے بنیادی حق آزادی اور حق رائے کو تسلیم کرتے ہوئے اس پر آنے والے مشکل حالات کے تناظر میں لائحہ عمل تجویز کرنے کے حق میں تھے۔ ان کی انگریز دوستی کو تقیہ کہہ لیس یا دروغ مصلحت آمیز، ایک پہلو کہ انھوں نے بہ ہر رنگ قومی خدمت کے شعار کا علم بلند رکھا۔ اگر انھوں نے انگریز کی نظام حکومت کو قبول کیا تو سے ان کی دانشمندی تھی کہ اس راہ سے ہو کر وہ مسلمانوں کے لیے ساجی حقوق، تعلیمی مراعات اور ملاز متوں کی تخصیل

# حواشي وحوالح

- \* پرو فیسر و سابق صدر شعبهٔ اردو، گور نمنٹ کالج یونی ورشی، لاہور۔
- ا۔ ضیاء الحن فاروقی، بحواله صفمون'' تقریفا آئین اکبری''، جیامیعه غالب نمبر، جلد ۵۹، شاره۲–۳( فروری و مارچ ۱۹۶۹ء)، ص۱۴–۱۱۵۔
  - ایضاً صمالا۔

۳۔ ایضاً مص

\_٢

04

سعادت سعئد

- اس تقريظ کا ايک ترجمہ راقم الحروف نے بھی کيا تھا جو راوی غالب نمبر ( ۱۹۹۷ء ) ميں شائع ہوا تھا۔
  - ۳\_ محمد اقبال،''بانگ درا''، کلیات اقبال اردو (لاہور: اقبال اکادمی،۱۹۹۴ء)،ص۸۴\_
- ۵۔ سعادت سعید ونسرین انجم بحثی، راشد بقلم خود (لا ہور: شعبة اردو، جی می یونی ورشی، ۱۰۰۶ء) ، ص ۳۷۔
- ۲\_ صدیق جاوید، فکر اقبال کا عمرانی مطالعه(لاہور: اقبال اکادمی پاکتان،۱۹۹۲ء)، ص۳۳–۳۵\_
- 2- جادید اقبال، اسلام اور با کست ان تشخص، ترجمه سیّر قاسم محود (لا مور: اقبال اکادی پاکستان، ۲۰۰۸)، ص۱۲۹-۱۷۵
- نوٹ: سرسید احمد خال کی کتب کے نام مقالات سدید جلد اول، مرتبہ مولانا اسمعیل پانی پتی سے لیے گئے ہیں۔ان کے مقالات کی کئی جلد یں مجلس ترقی ادب لاہور نے مختلف سالوں میں شائع کی ہیں۔ سرسید کی ادبی خدمات کا جائزہ لینے کے لیے ڈاکٹر سید عبداللہ کی معرکة الآرا کتاب سد سدید اور ان کسے نامور دفقا کمی نثر کا فکوی و فنی جائزہ مطبوعہ مغربی پاکستان اردواکیڈی ملاحظہ ہو۔

# مآخذ

اقبال،جاوید -اسلام اور پاکستانی تشخص -ترجمه سیّر قاسم محود -لاہور:اقبال اکادمی پاکستان،۲۰۰۸ -اقبال،جمر۔" بانگ درا'' - کلیات اقبال اردو -لاہور:اقبال اکادمی پاکستان،۱۹۹۲ء -جاوید،صدیق - فکر اقبال کا عمرانی مطالعہ-لاہور: اقبال اکادمی پاکستان،۱۹۹۲ء -سعیر،سعادت ونسرین انجم بھٹی - راشد بقلہ خود -لاہور: شعبۂ اردو، جی می یونی ورشی،۱۹۰۰ء -فاروقی،ضیاء الحسن - بحوالہ مضمون'' تقریفا آئین اکبری'' - جامعہ عالب نمبر، جلد ۵۹، شارہ ۲ – ۳ ( فروری و مارچ ۱۹۲۹ء) - سعادت سعید ۵۵

بذیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

خالد محمود سنجراني \*

واجد على شاہ كي ايك كمياب مثنوى: دريا ح تعشّق

واجد علی شاہ کی مثنوی دریاجے تعد شق کا زیر نظر ایڈیشن مارچ ۱۸۸۵ء میں نول کشور کان پور سے شائع ہوا۔ اس میں '' تاریخ طبع سابق لراقمہ' کے عنوان سے فدا علی عیش کا کہا ہوا قطعہ ٔ تاریخ موجود ہے، جس کی رو سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ بیہ مثنوی اسی مطبع سے ۱۳۸۸ھ میں بھی شائع ہوچکی تھی۔ قطعہ کا آخری شعر، جس سے طبع سابق کی تاریخ نگاتی ہے، ذیل میں درج ہے: کیا ملا ہے گوہر تاریخ طبع خوب و زیبا مثنوی چھاپی ہے واہ

(DITAA)

خالد محمود سنجراني ۵۵

شاہی تابندہ رہے ہیے خبم قضے میں ہو مہ سے تاہماہی اس آخری شعر کے بعد''خاتمہ طبع سابق'' کے عنوان سے واجد علی شاہ کی شان میں نثری قسیدہ نما تحریر سامنے آتی ہے جو ڈیڑھ صفحے کو محیط ہے۔ اس کے بعد فداعلی عیش کا کہا ہوا قطعۂ تاریخ درج ہے۔ اس نسخ کا اختتام اس سطر پر ہوتا ہے: الجمد لله والممنه كه كتاب لاجواب مسحل به درياج تبعيشق بماه مارچ ۱۸۸۵ء مطبع منش نول کشور واقع کان یور میں طبع ہوئی۔ " اس مثنوی کا زیر نظر ایڈیشن واجدعلی شاہ کی زندگی ہی میں شائع ہوا اور گمان غالب ہے کہ ان کی زندگی میں شائع ہونے والا بدآخری ایڈیشن ہے۔ دریاج تعشق کے اس ایڈیشن سے قبل اس 2 مثنوی کی تین اشاعتوں کے حوالے موجود ہیں۔ سید مسعود حسن رضوی ادیب نے اپنے کتب خانے میں اس مثنوی کے اولین ایڈیشن کی موجودگی کی نشان دہی کی ہے: خالد محمود سنجراني اس مثنوی کا جونسخہ میرے کتب خانے میں موجود ہے اس میں ابتدائی دیں صفحے غائب ہیں۔ اس لیے مطبع کا نام موجود نہیں ہے۔ کیکن کاغذ کی نوعیت اور چھیائی کے انداز سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ کتاب شاہی مطبع کی چیچیں ہوئی ہے۔<sup>0</sup>

سید مسعود حسن رضوی ادیب نے اس متنوی کے دوسرے ایڈیشن کی نشان دبی کرتے ہوئے بتایا ہے کہ اسے مطبع سلطانی لکھنؤ سے شائع کیا گیا تھا اور یہ نسخہ ۲۳۳ صفحات پر مشتمل تھا۔ ان کے بقول اس دوسرے ایڈیشن میں واجد علی شاہ نے خاصی تبدیلیاں کی تھیں۔ مسعود حسن رضوی ادیب نے ان تبدیلیوں کی دوجہ سے دوسرے ایڈیشن کو ایک نئی منتوی سے تعبیر کیا: دریاہے تعدیدی کے دونوں ایڈیشنوں کا مقابلہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ دوسرے ایڈیشن میں اس قدر کفظی تبدیلیاں کی گئی ہیں کہ وہ گویا ایک دوسری منتوی بن گئی ہے۔

اس اعتبار سے دیکھا جائے تو اس مثنوی کے اولین دونوں ایڈیشن شاہی مطبع سے شائع

بوئ\_

59

فالد محمود سنجرانى

شاہی مطبع کے ان دونوں ایڈیشنوں کے بعد اس مثنوی کے جس ایڈیشن کی طرف سید مسعود حسن رضوی ادیب نے اشارہ کیا، وہ نول کشور، کان پور سے مارچ ۱۸۸۵ء میں شائع ہوا تھا اور یہی ایڈیشن ہائیڈل برگ یونی ورشی، جرمنی میں موجود ہے اور ہمارے پیش نظر ہے۔مسعود حسن رضوی ادیب نے نول کشور سے شائع ہونے دالے ایڈیشن کے قطعۂ تاریخ سے معلوم کیا کہ اس مثنوی کا ایک ایڈیشن اس مطبع سے ۱۲۸۸ ہ میں شائع ہو جکا تھا لیکن انھوں نے ۱۲۸۸ ہ/ ۱۷۸۱ء کے الڈیشن کے باب میں کوئی معلومات درج نہیں کیں جس سے قیاس کہتا ہے کہ ان کی نظر سے ۱۲۸۸ھ کا ایڈیشن نہیں گذرا۔ ان کے پاس شاہی مطبع کے اولین دونوں ایڈیشن موجود تھے جن کی بنیاد پر انھوں نے اس مثنوی کا تعارف کروایا جب کہ انھیں نول کشور کے ایڈیشن کو زیادہ اہمیت دینی جا ہے تھی کہ نول کشور کے اس ایڈیشن کی اشاعت کے وقت واجد علی شاہ نہ صرف حیات تھے بلکہ مثنوی میں ترامیم بھی کر چکے تھے۔ چونکہ ہمارے سامنے شاہی مطبع کے دونوں ایڈیشن موجود نہیں، اس لیے ہم اس مثنوی کے تمام متن کا مواز نہ نہیں کر سکتے۔ ہمارے سامنے مسعود حسن رضوی ادیب کے درج کردہ وہ اشعار ہیں، جو انھوں نے اس مثنوی کے تعارف کے باب میں درج کیے۔ ان کے درج کردہ اشعار اس مثنوی کے پہلے اور دوسرے ایڈیشن سے ماخوذ ہیں۔ ہم ان دونوں ایڈیشنوں سے ماخوذ اشعار کا مواز نہ نول کشور، کان پور ے ایڈیشن سے کرتے ہیں۔ اس مثنوی نے پہلے ایڈیشن میں "سبب تالیف" کے سلسلے میں واجد علی شاہ کے اشعار کومسعود حسن رضوی ادیب نے درج کیا ہے جو ذیل میں پیش خدمت ہیں: دریے ہوئے میرے لوگ اک روز مثنوی اور کهه دو دل سوز اک کہنے لگا مثنوی کو میں بھی ردز ہوئی تمامی اكيسويں تعثق اس کا ہے نام دریا ہے یے شکر خدا ہوا سر انحام<sup>2</sup>

ان اشعار سے معلوم ہوتا ہے کہ پچھ لوگ مصنف کے درپے ہوئے اور ان کے اصرار پر اس مثنوی کوتح ریے کیا گیا۔ وہ لوگ کون نتھ اور واجد علی شاہ کی زندگی میں کس حد تک اثر پذیری رکھتے تھے،

اس کا ذکر مثنوی میں نہیں ملتا۔ دوسرے ایڈیشن میں ''سبب تالیف'' میں قدرے ترمیم کی گئی۔ شاعر کی طرف سے بتا یا گیا کہ اسے ایک ماہ پیکڑ کے اصرار پرلکھا گیاہے۔ زیر نظر ایڈیشن میں ''سبب تالیف'' میں اس باب کی صراحت کی گئی ہے اور سبب بھی دوانداز میں پیش کیا گیا ہے۔ ذیل میں زیر نظر ایڈیش <sup>2</sup> سبب تاليف' سے پچھ متعلقہ اشعار درج ہیں: <sup>س</sup>یچھ شعر و <sup>سخ</sup>ن کا مشغلہ تھا میں بھی عجیب ولولہ تھا دل اس وقت بلائیں میری کے کر کہنے لگی ایک ماہ پیکر اک مثنوی ہم کو اور کہہ دو دنیا میں نہیں ہے تم سا خوشگو^ 4 ان اشعار سے اندازہ ہوتا ہے کہ بیہ مثنوی واجد علی شاہ نے 'ایک ماہ پیکر' کی فرمائش پر کہی <u>L</u>. بلکہ پی بھی معلوم ہوتا ہے کہ وہ گذشتہ مثنوی بھی ای 'ماہ پیکر' کے اصرار پر ککھی گئی۔ زیرِ نظر ایڈیشن میں "سبب تالیف" شاہی مطبع کے پہلے ایڈیشن سے خاصا مختلف ہے۔ پہلے ایڈیشن میں کچھ لوگوں کے کہنے یط بیل مینوی لکھنے کو سبب بتایا گیا جب کہ زیر نظر ایڈیشن میں اس کا سبب تالیف ایک ماہ پیکر کو بتایا جارہا ہے اور بیبھی اشارہ موجود ہے کہ اس سے پہلے جو مثنوی تحریر کی گئی، اس کی تالیف کا سبب بھی یہی ماہ پکیر

سه بین می معلق میں میں ''سبب تالیف'' کے جھے میں ایک اور اشارہ بھی موجو د ہے جو ذیل کی صورت ہے۔ زیرِ نظر ایڈیشن میں ''سبب تالیف'' کے جھے میں ایک اور اشارہ بھی موجو د ہے جو ذیل کی صورت میں دیکھا جا سکتا ہے:

خالد محمود سنجرانی ۲۱

بذیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

کیا۔ اس المناک واقعے سے متاثر ہو کر شعرا نے صد ہا قطعاتِ تاریخ اپنی لیافت کے

موافق تصنیف کیے ہیں۔ <sup>نہو</sup>

نول کشور سے اس مثنوی کا اولین ایڈیشن ۱۳۸۸ھ / ۱۷۸۱ء میں شائع ہوا تھا جو ان کی وفات سے سولہ سال قبل کی اشاعت ہے، نول کشور، کان پور سے اسی مثنوی کا دوسرا ایڈیشن مارچ ۱۸۸۵ء میں شائع ہوا جو ان کی وفات سے کم و بیش دو سال قبل کی اشاعت خاہر کرتا ہے۔ ہم پہلے بھی ۱س امر کی نثان دہی کر چکے ہیں کہ نول کشور کا یہ دوسرا ایڈیشن نول کشور کے پہلے ایڈیشن (مطبوعہ ۱۸۸۸ھ) کے مطابق معلوم ہوتا ہے کہ اس کے آخر میں '' خاتمہ طبع سابق'' اور'' تاریخ طبع سابق لراقمہ''

واجد علی شاہ کی خود نوشت داستان عشق <sub>بر</sub>ی خانہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس مثنوی کا محرک ایک خاتون بیں کہ جس کو انھوں نے اپنی دل بشگی کے لیے رکھ لیا تھا لیکن یہ بات ان کے کل کو خاصی نہ بناگوار گذری، معاملہ طول پکڑ گیا، بات ان کے والد تک جا پیچی تو واجد علی شاہ نے اس خاتون کو الگ کر ویا۔ اپنے حرم سے بھی نالاں ہو کر ان سے رواد طقط کر دیے۔ اپنے والد سے کیے گئے وعد ے کو نبھایا اور عمر بحر اس خاتو ن کا نام نہ لیا۔ اس مثنوی کے متن سے ان معاملات کے اشارے ملتے ہیں لیکن اس خاتون کا نام سامنے نہیں آپا تا۔ ان کی تصنیف پر ی خانہ سے معقدہ وا ہوتا ہے کہ اس زمانے میں اس واجد علی شاہ کی ان منڈویوں کا محرک کون تھیں۔ اس خاتون کے ہجر میں کبھی جانے والی ان تین مثنویوں میں سے ایک یہی دریاہے تعشیق ہے۔ پر ی خانہ میں اس طرف اشارہ کرتے ہو کے وہ کھتے ہیں: میں سے ایک یہی دریاہے تعشیق ہے۔ پر ی خانہ میں اس طرف اشارہ کرتے ہو کو ہو کھتے ہیں: میں سے ایک یہی دریاہے تعشیق ہے۔ پر ی خانہ میں اس طرف اشارہ کرتے ہو کو ہ کھتے ہیں: مرتب کیے اور تین مثنویوں کا محرک کون تھیں۔ اس خاتون کے ہجر میں کبھی جانے والی ان تین مثنویوں مرتب کیا دریاہ دوران سے دری خانہ میں اس طرف اشارہ کرتے ہو کہ وہ کہ کے میں میں میں بین کہ ہیں۔ مرتب کیے اور تین مثنویاں موزوں کیں، لیکن اپ ورف ای میں خاتوں کے دور میں خوالی کے دور دریاں مرتب کیے اور تین مثنویاں موزوں کیں، لیکن اپنے دل کی ہے چینی کو کی پر ظاہر نہ ہونے دیا، حقیقت ہے ہے کہ اس آتش جل کہ ہیں تیا جلا کہ مجھ میں جان نام کو رہ گئی۔ مرتب کیے اور میں موزوں کیں، لیکن اپن دل کی ہے چینی کو کی پر ظاہر نہ

پری خانہ میں واجد علی شاہ یہ بھی کہتے ہیں کہاب جب کہ وہ خود بادشاہ ہیں اور مختار کل کی حیثیت رکھتے ہیں کیکن اس اختیار کو انھوں نے والد کو دی گئی زبان پر ترجیح نہیں دی۔ ان کے بقول انھوں نے اپنے والد سے کیے گئے وعدے کو نبھایا اور پھر موتی خانم کا نام تک نہیں لیا۔ موتی خانم کی فرمائش پر تحریر کردہ اس مثنوی کی اہمیت ریبھی ہے کہ بعد ازاں خود واجد علی شاہ نے اس کے ساتھ اپنی دو اور مثنویاں شامل کر کے انھیں ڈرامائی صورت بھی دی۔مسعود حسن رضوی ادیب لکھتے ہیں: واجد علی شاہ نے اپنی ان تین مثنویوں کے ڈرامے بنا کر لاکھوں روپے کے صرف سے ان کے کھیل تیار کیے تھے۔ <sup>14</sup>

مسعود حسن رضوی ادیب نے برس ہا برس کی تلاش کے بعد ان منتویوں کی بنیاد پر تیار کیے جانے والے کھیلوں کی تفصیل اپنی کتاب ال کھنڈ کا شاہبی اسٹیج میں پیش کی۔ مسعود حسن رضوی ادیب کی معلومات کے مطابق دریامے تعدشت کے بلاٹ کو سامنے رکھ کرمنتی حمد الف خال حباب نے نیر ننگ قیاف معروف به غزالہ ماہ رو کے نام سے ایک ڈراما تیار کیا تھا کہ اسٹی کرنے کے بعد مطبع گلز ار محدی لکھنؤ سے ۱۹۰۰ء میں شائع کیا گیا۔ علاوہ ازیں، اس منتوی کی بنیاد پر سیر نظیر حسن شفیق اکبر آبادی نے بھی ایک ڈراما تیار کیا تھا جو مسعود حسن رضوی ادیب کی معلومات کے مطابق الاماء میں

اس مثنوی کا آغاز حمد، نعت، منقبت اور سبب تالیف سے ہوتا ہے۔ اس کے بعد داستان کا آغاز ساقی نامہ سے ہوتا ہے جو اس عہد میں منظوم داستانوں کا لاز مہ تھا۔ اس مثنوی میں کئی ابواب کے عنوانات فارسی میں ہیں، جن سے اس عہد میں فارسی کی اثر پذیری کا بھی اندازہ ہوتا ہے۔ بیہ بھی ایک عبیب انفاق ہے کہ کم و بیش سبھی اردو مثنویوں میں ابواب کے عنوانات فارسی ہی میں درن کیے جاتے تھے۔ اردو داستانوں کا کیا مذکور، علاقائی زبانوں کے منظوم قصے بھی اسی روایت کے حال ہیں، جس کی سب سے روش مثال میاں محمد بخش کی سدیف السملوك ہے۔ بیہ منظوم داستان پنجابی ادب کی کلا سیک دوایت سے جڑی ہوئی ہے کین اس کے ابواب کے عنوانات فارسی پی میں ہیں، جس کی رہتا ہے کہ جس میں بادشاہ کی مایوں، دنیا سے کنارہ کشی، وزیر با تد ہیر کی تداہیر، پیروں فقیروں سے ملنا ملانا، منت مرادوں کا منظر نامہ وغیرہ سبھی کچھ اس مثنوی میں بھی شامل ہے۔ ایک مدت بعد بادشاہ کے مال منہ منت مرادوں کا منظر نامہ وغیرہ سبھی کچھ اس مثنوی میں بھی شامل ہے۔ ایک مدت بعد بادشاہ کے مال بن ، منت مرادوں کا منظر نامہ وغیرہ سبھی کچھ اس مثنوی میں بھی شامل ہے۔ ایک مدت بعد بادشاہ کے م مال ان منت مرادوں کا منظر نامہ وغیرہ سبھی کہتھ اس مثنوی میں بھی شامل ہے۔ ایک مدت بعد بادشاہ کے م اس بیٹی کی ولادت، وزیر کے ہاں میٹر کا جنم لین، تقریبات کا بیان، کھنوی معاشرت کی عکاس، ہر اس

فالد محمود سنجرانى

ð

دنیا ئیں، پریاں، جن، دیواور ان کی بستیاں اپنی روایق شان کے ساتھ اس مثنوی میں جلوہ گر ہیں۔ ایک چیز جو کھٹکتی ہے، وہ واقعات کا منطقی تر تیب میں نہ ہونا ہے۔ قصہ در قصہ اور ذیلی واقعات کی وجہ سے مثنوی میں کہانی پن خاصا کمزور دکھائی دیتا ہے۔

اس مثنوی کی اہمیت اس میں موجود نسائیت کے حوالوں سے بھی ہے۔عموماً مثنویوں میں بے اولاد بادشاہ کے باں منتوں مرادوں سے بیٹا جنم لیتا ہے لیکن اس مثنوی میں بادشاہ کے بال بیٹی کی پیدائش کا قصہ بیان کیا گیا ہے۔ دیگر مثنویوں کے برعکس اس میں مرکز ی کردار غزالہ کو عاشق کے روپ میں پیش کیا گیاہے اور مرد کومحبوب کے کردار میں پیش کیا گیا ہے۔ واجد علی شاہ نے عین شاب میں اس مثنوی کوتح سر کیا تھا، عورت کو عاشق اور مرد کو محبوب کے روپ میں پیش کرنے کی کٹی وجوہ ہو سکتی ہیں جن میں سے ایک اہم وجہ خود شاعر کا محبوب کی زندگی بسر کرنا ہے کہ عموماً شاہی انداز حیات میں شاہی خاندان کے مردمجبوب کے رہے پر ہی فائز نظر آنا چاہتے ہیں۔ اس انداز کے سبب مثنوی میں نسوانی کردار ہجر کی آگ میں تربتے ہوئے، وصل کے لیے بے تاب، ابنے محبوب کے لاڈنخ سے اٹھاتے ہوئے، دیگرنسوانی کرداروں کے حسن سے حلتے کڑھتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ اس مثنوی کے مکالموں میں عورتوں کی باہمی گفتگولکھنو کا روز مرہ پیش کرتی ہے اور نسائی جھلک بھی دکھلاتی ہے: آپس میں گلے لیٹ لیٹ کر تھی ہر ایک ماہ پیکر ڪہتي الله ری رنڈی بے مروت کیا تجھ سے ہوئی ہے مجھ کو نفرت<sup>کا</sup> اردو شاعری میں رقیب کا تصور قدیم بھی ہے اور مضبوط تر روایت بھی رکھتا ہے کہ جسے فیض ایسے جدید شاعر نے ایک نئے احساس سے بیان کیا۔ قدیم اردو شاعری سے لے کر جدید شعرا بے اردو تک رقیب کا تصور عموماً مرد ہی سے وابستہ رہا ہے۔ واجد علی شاہ کی اس مثنوی میں رقیب کا تصور نسائی ہے۔ چونکہ اس مثنوی میں جاہنے والے کا صیغہ مؤنث ہے، اسی مناسبت سے بیشتر تصورات بھی نسائی

ہیں۔ اس مثنوی کا رقیب بھی مؤنث ہے اور ہجر کے ان خصائص کا آئینہ دار نہیں، جس میں ہجر کی آگ روح کو خاکستر کر دیتی ہے۔ اس مثنوی میں ہجر کے عالم کا ایک پہلو نہ صرف نسائی ہے بلکہ وجود کے

مظاہر کے ہجر و وصال کا نوجہ کناں دکھائی دیتا ہے: سے ہے جس پری کی یاری مهر و ذاتی اس کی ہے یہ ساری محروم رہی وصال سے میں اس ملال سے میں گ مرجاؤل بھی نہ ہوئے لیوں سے باہم لب ہیں بے نصیب کیا ہم والثد تفرقہ آساں نے کیا ڈ الا ارماں بھی نہ ہم نے کچھ نکالا

خالد محمود سنجراني ۲۷

واجد علی شاہ کی عیش کوشی کا شہرہ رہا اور لکھنؤ کے تہذیبی خدوخال کے اجمر نے میں اور ان کے مزان میں اس غالب رویے کو ایمیت دی گئی۔ تاہم اسی پری خانہ میں واجد علی شاہ نے ریجھی لکھا ہے کہ انھوں نے اپنے والد کے حکم کی تعمیل میں موتی خانم کو خود سے الگ کر لیا تھا۔ اپنے والد کی وفات اور کہ تحت شاہی پر میٹی نے دالد کے حکم کی تعمیل میں موتی خانم کو خود سے الگ کر لیا تھا۔ اپنے والد کی وفات اور کہ تحت شاہی پر میٹی کے بعد اپنی خود محتاری پر والد سے کیے جانے والے عبد کی پاسداری کو فوقیت دی اور کہ صحی موتی خانم کا نام تک نہ لیا۔ واجد علی شاہ کی زندگی کے باب میں اسی نوع کی غلط نہیں اور کی رائے تحت شاہی پر میٹی کے بعد اپنی خود محتاری پر والد سے کیے جانے والے عبد کی پاسداری کو فوقیت دی اور کہ صحی موتی خانم کا نام تک نہ لیا۔ واجد علی شاہ کی زندگی کے باب میں اسی نوع کی غلط نہیں اور کی رائی انداز نظر کی بدولت رشید حسن خان اور نیر مسعود میں مطبوعہ مکا تیب کا تباد لہ ہوا جے دلی اور کی رائی وجہ خود والد اور علی مناہ کی زندگی کے باب میں اسی نوع کی غلط نہیں اور کی روا بی چی وجہ خود واجم علی شاہ کا عاشقانہ طرز حیات تھا جس کی پر دو کہ کھنو کی زندگی میں عیش کوشی کی ایک بڑی وجہ خود واجد علی شاہ کا عاشقانہ طرز حیات تھا جس کی پر دو کی کھنو کی زندگی میں عیش کوشی کی ایک بڑی وجہ خود واجد علی شاہ کا عاشقانہ طرز حیات تھا جس کی پر دو کی کھنو کی زندگی میں عیش کوشی کی ایک بڑی وجہ خود واجد علی شاہ کا عاشقانہ طرز حیات تھا جس کی پر دو کی کھنو کی زندگی میں عین کوشی کی ایک بڑی وجہ خود میں تھی معان کرے کی پر معاد کی ایک بڑی میں نے مزود کی خان کی تیز میں معان اور نے میں میں خان کی خود کی تعند ہی کا متی ای میں میں مولی کی جن کی میں خان کے بیں معاد کی خان ہے پر معود کی ماین کی خان کی کہ کو میں خان کی خان ہے ہو کہ کی خان ہے زندگی میں عال رہ خان کی خان کی خود کی تھند کی میں میں میں خود کی تعند خان کی خان ہی کی خان ہ کر خان ہیں دی خان ہو کی خان ہ دی خان ہو ہو کی کر خان کی خان ہوں خان ہی خان ہ دو نی کر میں خان ہو ہو خان ہو خان ہو کی خان ہو ہو خان ہو کی خان ہو ہو خان کر خان ہو ہو خان ہو خان ہو خود خان ہو ہو خان ہو خان ہو خان ہو ہو خان ہو خان ہو ہو خان ہو ہو خان ہو خان ہو ہو خان ہو خان ہو خود خان ہ خان ہو ہو خان ہو خان ہو خان ہو ہو خان کر خون ہو ہو ہو خان ہو ہو خا

کہا:

واجد علی شاہ کے بارے میں عبد الحلیم شرر کے اس موقف کا سید مسعود حسن رضوی ادیب نے گہرائی میں جا کر جائزہ لیا اور واجد علی شاہ کی کردار کشی کو انگریز سرکار کی ایک سازش کے طور پر بھی دیکھا کہ اس نوع کے حرب فاتحین کی سرشت میں تب بھی تھے اور اب بھی ہیں۔ سید مسعود حسن رضوی ادیب کہ اس نوع کے حرب فاتحین کی سرشت میں تب بھی تھا اور اب بھی ہیں۔ سید مسعود حسن رضوی ادیب نے واجد علی شاہ کے ہم عصر اور ہم شہر متاز شاعر سید علی کامل، راجا درگا پر شاد سند یلوی، ہندوستانی زبان نے کہ مشہور فرانسیسی عالم گار سا ں دتا ہی، کچھ عینی شاہدین اور خود واجد علی شاہ کی تصانیف سے متعدد حوالے نظر کرتے ہوئے واجد علی شاہ کے بارے میں اس تاثر کی نفی کی ہے جو شرر کی گذشت ہ لکھنڈ سے انھر تا ہے۔ مسعود حسن رضوی ادیب لکھتے ہیں : سیکھیں انھر تا ہے۔ مسعود حسن رضوی ادیب لکھتے ہیں :

سرشار، سید مسعود حسن رضوی ادیب، رشید حسن خال، نیر مسعود وغیرہ نے واجد علی شاہ کی حمایت اور مخالفت میں جو پچھ بھی لکھا ، اس کی مؤثر تائید یا تر دید کا ایک حوالہ خود واجد علی شاہ کی تصانیف ہیں۔ واجد علی شاہ کی شاعری میں ان کی مثنو یوں کو غزل اور مر شے کی نسبت زیادہ اہمیت دی گئی کہ ان کا

- اا۔ وا**جدعلی شاہ، د**ریامے تعشق، <sup>ص مہ</sup>۔
  - ۲۱۔ ایضاً، ص۲۲۔
- ۳۱۔ واجدعلی شاہ ،دریامے تبعیشتی ، دوسرا ایڈیشن (ککھنؤ : مطبع سلطانی ،س ن )،ص۲۳۲۔۲۳۳۔بحوالہ مسعود حسن رضو کی ادیب۔
  - ۱۴ سید مسعود حسن رضوی ادیب، سلطانِ عالم واجد علی شاہ: ایک تاریخی مرقع، ص۲۰۰۲ -

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

- واجد على شاه، پدى خانه، مترجم تحسين سرورى (لا ہور: الوقار يبلى كيشنز، ٢٠٠٩ء)، ص٢٥ ـ \_10
- سيدمسعود حمن رضوى اديب، سلطان عالم واجد على شاه: ايك تاريخي مرقع ، ص ٢٢٠ \_17
  - واجدعلى شاه، درياح تعشق، ص٨-\_12
    - ایضاً، صے۳۔ \_1^
  - عبدالحليم شرر، كذشته لكهنؤ، مرتبشيم انهونوى (كلحنو بنيم بك دلي، ١٩٢٥ء)، ص ٢٩ -\_19
- سىمسعود حمن رضوى اديب، سلطان عالم واجد على شاه: ايك تاريخي مرقع، ص٨٨-\_1+
- كوكب قدر سجاد على مرزا، انتخاب واُجد على شاه اختر (لكصنو: اتر پردیش اردو کادمی، س ن)، ص ۳۱ -\_11

## مآخذ

Ļ

خالد محمود سنجر

اديب ،سيدمىعود حسن رضوى - سلطان عالم واجد على شاہ: ايك تاريخي مرقع -كلھنوً: آل انڈيا مير اكاڈمي، ١٩٧٧ء -شاه، واجد على - پرى خانه - مترجم تحسين سرورى - لا بور: الوقار يبلى كيشنر، ٢٠٠٩ - . \_\_\_\_ - دریامے تعشیق- کان پور:نول کشور، ۸۸۵اء-شرر، عبدالحليم- گذشته لكهنؤ- مرتبه شيم انهونوى كهنو بشيم بك دُنو، ١٩٦٥ -<u>L.</u> مرزا، کوکب قدر سجادعلی - انتخاب واجد علی شاہ اختر یکھنؤ : اتر پر دیش اردو کا دمی، س ن۔

ارشد محمود ناشاد \*

# اردو ميں تثنيه كا وجود

ارشد محمود ناشاد 21

اُردو دُنیا کی عجیب و غریب زبان ہے۔ اس نے صحیح معنوں میں گھاٹ گھاٹ کا پانی پیا اور تگر تگر کی بولیوں سے اکتساب فیض کیا ہے۔ اگر میہ کہا جائے تو شاید بے جا نہ ہو گا کہ دوسر کی زبانوں سے اخذ و استفادے کی سب سے زیادہ صلاحیت اُردو زبان میں ہے۔ اُردو نے دُنیا کی امیر اور باثر وت زبانوں اور بولیوں سے اظہار و بیان کی لیاقتیں ہی اکتساب نہیں کیں بلکہ ان کی لفظیات، قواعد، اسالیب اور رموز کو بھی اپنے تصرف میں لا کر اپنے دامن کو ہمہ رنگ بنا لیا۔ حیرت کی بات ہے کہ اُردو نے ہر لسانی گروہ سے تعلق دے کا میٹ کسی خصوص لسانی گروہ سے تعلق رکھنے والی زبانوں تک محدود نہیں بلکہ اس طل چینی کے باعث اُردو کی میٹ کسی خصوص لسانی گروہ سے تعلق رکھنے والی زبانوں تک محدود نہیں بلکہ اس میں میں میں میں ایک کی خصوص لسانی گروہ سے تعلق رکھنے والی زبانوں تک محدود نہیں بلکہ اس میں میں میں میں میڈ واستفادے کا یو مرکز میں دُنیا کے محتلق رکھنے والی زبانوں کی خوشیو کھی ہوئی ہے۔ اُردو کی میں میں میں موجوں ہوں ہوں ہے اولی زبانوں اور بولیوں سے اپنے دامن مراد کو گل رنگ کیا ہے۔ اس محل چینی کے باعث اُردو کی مرکز میں دُنیا کے محتلف خطوں اور زبانوں کی خوشیو کھی ہوئی ہے۔ اُردو کی میں جنوبی میں اور میں میں اور اور اور کر ہوں اور زبانوں کی خوشیو کی ہو گھی ہوئی ہے۔ اُردو کی میں جانوں ہو کی ہوئی ہو ہی ہو ہو ہو ہو ہو ہو اور دیا کو میں اور دو میں میں میں میں میں میں میں اور دو کی میں میں میں میں اور دو کی میکار میں دُنیا کر میں دو اور پراکرتوں کی متاع بیش بہا تو اسے در شر میں اس دی میں جزیں میں اور اور اور اور کو میں اور اور اور کر میں میں میں میں میں میں میں میں میں اس

اردو کی اس خوشہ چینی اور اکتساب نے ایک طرف تو اس کو وہ زور، قوت اور صلاحیت عطا کی

جس کے باعث بہت تھوڑ نے عرصے میں اس کا تن نازک بھاری بھر کم وجود کی شکل اختیار کر گیا اور اس میں ہر طرح کے مضمون کو بیان کرنے کی صلاحیت پیدا ہوگی اور دیکھتے ہی دیکھتے اس کا شار دُنیا کی بڑی اور توانا زبانوں میں ہونے لگا گر دوسری طرف اسے طرح طرح کی قواعدی اُلجھنوں اور اصول و ضوابط کی بھول بھیلوں کا سامنا کرنا پڑا۔ زبانیں اپنے مزاج، خصوصیات اور خال وخط کے باعث ایک دوسرے سے مختلف ہوتی ہیں۔ لفظوں کی تشکیل، معانی کی تعیین اور محل استعال کی صورتوں میں بھی زبانوں کے مایین اختلاف پایا جاتا ہے۔ اس اختلاف کے باعث کی انفرادی اور استعال کی صورتوں میں بھی زبانوں کے مایین اختلاف پایا جاتا ہے۔ اس اختلاف کے باعث کی زبان کا انفرادی اور امتیازی رنگ کو سامنے رکھ کر کی جاتی ہے سامنے آتا ہے۔ قواعد کی تفکیل زبان کے اس انفرادی اور امتیازی رنگ کو سامنے رکھ کر کی جاتی ہے کندھوں پر لادلیا: نینجناً جب اُردو کے قواعد مرت کرنے کا وقت آیا تو عربی و فاری قواعد کا اتباع کیا گیا اور بحض قواعد نویسوں نے سنگرت اور انگریزی کے قواعد اور احتیازی رنگ کو سامنے رکھ کر کی جاتی ہے اور بحض قواعد نویسوں نے سنگرت اور انگریزی کے قواعد سے خائدہ اٹھایا یوں اُردو کا اتباع کیا گیا اور بحض قواعد نویسوں نے سنگرت اور اگریزی کے قواعد سے خائدہ اٹھایا یوں اُردو کا ان تواعد کی نظام اور میں جی ای اور کی تشار دو کا اور می کو تواعد ہے تواعد کی تواعد کا تواد کی نظام اور محض قواعد نویسوں نے سنگرت اور انگریزی کے قواعد سے خائدہ اٹھایا یوں اُردو کا اپنا قواعد کی نظام اور محض قواعد نویسوں نے سنگرت اور انگریزی کے قواعد سے خائدہ اٹھایا یوں اُردو کا اپنا قواعد کی نظام میں محض

الف بسلف ربا ہوں کے الفاظ ورا یب و معالی میں بوں تر لیا گیا۔ ب: مختلف زبانوں کے الفاظ کی شکل قبول کر لی مگر اُس کے معانی بدل دیے۔ ج: دوسری زبانوں کے الفاظ کی شکلیں بدل دیں مگر اُن کے معنی و مفہوم کو من وعن قبول کر لیا۔ د: دوسری زبانوں کے الفاظ کو تارید کے عمل سے گذار کر ان کی صورت اور معنی دونوں کو بدل دیا۔ اصولی طور پر ان تمام صورتوں کے لیے الگ الگ اصول وضع کیے جانے چاہییں تھے۔ مثلاً جو الفاظ، معانی سمیت اُردو نے کسی دوسری زبان سے مشتقلاً لے لیے ہیں، ان کی جنس، تلفظ، حالت، معنی اور محل استعال کے قواعد کی تشکیل میں اصل زبان کے قواعد کا اتباع کیا جا سکتا ہے مکن نہیں۔ صورت اور معنی کو تبدیل کر کے اُردو نے اپنایا، اُن کے لیے اصل زبان کے قواعد کا اتباع مکن نہیں۔ شومتی قسمت کہ ایسا نہ ہو سکا اور ایک ہی قاعدے سے الفاظ کی ان مختلف شکلوں کو جانچنے پر کھنے کا کام لیا

جاتا رہا۔ اُردو کے مابیہ ناز قواعد نویس انثا اللہ خاں نے دریاج اطافت میں اُردو کا اپنا قواعدی نظام مرتب کرنے کی کوشش کی تھی مگر بعد کے قواعد نوییوں نے اس سے صرف نظر کیا۔ یوں اُردو کا اپنا قواعدی نظام تر تیب نه پا سکا۔ انثا اللہ خاں گہرا لسانی شعور رکھتے تھے اور اُنھیں اس بات کا اندازہ تھا کہ اردو نے جو دوسری زبانوں سے ریزہ چینی کی ہے، اس کے لیے اُردو میں اپنے قواعد یا اصول ہونے جا<sup>م</sup>ییں تا کہ ان کی جائج پر کھ کی جا سکے اور اصل زبانوں کے قواعد کا بوجھ نہ اٹھانا پڑے۔ اُردو قواعد نو لیس میں انشا اللہ خان نے عربی و فارسی کے قواعد کی اندھی پیروی نہیں کی اور اُردو کے لسانی سرمائے پر أن كى برابر نگاہ رہى۔مولوى عبدالحق اس ضمن ميں رقم طراز ہيں: سید انثا پہلے شخص میں کہ جنھوں نے عربی فارسی زبان کا تتبع جھوڑ کر اُردو زبان کی ہیئت واصلیت بر غور کیا اور اس کے قواعد وضع کیے اور جہاں کہیں تتبع کیا بھی ہے تو وہاں بھی زبان کی حیثیت کونہیں بھولے۔<sup>ا</sup> سید انشا کی لسانی بصیرت کا اندازہ ان کے اس قول فیصل سے کیا جا سکتا ہے جو اُنھوں نے اُردو الفاظ کی صحت اور عدم صحت کے حوالے سے کیا ہے۔ ان کے اس قول کا اُردو ترجمہ دیکھیے : حاننا جاہے کہ جولفظ اُردو میں آیا وہ اُردو ہو گیا خواہ وہ لفظ عربی ہو یا فارسی، تُرکی ہو یا سُر ياني، پنجابي ہو يا پُوربي۔اصل کی رُو سے غلط ہو ياضحج، وہ لفظ اُردو کا لفظ ہے۔اگر اصل کے موافق مستعمل ہے تو بھی صحیح اور اگر اصل کے خلاف ہے تو بھی صحیح۔ اس کی صحت اور غلطی اس کے اُردو میں رواج پکڑنے پر منحصر ہے کیونکہ جو چز اُردو کے خلاف ہے وہ غلط ہے گواصل میں صحیح ہو اور جو اُردو کے موافق ہے وہی صحیح ہے خواہ اصل میں صحیح نہ ہو۔ ۲

افسوس ناک بات ہے کہ سید انشا جیسے قواعد نولیس کے کام کو آگے نہیں بڑھایا جا سکا اور ضرورت پڑنے پر قواعدِ اُردو کی ترتیب و تشکیل میں عربی، فارسی، سنگرت اور انگریزی قواعد ہی کا اتباع کیا گیا۔ ان زبانوں کا مزاج اور قواعدی نظام مختلف ہے جو اُردو کے قدِ موزوں سے پوری طرح مطابقت نہیں رکھتا۔ مولوی عبدالحق کا ارشاد دیکھیے : ہمارے ہاں اب تک جو کتابیں قواعد کی رائج ہیں اُن میں عربی صرف ونحو کا تتبع کیا گیا

دوسری زبانوں کے قواعد کی اندھا دھند پیروی کے باعث اُردو قواعد کی بیش تر کتابیں پیچیدہ اور مشکل اسلوب و انداز کی حامل نظر آتی ہیں۔ یہ پیچیدگی اکثر و بیش تر الجھاوے اور ابہام کا سبب بنتی ہے۔ علم ہجا، علم صرف اور علم نحو کے کئی قواعد میں اُردو کی مخصوص صورتوں سے انخاض کے نتیج میں کئی نظو نہمیوں کو روان ملا ہے۔ قواعد نو لیں لکم کے فقیر بن عربی اور فارسی قواعد سے چھے رہے۔ اسم، فعل اور حرف وغیرہ کی صرف وہی صورتیں علما نے قواعد کے پیش نظر رہیں جو عربی اور فارسی میں موجود ہیں اور جن کا ذکر عربی، فارسی قواعد کی کتابوں میں بالنفصیل مل جاتا ہے۔ اُردو کے مخصوص لیانی رنگ و اور جن کا ذکر عربی، فارسی قواعد کی کتابوں میں بالنفصیل مل جاتا ہے۔ اُردو کے مخصوص لیانی رنگ و اور جن کا ذکر عربی، فارسی قواعد کی کتابوں میں بالنفصیل مل جاتا ہے۔ اُردو کے مخصوص لیانی رنگ و اور جن کا ذکر عربی، فارسی قواعد کی کتابوں میں بالنفصیل مل جاتا ہے۔ اُردو کے مخصوص لیانی رنگ و اور جن کا ذکر عربی، فارسی قواعد کی کتابوں میں بالنفصیل مل جاتا ہے۔ اُردو کے مخصوص لیانی رنگ و اور جن کا ذکر عربی، فارسی قواعد کی کتابوں میں بالنفصیل مل جاتا ہے۔ اُردو کے محصوص لیانی رنگ و اور جن کا دکر عربی، فارسی قواعد کی کتابوں میں بالنفصیل مل جاتا ہے۔ اُردو کے محصوص لیانی رنگ و اور عربی کا دکر عربی، فارسی قواعد کی کتابوں میں بالنفصیل مل جاتا ہے۔ اُردو کے محصوص لیانی رنگ و اور عربی کا دکر عربی، فارسی شکوں اور صورتوں سے عمراً چیشم پوشی کی گئی۔ اس کے ساتھ دوسری زبانوں سے اُردو کے لین دین کی بعض حالتوں کا ذکر بھی قواعد کی کتابوں میں شاد ہی دکھائی دیتا ہے۔ اسم عام کی عددی شکل 'دستندی' بھی اسی دیل میں اسی عام کی صرف دوصورتیں واحد اور دی بی زیر بحث

رہی ہیں اور تثنیہ کو نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ اگر کسی قواعد نویس نے اس کا ذکر کیا بھی ہے تو الے عربی سے خاص بتایا ہے اور اُردو میں اس کے وجود اور استعال کی بحث سے گریز کیا ہے۔ اُردو نے عربی سے براہِ راست یا فارس کے وسلے سے تثنیہ کی جس قد رصورتیں اپنے لسانی سرمائے میں شامل کی تھیں، کیا ان کا استعال ترک ہو چکا ؟ ایسا بالکل نہیں ہے۔ تثنیہ کے حامل درجنوں ایسے الفاظ ہیں جو اُردو میں عام میں اور بول چال، تحریر وتقریر اور لغات کا حصہ میں۔ اتنی ساری مثالوں کی موجودگی میں تثنیہ کے وجود کی نفی کرنا، درست نہیں۔ عدد یا تعداد کے ذیل میں قواعد نویسوں کے چند اقتباسات دیکھیے: مولوی عبدالحق: اسم عام یا تو ایک ہوگا یا ایک سے زیادہ، اسی کو تعداد کہتے ہیں۔ ایک کو داحد اور ایک سے زیادہ کو جمع کہتے ہیں۔ اُردو میں بھی دوسری ہندی آریائی زبانوں کی طرح شنیہ جائے۔<sup>6</sup> مولوی فتح محمد خاں حالند هری: مولوی فتح محمد خاں حالند هری:

> فارسی میں واحد اور جنع کے سوا تیسرا کوئی لفظ نہیں ہے۔عربی میں ایک اور لفظ بھی ہے جو دو پر بولا جاتا ہے؛اسے شنیہ کہتے ہیں ..... دو جدا گانہ چیزوں پر بولے جانے والا شنیہ، تثنیہ تثنیہ تلیبی کہلاتا ہے۔

> > **پروفیسر فداعلی خال:** اُردو میں اسم کے عدد کو بتانے والی صورتیں دو ہی ہوتی میں: واحد اور جن<sup>ع</sup>۔<sup>2</sup>

> > > ڈاکٹر ابواللیٹ *صدی*قی:

**ڈاکٹر شوکت سبزواری:** کلمہ کی قواعد کے اعتبار سے ایک فرد یا ایک سے زیادہ افراد پر دلالت عدد یا تعداد

متذکرہ بالا علامے قواعد کے نزدیک اُردو میں اسمِ عام کی عددی صورتیں دو ہی قرار دی گئ ہیں اور تثنیہ کے ذکر سے سب نے عمداً گریز کیا ہے اور اگر ذکر کیا ہے تو مجوباند انداز میں اور اسے عربی سے مخصوص تھرایا ہے۔ ڈاکٹر سہیل عباس بلوچ نے البتہ اُردو میں مثنیہ کی بعض صورتوں کوتسلیم کیا ہے۔ اسی طرح ڈاکٹر ابواللیٹ صدیقی نے لکھا ہے : بعض عربی الفاظ اُردو میں بھی مستعمل ہیں جن میں شنیہ کا صیغہ موجود ہے مثلاً والدین، فریقین، نعلین، مشرقین، بحرین وغیرہ اس سے یہ ہیں سمجھنا چاہیے کہ بیصورت صرف عربی میں ہے یا سامی زبانوں کی خصوصیت ہے۔<sup>11</sup>

اردو میں کئی درجن الفاظ ایسے ہیں جن میں تثنیہ کی صفت موجود ہے۔ ان الفاظ کا استعال ہر زمانے میں عام رہا ہے اور انھیں کسی زمانے میں بھی ترک نہیں کیا گیا۔ عام بول چال کی زبان میں

| بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء                                                                             |                   |                        |                     |         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|------------------------|---------------------|---------|
| بھی تثنیہ کے حامل الفاظ شامل ہیں اور تخلیق کاروں کے ہاں شعر ونثر میں بھی۔ لغات اور فرہنگوں میں |                   |                        |                     |         |
| بھی ان کا با قاعدہ اندراج ملتا ہے۔                                                             |                   |                        |                     |         |
| ۔<br>مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اُردو میں تشنیہ کے حامل الفاظ و مرکبات کی کچھ مثالیں اور شعر و     |                   |                        |                     |         |
| ادب اور بول چال میں اس کے استعال کے چند نمونے پیش کیے جا ئیں۔ ذیل میں محض وقتی غور وفکر        |                   |                        |                     |         |
| اور حافظے کی مدد سے چند مثالیں بیش کی جاتی ہیں۔اس فہرست کو ضرورت پڑنے پر بہتر اور مفصل کیا جا  |                   |                        |                     |         |
| سکتا ہے۔                                                                                       |                   |                        |                     |         |
| مثنیہ کے حامل الفاظ:                                                                           |                   |                        |                     |         |
| حسنين                                                                                          | حرمين             | جانبين                 | والدين              |         |
| سبطين                                                                                          | زوجين             | دارين                  | حشو <i>ی</i> ن      |         |
| طرفين                                                                                          | <i>ضدی</i> ن      | شريفين                 | س <b>عد ین</b>      |         |
| عينين                                                                                          | عيدين             | عراقين                 | ظهرين               |         |
| قطبين                                                                                          | قدمين             | قبلتين                 | فريقين              |         |
| <i>کعب</i> تین                                                                                 | ڪريميين           | قوسين                  | فلاتبين             |         |
| مغربين                                                                                         | مشرقين            | مرحومين                | كونين               |         |
| نورين                                                                                          | نگيرين            | نقيصين                 | نعلين               |         |
| يدين                                                                                           | بلا لين           | واوين                  | بحرين               |         |
|                                                                                                |                   |                        |                     | مركبات: |
| ثوابِ دارين                                                                                    | مسجد قبلتين       | رفع يدين               | حرمين شريفين        |         |
| نجيب الطرفين                                                                                   | بُعد المشر قين    | خادم الحرمين           | شهمشرقين            |         |
| زائرِ حر <b>می</b> ن                                                                           | والدين كريميين    | ما لکِ کونین           | طرفدين تشبيهه       |         |
| نعلينِ پاک                                                                                     | واسع الشفتين      | مجمع البحرين           | سبطين رسول          |         |
| نثر اور بول حال کی زبان میں تثنیہ:                                                             |                   |                        |                     |         |
|                                                                                                | ملے<br>الح ہوگئی۔ | ی<br>طرفین میں آخر کار | ع پر فین:<br>طرفین: | ,       |
|                                                                                                |                   | /                      | • /                 |         |

حر**مین شریفین**: کعبه(جو ملّه معظّمه میں ہے) اور جنابِ رسولِ خداً کا روضه (جو مدینه منورہ میں ہے)۔مجازاً مکه معظّمه اور مدینه منورہ ۔<sup>10</sup> و**ارین**: (ع دار کا تثنیہ) مذکر، دونوں جہاں، دُنیا اور عقبی ۔ جیسے قبلہ و کعبۂ دارین۔<sup>11</sup> **زوجین**: (زوج کا تثنیہ) مذکر، زن وشوہر۔<sup>21</sup>

ان تمام شواہد کی روشنی میں کیوں نہ اُردو میں تثنیہ کے وجود کو تسلیم کرلیا جائے؟ کیوں نہ اسم عام کی تعداد یا عددی حالت کو دو کے بجائے تین قرار دیا جائے؟ یعنی واحد، تثنیہ اور جمع۔ تثنیہ کو قبول کرنے کا فائدہ یہ ہو گا کہ ہم اُردو میں دوایک جیسی اشیایا دو نقیض اشیا کے لیے تثنیہ کی صورت اختیار کر کے زبان کے ذخیرۂ لفظیات میں اضافہ کر سکتے ہیں۔ اہل فارس نے اسی قاعدے کو اپنا کر زلف کا تشنیہ زلفین بنا لیا اور معتبر شعرانے اس تثنیہ کو استعال کر کے قبولیت کی سند عطا کر دی۔ اعک کے برزگ شاعر حضرت اختر شادانی مرحوم اکثر ازراہِ لطف فر مایا کرتے تھے: <sup>دو</sup> تعلین در بغلین یا تحت العینین''۔ یہ تو ایک طیفہ تھا تاہم بغل کا تثنیہ بغلین کیا شکل وصورت کے اعتبار سے درست نہیں؟ کیا اِسے استعال نہیں کیا جا سکتا؟

### حواله جات

- \* الیوی ایٹ پروفیسر، شعبۂ اردو، علامہ اقبال او پن یونی ورش، اسلام آباد۔
- ا۔ مولوی عبدالحق، ''مقدمہ''، مثمولہ دریامے لیط افت، مترجم پنڈت برج موہن دتاتر یہ کیفی (کراچی: انجمن ترقی اُردو، ۱۹۸۸ء)،ص و۔
  - ۲- سیرانشا الله خال انشا، دریام لطافت ، ص۳۵۳-۳۵۴
  - ۳۔ مولوی عبدالحق، قواعدِ أردو (لاہور:لاہوراکیڈی، س ن)، ص ۱۹۔
    - <sup>م</sup>ا\_ ایضاً،<sup>ص</sup> ۲۱–۲۲\_
      - ۵۔ ایضاً، ص۵۷۔
  - ٢- مولوى فتح محدخان جالندهرى، مصباح القواعد، حصد اول (رام يور: اشاعت خانه، ١٩٣٥ء)، ص 24-
- 2- فداعلی خان، قواعدِ أردو، ترتيب وتحميل محمد عبد السلام رام بوری (بدند: خدا بخش او نينط ببلک لا تبريری، ۱۹۹۵ء)، ص ۹۹-
  - ۸- ابواللیث صدیقی، جامع القواعد، حصه صرف (لا بور: أردوسائنس بوردْ، ۲۰۰۴ء)، ص۲۷۸-
    - ۹۔ شوکت سنرواری، اُردو قواعد (کراچی: مکتبہ اسلوب، میں ن)، ص۷۵۔

#### بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

- عصمت جاويد، نئى أردو قواعد (لا ہور: كمبائنڈ پېشرز، ١٩٨٨ء)، ٩٨٠ \_1+
- سهیل عباس خاں ملوچ، بنیادی اُر دو قواعد (اسلام آباد: مقتررہ قومی زبان ، ۱۰۱ء)،ص۵۸۔ \_11
  - ابوالليث صديقى، جامع القواعد، ص٢٦٨-\_11
- ے مولوی نورالحسن نیر، نوراللغات، جلداول (اسلام آباد: نیشنل بک فاؤنڈیشن، ۲۰۰۶ء)،ص۵۵۷۔ \_11"
  - ایضاً،ص اواا به \_16
  - ایضاً،ص۳۹۳۔ \_10
  - ایضاً،جلد دوم،ص 🗛 ـ \_14
    - ایضاً،ص ۲۳۷۔ \_14

### مآخذ

انثا، سيد انثا الله خال- دريام لطافت-مترجم بند ترير موبن دتاتريد كيفي -كراچي: المجمن ترقي أردو، ١٩٨٨-

- بلوچ، سهيل عباس خال بنيادي أردو قواعد اسلام آباد: مقترره قومي زبان ، ١٠ ١ ?
- جالندهرى، مولوى فتح محرخال مصباح القواعد -حصداول رام يور: اشاعت خانه، ١٩٣٥ -
  - جاوید، عصمت به نئی اُردو قواعد به لاہور: کمبائنڈ پېلشرز، ۱۹۸۸ء ب
- خاں، فداعلی۔ قواءبہ اُردو۔ ترتیب وتحیل محمد عبدالسّلام رام یوری۔ پینیہ: خدا بخش او ٹینٹل سیبک لائبریری، ۱۹۹۵ء۔
- رشد محمود ناشاد سزوارى، شۇكت - أر دو قواعد - كراچى: مكتبہ اسلوب، س ن-

صديقى، ابوالليث- جامع القواعد- حصه صرف- لا بور: أردو سائنس بوردْ، ٢٠٠٣ -عبدالحق، مولوی۔''مقدمه' مشموله دریاج لطافت۔مترجم پندٹ برج موہن دتاتر یہ کیفی ۔کراچی: اخجن ترقمی اُردو، ۱۹۸۸ء۔ \_\_\_\_ قواعدِ أردو - لاہور: لاہوراکیڑمی، س ن-نیر، مولوی نور الحن - نور اللغات - جلداول - اسلام آباد: نیشل بک فاؤندیشن، ۲۰۰۶ -\_\_\_\_\_، نور اللغات - جلد دوم - اسلام آباد بیشل بک فاؤنڈیشن، ۲۰۰۶ -

صائمه ارم \*

صائمه ارم ۸۱

تاریخ نولی، واقعات کے زمانی تسلسل کے شخصی و اجتماعی ربط اور تجزیے کے اظہار کا نام ہے۔ تاریخ لکھنے کاعمل بہت زیادہ نوجہ، احتیاط اور شخصی کا متقاضی ہے۔ دنیا کی تاریخ ہو یا ادب کی تاریخ، اس کے اولین مراحل کے بارے میں ہمیشہ مزید جتمو اور نئی شخصی کی گنجائش موجود رہتی ہے۔ کیونکہ وقت کے ساتھ ساتھ نیا مواد دستیاب ہوتا رہتا ہے، نئے حقائق دریافت ہوتے رہتے ہیں اور سے عمل ہمیشہ جاری رہتا ہے۔

اردو کی ادبی تاریخ کا اولین اظہار گلدستوں اور تذکروں کی صورت میں ہوتا ہے۔ کم و میش تین صدیاں گذرنے کے بعد ،ادبی تاریخ نولی بہت حد تک منظم اور جدید سائنسی طریق کار کی پابند ہوتی چلی جا رہی ہے۔ آب حیات سے خواجہ محمد زکریا کی ادارت میں شائع ہونے والی ت ادیے ادب اردو کی چھے جلدوں تک،ادبی تواریخ کا گراں بہا سلسلہ نظر آتا ہے۔ گیان چند جین، سیدہ جعفر، جمیل جالبی،اور تبسم کا شمیری مفصل تواریخ لکھنے والے اہم مؤرخ ہیں، جب کہ یک جلدی اور خضر ادبی تواریخ لکھنے والے مؤرخین میں ملک حسن اختر اور سلیم اختر کے نام قابل ذکر ہیں۔ اردو ادب کے زمانی تسلسل کو صرف اردو زبان ہی میں بیان نہیں کیا گیا بلکہ دیگر زبانوں خصوصاً انگریزی میں اردو ادب کی تواریخ

I have highlighted important trends and movements, which characterise the various phases of its development.

ای طرح این مضمون'' تاریخ ادب کی تدوین'' ۲ میں تاریخ کا مفہوم متعین کرنے کی کوشش ایک ای طرح این موت کلھا ہے کہ واقعات کو زمان و مکان کے باہمی تعلق کی حد میں رکھتے ہوئے ایک لڑی میں اس طرح پرو دیا جائے کہ یہ ارتقا کے مسلسل عمل کی نشاندہ کی کرنے لگیں۔ گویا تاریخ کے مختلف واقعات ور جحانات کو اس طرح بیش کیا جائے کہ واقعات کا ایک منظم سلسلہ ساسنے آجائے۔ یوں میڈ بیچہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ مصنف کے مطابق ایواب اس طریق پر بنائے جائیں کہ واقعات کا یہ سنظم توضح نہ پائے۔ لیکن کتاب کا ابتدائی جائزہ ظاہر کرتا ہے کہ مصنف اینے ہی وضع کردہ اس اصول کی محلقہ پاسداری نہیں کر پائے ہیں۔ مندرجہ ذیل سطور میں ایواب کا ترتیب وار مفصل جائزہ میں کہ او اٹھارہ صفحات پر مشتمل پہلے باب کا عنوان '' کی ایواب کا ترتیب وار مفصل جائزہ پی کیا جاتا ہے۔ کتاب کا آغاز اردوا دب کے ابتدائی دور کے بیان سے کیا ہے۔ اس باب میں انھوں نے روایتی طریقہ کتاب کا آغاز اردوا دب کے ابتدائی دور کے بیان سے کیا ہے۔ اس باب میں انھوں نے روایتی طریقہ کی کہ کار اختیار کرتے ہوئے لیانیات کے مباحث کو تاریخ اور کا دوسہ بنایا اور ان مباحث کو مندرجہ ذیل عنوان تی کتاب کا آغاز اردوا دی کے ایتدائی دور کے بیان سے کیا ہے۔ اس باب میں انھوں نے روایتی طریقہ کر ایتی ہے۔ کار اختیار کرتے ہوئے لیانیات کے مباحث کو تاریخ اور کا دوسہ یں بایوا ران مباحث کو مندرجہ ذیل عنوانات کے ترین کیا ہے:

1- Modern Indian Languages, 2- Western Hindi Dialects,

3- The Many Names of Urdu, 4- Literary Traditions,

5-Forms of Urdu Poetry

علی جواد زیدی اس نظطۂ نظر کے پر جوش حامی ہیں کہ تاریخ ادب کا آغاز لسانی مباحث سے کیا جانا چا ہے۔ اس خیال کو انھوں نے اپنے مضمون'' تاریخ ادب کی تدوین' میں بڑی صراحت کے ساتھ پیش کیا ہے۔ "<sup>ا</sup>لیکن وسعت تحقیق و نقید کے نتیج میں، لسانیات کے علم کا غیر معمولی پھیلا وَ، بجا طور پر متقاضی ہے کہ اس علم کے مباحث کو تاریخ ادب کا حصہ نہ بنایا جائے۔ زبانوں کا آغاز و ارتقا بنیادی طور پر تاریخ ادب کا جزئہیں۔ ڈاکٹر محمد احسن فاروتی اس سلسلے میں اپنا زاویۂ فکر پیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

آب حسات اردوزمان کی تاریخ سے شروع ہوتی ہے اور اس تاریخ کو کافی وضاحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ جدید نقطۂ نظر سے یہ بات تاریخ ادب سے نہیں بلکہ تاریخ لسانیات سے تعلق رکھتی ہے اور اس لیے شاعری کی تاریخ میں اس کا وجود غلط ہی سمجھا حانا جاہے۔

مائمه ارم

جدید مغربی مؤرخین ادب کسی تاریخ ادب کا آغاز ادبی تخلیقات سے کرتے ہیں۔مثال کے طور پر مندرجہ ذیل تواریخ میں زبان کے آغاز وارتفا کے لیے کوئی باب مختص نہیں کیا گیا ہے:

1- An Outline History of English Literature. (W. H.

Hudson)

2- A Short History of English Literature. (E. Deguis)

3- A Short History of English Literature. (B. Ifor Evans)

4- A Short History of English Literature. (Deguis and

Cazamian)

یہی طریقۂ کار تاریخ ادب اردو کے لیے بھی موزوں ثابت ہو سکتا ہے۔ جیسا کہ ڈاکٹر محمد صادق کی کتاب میں اپنایا گیا۔<sup>4</sup> ڈاکٹر جمیل جالبی نے اردو زبان اور اس کے پھیلنے کے اسباب کو تمہید کے طور پر بیان کیا ہے اور فصل اول کا آغاز شالی ہند میں مسعود سعد سلمان سے کیا ہے۔<sup>۲</sup>

دوسرے باب کا عنوان"(Earliest Writings (11th-16th Century) ہے۔

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

ستر وصفحات پر مشتل اس باب میں مصنف نے درج ذیل امور پر بحث کی ہے:

1- Amir Khusrau, 2- Rekhtah, 3- Transfer of Tradition اب تک کی تحقیق نے مطابق اردو ادب کا آغاز شالی ہند میں لا ہور کے مسعود سعد سلمان کی شاعری سے ہوتا ہے۔ بیا دبی سرما بیار تقا کی مختلف منازل طے کرتا ہوا امیر خسر و تک پنچتا ہے۔ مصنف نے اس باب میں مسعود سعد سلمان سے امیر خسر و تک اردو ادب کے ارتقائی سنر کو بیان کرنے کی کوشش کی ہے۔ تاریخ ادب لکھنے نے روایتی طریقے کو مدنظر رکھتے ہوئے بیہ باب درست مقام پر رکھا گیا ہے۔ اس باب نے مباحث اور ان کی ذیلی تقسیم بھی بہت حد تک درست ہے۔ ریختہ کے زیر عنوان کی تمی بحث میں ریختہ کی تعریف و اقسام بیان کرنے کے علاوہ مشہور ریختہ گوشعرا کا بھی ذکر کیا گیا ہے۔ مجموعی لحاظ سے بیہ باب قابلی قدر حیثیت رکھتا ہے البتہ اس میں، اردو ادب کے ارتقائی سنر کی اولین منازل کو خاصے اختصار سے بیان کیا گیا ہے۔ جب کہ زیادہ تر توجہ امیر خسرو پر مرکوز کی گئی ہے۔ منازل کو خاصے اختصار سے بیان کیا گیا ہے۔ جب کہ زیادہ تر توجہ امیر خسرو پر مرکوز کی گئی ہے۔ میں ایاب '' (Dakhani Urdu (14th-18th Century) کے عنوان سے موسوم میں شامل مباحث مندرجہ ذیل ذیلی عنوانات کر تحت بیان کی گیا ہے۔

> 1- Official Language, 2- Earliest Dakhani Work, 3- Three Main Phases, 4- Sab-Ras, 5- In Gujarat, 6-Vali, 7-

Post-Vali period, 8- Prose

یہ باب اکیس صفحات پر مشتمل ہے۔ جیسا کہ عنوان سے ظاہر ہے اس میں دکنی ادب کا جائزہ لیا گیا ہے۔ بالعوم دکنی ادب کے دائرے میں مختلف ریاستوں میں بٹنے سے پہلے بہمنی سلطنت اور بعدازاں بیجا پور، گولکنڈہ اور دیگر ریاستوں میں تخلیق ہونے والے ادب کو شامل سمجھا جاتا ہے لیکن اس باب میں دکنی ادب کے دائرے کو خاصا وربیع کر دیا گیا ہے اور اس میں بہمنی سلطنت بیجا پور، گولکنڈہ کے ادبی سرمائے کے علاوہ گجرات میں تخلیق کیے گئے ادب کا تذکرہ بھی شامل کر دیا گیا ہے۔ دراصل مصنف کے پیش نظر دکن اور اس کے گردونواج اور دیگر خطوں میں لکھے گئے اردو ادب کے ابتدائی نہونے ہیں، جن کو وہ ایک باب میں سمیٹ دینا چاہتے ہیں۔ یہ امر قابل اعتراض ہے کیونکہ بھی سلطنت اور بعداز تقسیم گولکنڈہ اور بی تخلیق پانے والا قابل ذکر ادبی سرمایہ بجائے خود الگ ایواب کا مستحق ہے۔

پانچویں باب کا عنوان ''(A Golden Phase (18th Century)'' ہے۔ یہ گیارہ صفحات پر مشتمل ہے۔ ذیلی مباحث، مندرجہ ذیل عنوانات کے تحت بیان کیے گئے ہیں:

1- Quli Qutub Shah, 2- Fayez, 3- Abru and Hatim,

4- Masnavi and Marsiah, 5- Shahr Ashoub

اس عنوان کے تحت جیٹے بھی نام درج ہیں وہ سب کے سب ستر تھویں صدی کے ہیں۔ اس باب کے سرسری مطالع ہی سے فوری طور پر اندازہ ہوتا ہے کہ مصنف اردو ادب کے رجحانات اور تحریوں سے صرف نظر کرتے ہوئے جامد شخصیات کے ذکر کی طرف ماکل ہیں۔ گویا وہ اپنے ہی وضع کردہ اصول (جس کا بیان آغاز میں ہو چکا ہے) سے انحراف پذیر ہیں۔ ولی کے دیوان کی شالی ہند آمد کے بعد، ایہام گوئی کی برز در ادر قابل ذکرتح یک کا آغاز ہوتا ہے۔ آبرو، جاتم، مضمون، ناجی اوریک رنگ وغیرہ اس تح یک کے نمائندہ شعرا میں شار ہوتے ہیں۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار کا مقالہ ایہا ہ گو اور دیے۔ شعر اقابل ذکرہے جوایک الگ باب کے طور پر تاریخ ادبیات از پنجاب یونی ورشی میں شامل ہے۔ "مگر مصنف نے اس تحریک کا ذکر کیے بغیر اٹھارویں صدی کے نمائندہ شعرا پر فردا فرداً محث کی ہے۔ جب کہ بیتح یک اردو ادب کی ترقی اور ارتقائی عمل میں بنیادی حیثیت اور دور رس اثرات کی حامل ہونے کی وجہ سے بے حد اہمیت رکھتی ہے۔ اس تحریک سے کمل طور پر صرف نظر کرنا ایک فاش غلطی ہے۔ مزید برآں اس باب میں قلی قطب شاہ کا ذکر بھی نامناسب ہے کیونکہ قلی قطب شاہ کا شار دکنی ادب کے نمائندہ شعرا میں ہوتا ہے اور ایہام گوئی کی تحریک یا ولی کے اثرات سے ان کا تعلق محسوس نہیں ہوتا۔ اسی طرح اس باب کو''عہد زریں'' کا > عنوان دینا بھی مناسب نہیں کیونکہ عہد زریں کا عنوان بنیادی طور پر میروسودا کے دور کے لیے موزوں تر م اور مستعمل ہے۔ پیلے چھٹا باب"Diffusion and Diversification" کے عنوان سے موسوم ہے۔ چھالیس صفحات پرمشتمل اس باب میں شعرا کی طرف انفرادی توجہ دینے کے ساتھ ساتھ شاعری کی دوسری اصناف اور نثر کے آغاز وارتقا کی طرف بھی توجہ دی گئی ہے۔ اس باب میں میر، سودا، درد اور ان کے معاصرین کا بیان کیا گیا ہے۔ اس کے ذیلی عنوانات کی تر تیب یوں ہے:

1- New Centre at Avadh, 2- Mirza Mazhar Jan-e- Janan,

3- Sauda, 4- Dard, 5- Mir, 6- Mir-Hasan, 7- Soz,

8- Masnavis, 9- Prose, 10- Dastan, 11- Criticism and

Stylised prose

جیسا کہ عنوانات کی ترتیب سے ظاہر ہے اس باب میں میر حسن کا ذکر میر سوز سے پہلے کیا گیا ہے جو نامناسب ہے کیونکہ میر سوز(۲۱کاء – ۵۹کاء) میر حسن (۲۹/۳۵کاء – ۵۸کاء) پر زمانی تقدم رکھتے ہیں۔ دلی کے اجڑنے کے بعد میر و سودا جیسے قدآ ور شعرا نے لکھنؤ میں یناہ کی جہاں نواب آصف الدولہ جیسا فیاض حکمران انصی ہاتھوں ہاتھ لینے کو تیارتھا۔ اسی سر پرسی کے اثر سے کھنو رفتہ رفتہ علم و ادب کا مرکز بنما گیا۔ میر و سودا اور دوسرے نا مور شعرا کی موجود کی نے دلی کے پراگندہ مجمع شعرا کے لیے لکھنو میں بساط خن بچھادی اور اس کے نتیج میں اودھ ادب کے نئے مرکز کے طور پر اجرا۔ اس پس منظر کی وجہ سے مناسب طریق کا ریہ تھا کہ سودا، میر، درد اور سوز وغیرہ کا ذکر کرنے کے بعد شعرا دلی کی ہجرت کے واقعے کو بنیاد بناتے ہوئے اودھ کے ادبی منظر نامے کی طرف توجہ دی جاتی۔ مذکورہ بالا شعرا سے پہلے New Centre at Avadh کی کوئی توضیح نہیں ملتی۔

ساتواں باب بعنوان ''After the Great Trio '' ہے۔ Trio سے مراد تین اہم شعرا میر، سودا اور درد بیں۔ سولہ صفحات پر مشتمل اس باب کے آغاز ہی میں مصنف نے No Separate میر، سودا اور درد بیں۔ سولہ صفحات پر مشتمل اس باب کے آغاز ہی میں مصنف نے مطابق Schools کے ذیلی عنوان کے تحت ایک بحث طلب اور متنازعہ مسئلہ چھیڑا ہے۔ مصنف کے مطابق دہلوی اور ککھنوی دبستانوں کی تقسیم محض اعتباری اور خیالی ہے اور حقیقت سے اس کا کچھ علاقہ نہیں۔ مذکورہ مصنف اپنے ان ہی خیالات کے اظہار کے لیے ایک کتاب بھی رقم کرچکے ہیں۔ <sup>6</sup> ان کے اس نظریے پر مفصل بحث آئندہ صفحات میں کی جائے گی۔ سردست اتنا بیان کافی ہے کہ تاریخ ادب اردو کلھنے والے مؤرخین کی زیادہ تعداد دبلی اور لکھنو کے دبستانوں کی تقسیم پر منفق ہے جن میں ڈاکٹر محمد صادق 'ا اور رام بابو سکسینہ'' بھی شامل ہیں۔ No Separate Schools کے علاوہ مزید مباحث

1- Insha, 2- Mus-hafi, 3- Rangin, 4- Ju'rat اردو شاعری کی تاریخ میں نظیرا کبرآبادی کا نام اس لحاظ سے منفرد اور ممتاز ہے کہ وہ فکری، فنی اور لسانی اعتبار سے دبستان لکھنو سے وابستہ تھے نہ دبستان د، ملی سے۔ وہ اپنے انداز وطرز کے واحد شاعر تھے۔عصر حاضر میں نظیر کی حیثیت بجائے خود ایک شعری دبستان کی ہے۔ نظیرا کبرآبادی کے سلسلے میں دوسری دلچسپ بات ہیہ ہے کہ ان کی طویل العربی کے باعث انھیں پورے طور پر کسی ایک دور کا شاعر کہنا دشوار ہے۔ یعنی انھیس میر وسودا کے دور میں شار کیا جا سکتا ہے نہ انثا و جرات کے دور میں۔ اس

2

1- Nasikh, 2- Atash, 3- Shah Nasir

1- Mir Anis, 2- Mirza Dabir یہ باب گیارہ صفحات پر مشتمل ہے۔ اردو میں مرثیہ گوئی کی روایت اور مرثیم کے مختلف حصول کا بیان کرنے کے بعد مصنف نے مشہور مرثیہ نو لیں میر انیس کی اہمیت کے پیش نظر انھیں تفصیلاً موضوع بحث بنایا ہے جب کہ مرزا دبیر پر کم توجہ مرکوز کی ہے۔ دراصل اس دور میں مرثیم کی ترتی کے لیے بہت سے قدرتی اسباب فراہم ہو گئے تھے۔ ایک طرف تو اودھ کے حکمرانوں کا شیعیت کی طرف میلان تھا۔ دوسرے خود داجد علی شاہ اختر مرثیہ نگاری کو ذریعہ نجات سمجھتے تھے۔ اسی وجہ سب سے پہلے اس دور میں خود انھوں نے مرثیہ نگاری کی۔ مہالیکن مصنف نے ان قدرتی اسباب کے بیان سے صرف نظر کرتے ہوئے صرف انیس و دبیر کے کلام کی خصوصیات اور حالات زندگی بتانے پر اکتفا کیا ہے۔ ہے۔

گیار موال باب الطارویں اور انیسویں صدی کے اوائل میں لکھی جانے والی منتویوں کو زیر بحث لاتا ہے۔ اس باب کا عنوان ''Age of Masnavi'' ہے۔ یہ باب صرف ایک ذیلی عنوان Inder Sabha اور آٹھ صفحات پر مشتمل ہے۔ یہاں مصنف سے ایک اور تسائح ہوا ہے۔ انھوں نے مثنوی کی ذیل میں اندر سببھا پر بحث کی ہے جو قطعی نامناسب ہے۔ اندر سببھا ایک ڈراما ہے۔ بعض نقادوں نے خیال میں یہ او پیرا ہے۔ تاہم کسی نے اسے مثنوی قرار نہیں دیا۔ اس میں اگرچہ نظم کی محتف اصاف مثلاً غزل، قطعہ، دوم، گیت، چھند وغیرہ کا استعال کیا گیا ہے اور ان میں سے بعض اصاف مثلاً دوم، چھند وغیرہ کی کسی قدر ظاہری مشاہب مثنوی سے موجود ہے مگر اسے مثنوی قرار دینا کسی طرح بھی درست نہیں۔

"The Twilight and Ghalib" اکیس صفحات پر مشتمل بار هویں باب کا عنوان "The Twilight and Ghalib" ہے۔ مزید مباحث مندرجہ ذیل عنوانات کے تحت پیش کیے گئے ہیں:

1- Zauq, 2- Momin, 3- Zafar, 4- Ghalib, 5- Masnavi جییا که پہلے بیان ہو چکا شاہ نصیر مقام کے لحاظ سے دہلی کے نمائندہ شاعر میں اور ذوق سے پہلے استاد شاہ رہے ہیں۔ ان کا ذکر' Age of Nasikh and Atash'' کی بجائے اس باب میں ذوق سے پہلے کیا جاتا تو مناسب تر اور موزوں تر ثابت ہوتا۔ اسی طرح یہاں مثنوی پر دوبارہ بحث کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ کیونکہ اس سے پہلے مصنف گیار ہویں باب میں''Age of Masnavi' نے زیر عنوان انیسویں صدی میں ککھی جانے والی مثنویوں کا ذکر کر چکے ہیں۔ مزید میہ کہ اس دور میں صرف موہ تن نے مثنوی کی طرف توجہ دی اور وہ بھی با قاعدہ مثنوی نگار کے طور پر منظر عام پر نہیں آئے اور نہ ان کی مثنوی کوکوئی خاص قکری وفنی اہمیت حاصل ہے۔

"Emergence of Prose" کے عنوان سے موسوم تیر طویں باب میں مندرجہ ذیل

1- Rajab Ali Beg Suroor, 2- Bostan-e- Kheyal یہ باب دس صفحات پر مشمل ہے۔ اس باب میں تاریخ ادب اردو کے ارتفا کی مختلف منازل کی زمانی ترتیب کو یکس نظرانداز کرکے رجب علی ہگ سرور کے ضیب ان یہ عبدانہ (۲۵–۱۸۲۴ء) کو فورٹ ولیم کالج (۱۸۰۰ء) سے پہلے بیان کردیا گیا ہے۔ اسی طرح بوستان خیال کے اردوتر جے کی طرف پہلی مرتبہ ۱۸۴۴ء میں توجہ دی گئی۔ یوں بدامر بالکل واضح ہے کہ اردونٹر کا آغاز فیں۔ انے ا عجائب سے ہوا نہ ہو سیتان خیال کے ترجم سے بلکہ فورٹ ولیم کالج کے تحت تصنیف ہونے والے نٹری سرمائے سے اردونٹر کے داضح اور با قاعدہ نقوش مرتب ہوئے ہیں۔ پودھویں باب کا عنوان'' New Prose and New Colleges'' ہے۔ یا پنج صفحات رمشمل ال مخضر باب مين مندرجه ذيل اداروں كوموضوع بحث بنايا كيا ہے: 1-Fort William College, 2- Delhi College, 3- Lucknow سائمه ارم Translation Bureau یہاں یہ وضاحت بہت ضروری ہے کہ فورٹ ولیم کالج کے برعکس دہلی کالج تصنیف و تالیف کے لیے قائم نہیں کیا گیا بلکہ اس کالج میں سائنسی مضامین کی اردو زبان میں تعلیم دی جاتی تھی۔ دہلی کالج کا فورٹ ولیم کالج سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ بہتر اور موزوں امریہ تھا کہ دبلی کالج ،غالب کی نیژ اور سرسید کی تعلیمی خدمات کوابک باب میں موضوع بحث بنایا جاتا۔ فورٹ ولیم کالج اور دبلی کالج کے ساتھ ہی اردو میں پریٹنگ پریس کی ضرورت محسوس کی گئی۔ پریس کی آمد کے ساتھ ہی صحافت کے میدان کی طرف بھی توجہ مبذول ہونے لگی۔علی جواد زیدی نے بھی اس حقیقت کے پیش نظریندرہویں باب میں سحافت کی طرف توجہ دی ہے۔ اس باب کا عنوان "Journalism" ہے۔ اس باب کے مباحث، مندرجہ ذیل عنوانات کے تحت، پانچ صفحات پر مشمل **ب**ي:

1- Printing Press, 2- First Journal

سولھویں باب کا عنوان''Post-Rebellion'' ہے۔آٹھ صفحات پر محیط اس باب میں

1- Dagh, 2- Munir, 3- Amir

لیحنی یہاں ۱۸۵۷ء کے بعد کے نمائندہ شعرا داغ (۱۸۳۱ء – ۱۹۰۵ء)، منیر شکوہ آبادی (۱۸۱۸ء – ۱۸۸۰ء) اور امیر (۱۸۲۹ء – ۱۹۹۰ء) کا ذکر کیا گیا ہے۔لیکن ان شعرا کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ ان شعرا نے ۱۸۵۷ء سے پہلے ہی لکھنا شروع کر دیا تقا۔ اس لیے اس باب کو ''Post-Rebellion'' کہنا مناسب نہیں کیونکہ اس عنوان سے جدید ادب مراد لیا جاسکتا ہے جب کہ سیر تمام شعرا بنیادی طور پر پرانے اور روایتی طرزِ تحریر کے حامل ہیں اور ان میں نئے دور کی کوئی نمایاں خاصیت نظر نہیں آتی۔ خاص طور پر منیر کا ذکر تو بالکل نا مناسب ہے کیونکہ کہ ۱۰ میں دو تقریباً چالیس خاصیت نظر نہیں آتی۔ خاص طور پر منیر کا ذکر تو بالکل نا مناسب ہے کیونکہ کہ ۱۹۰ ء میں دو تقریباً چالیس اس کے نظر نہیں آتی۔ خاص طور پر منیر کا ذکر تو بالکل نا مناسب ہے کیونکہ کہ ۱۹ ء میں دو تقریباً چالیس خاصیت نظر نہیں آتی۔ خاص طور پر منیر کا ذکر تو بالکل نا مناسب ہے کیونکہ کہ ۱۹ ء میں دو تقریباً چالیس مال کے نظر نہیں آتی۔ خاص طور پر منیر کا ذکر تو بالکل نا مناسب ہے کیونکہ کہ ۱۹ ء میں دو تقریباً چالیس مال کے نظر نہیں آتی۔ خاص طور پر منیر کا ذکر تو بالکل نا مناسب ہے کیونکہ کہ 10ء میں دو مقریباً چالیس مال کے خوادر ان کے انداز تحریر میں روایتی اور پر انا اسلوب رائے ہو چکا تھا۔ یوں بھی جدید ادب کا آغاز، غالب کی نثر (خطوط) یا سرسید احمد خال اور ان کے دفتا کی تحریک سے ہوتا ہے۔ صحافت کو موضوع بحث بنایا گیا ہے۔'' اور موجوعات پر بحث کی گئی ہے: صفحات پر مشتمل ستر تھو ہی باب میں مندرجہ ذیل موضوعات پر بحث کی گئی ہے:

1- War of Independence, 2- Journalist Patriots

مصنف کے مطابق انقلاب کے بعد سے اردو شاعری میں قومی ادر ملکی جذبات انجر نے اوراریانیت کے اثرات بھی گھٹے دکھائی دیتے ہیں۔ رفتہ رفتہ وہ قومی و ملی خصوصیات کا آئینہ بھی بنتی جاتی ہے۔ آزادی کا مفہوم صرف سیاسی نہیں ہے بلکہ اردو کے جدید شعرا کے لیے اس کا دائرہ وسیع تر ہے۔ اس میں ہر قتم کی بے جا بند شوں سے خلاصی کی سعی بھی شامل ہے۔ ان شعرا کو کا نکات کے رازوں اور فطرت کے حقائق کی تلاش ہے۔ جدید شاعری میں اخلاق اور عظمت کو خاص رتبہ ملا ہے۔ اسلامی جذبات کی بیداری نے تاریخی موضوعات کی طرف توجہ مبذول کرائی ہے اور ان ہی خدمات نے اردو شاعری کی معنوی حیثیت ہی نہیں بلکہ ظاہری حیثیت کو بھی بد لنے کی کوشش کی۔ مصنف نے جدید اردو شاعری کی ابتدائی خصوصیات کو صراحت کے ساتھ چیش کیا ہے لیکن

صائمه ارم

<u></u>

انھوں نے جن ادبا کا ذکر کیا ہے ان کے مباحث منصل طور پر الگ ایواب میں دیے گئے ہیں۔ مثلاً جدید شاعری یا ادب میں آزاد، حالی، شکلی، سرسید احمد خان وغیرہ کا نام بانیوں میں شار کیا جاتا ہے۔ یہی وہ لوگ ہیں جنھوں نے جنگ آزادی کے بعد نۓ ادبی منظر نا مے کی بنیادیں اٹھا کیں۔ مگر اٹھارویں اور با کیسویں باب میں ان شعرا اور نثر نگاروں پر تفصیلی بحث موجود ہے۔ ای طرح صحافت کے میدان میں ابوالکلام آزاد اور دیگر صحافیوں کا ذکر کیا ہے اور یہی تفصیل بیسویں باب میں بھی مل جاتی ہے۔ ''Literature of Freedom نے دیکر کیا ہے اور یہی تفصیل بیسویں باب میں بھی مل جاتی ہے۔ باب کے قیام کی توجیہ بیش کی جا سکے بلکہ سے باب کھن ایک ہے معنی تکرار محصوں ہوتا ہے۔ اردو ادب کے آغاز کے مباحث پر مشتمل ہے۔ اس میں سرسید احمد خان اور ان کے رفتا کی تحریوں کا ذکر ہے۔ اس باب میں ان ادبا کی شاعرانہ خدمات کو عارضی طور پر نظر انداز کرتے ہوئے ان کی تنقید پر نقید پر

1- Syed Ahmad Khan, 2- Purposive criticism,

3- Mohammad Husain 'Azad, 4- Hali, 5- Shibli No'mani سرسید احمد خال نے نثر نگاری کا آغاز سید الاخبار سے کیا۔ میں ۱۰ میں <sup>۲</sup> کر اور کتاب جے ام جے منظر عام پر آئی جو فاری زبان میں تحریر کی گئی تھی۔ تحریک علی گڑھاور تہذیب الاخلاق سے قبل سرسید کا قابل ذکر نثری سرمایہ موجود ہے۔ بینٹر واضح طور پر پرانے اور روایتی اسلوب کی حامل ہے۔ جام جم سے آثار الصنادید ۱۸۵۸ء تک جنٹی کتا میں ملتی ہیں وہ سب نہ صرف قد یم اسلوب بلکہ روایتی خیالات کا بھی پرتو محسوں ہوتی میں۔ مثلاً تسمید ال فی جر شقیل ار ۱۸۳۸ء) قدول مہتین در ابطال حرکت زمین (۱۸۴۸ء) وغیرہ علی گڑھ تحریک سے پیشتر سرسید کا نثری سرمایہ بوجوہ مشتحق ہے کہ اس کی طرف بھی توجہ دی جاتی۔ سرسید وقت کے ساتھ ساتھ خیالات و اسلوب میں ارتقا پذیر رہے، لیکن ان کے اولین سرمائے کا خاطر خواہ ذکر کیے بغیر تحریک گڑھ کے زیر ار ککھی جانے والی تنقید کا ذکر نامناسب ہے۔ ''Novel and Drama'' کے عنوان سے موسوم انیسویں باب میں مصنف نے اردو ادب کے ابتدائی ناول اور ڈراما نگاروں کا تذکرہ کیا ہے۔ گیارہ صفحات پر مشتمل اس باب میں مندرجہ ذیل ادیوں اور موضوعات پر بحث شامل ہے:

1- Nazir Ahmad, 2- Sarshar, 3- Sharar, 4- Sajjad Husain,

5- Ruswa, 6- Drama, 7- Agha Hashr Kashmiri

رام با بو سکسینه <sup>۱۵</sup> اور ڈاکٹر شمہ صادق<sup>۲</sup> نے بھی اپنی کتابوں میں علی گڑھ تح یک کے بعد ناول نگاروں ہی کا تذکرہ کیا ہے۔ البتہ ڈاکٹر صادق نے علی گڑھ تح یک کے بعد اور ناول نگاروں سے پہلے اکبر اللہ آبادی کے ذکر کا اضافہ کیا ہے۔ موضوعات کی تر تیب ظاہر کرتی ہے کہ مصنف نے اردو ادب کے اولین ناول نگاروں میں شرر کو سجاد حسین پر ترجیح دی ہے۔ حال آئکہ سجاد حسین (۲۵۸۱ء – ۱۹۱۹ء) شرر (۲۸۱ء – ۲۹۲۱ء) پر زمانی تقدم رکھتے ہیں۔ اسی طرح واجد علی شاہ کے ڈرامے راد ها کہ نہیا کا قصہ سے تصدیر ڈرامے کی الگ روایت شروع ہوتی ہے۔ امانت کھنو کی کے اندر سبعا سے گذرتی اور کٹی اہم موڑ کائتی ہوئی یہ روایت آغا حشر تک پہنچتی ہے جو تصدیک ٹرانے کا ہم اور بنیادی سنگ میل کی حیثیت رکھتے ہیں۔ آغا حشر کے بعد بھی ڈراما لکھنے والوں کی ایک طویل فہرست ملتی ہے معتم میں موڑ کائتی ہوئی یہ روایت آغا حشر تک پینچتی ہے جو تصدیک ڈرامے کے اہم اور بنیادی میں میں کی حیثیت رکھتے ہیں۔ آغا حشر کے بعد بھی ڈراما لکھنے والوں کی ایک طویل فہرست ملتی ہے معتم موراما نگار جما طور پر تصریک ڈرامے کے عنوان سے موسوم الگ باب کا تقاضا کرتے ہیں۔ اس معتم مورد مان کو دیڈ کرامے کی تک سے معاون یا جائے خود نا انصافی ہے۔ میں میں میں میں میں صنی خوان نے مولی ہے اوبی خوان ہے موسوم الگ باب کا تقاضا کرتے ہیں۔ اس معتم مور مان کارہ جا طور پر تصدیک نے اور کی حین محکم اور قد کا ہے۔ میں میں میں میں میں میں میں میں میں معنوب کی ہے۔ اس معتم میں جانے میں میں میں میں میں میں میں اور کر کیا گیا ہے: مشتمل ہے اس میں مندرجہ ذیل صحافی اور کا ذکر کیا گیا ہے:

1- Maulana Abul Kalam Azad, 2- Maulana Muhammad

Ali, 3- Khwaja Hasan Nizami

مندرجہ بالا حضرات صحافی کم اور ادیب زیادہ تھے۔ ان کا ذکر Writer-Journalists کے بجائے بیسویں صدی میں Non- Fiction کے تحت ہونا چاہیے۔

مائمه ارم

f

اد بی تفید کے خدوخال بیسویں صدی کے اوائل ہی سے نمایاں ہونے لگے، جو وقت گذرنے کے ساتھ ساتھ متحکم روایتوں کے حامل تفیدی تجزیوں میں بدلتے چلے گئے۔ اکیسواں باب، جس کا عنوان''Age of Literary Criticism'' ہے، میں مصنف نے تفید کی روایت اور اس روایت کے نمائندہ علمبر داروں کا ذکر مندرجہ ذیل تر تیب سے کیا ہے:

1- Niaz Fatehpuri, 2- Abdul Haq, 3-Masood Hasan Rizvi,

4- Syed Mohiuddin Ahmed, 5- Kalimuddin Ahmed

دس صفحات پر مشتمل اس باب میں محققوں اور نقادوں کو نمایاں اہمیت دی گئی ہے۔ اسی طرح چیسیوی باب میں ترقی لپند نقادوں کو بھی الگ طور پر موضوع بحث بنایا ہے۔ یہاں اس امر کی وضاحت ضروری ہے کہ محققوں اور نقادوں کو ادبی تاریخوں میں عموماً اتی نمایاں حیثیت نہیں دی جاتی کیونکہ تاریخ ادب بنیادی طور پر تخلیقی ادب کی مختلف اصناف کی تاریخ ہے۔ محققین اور نقادوں کی اہمیت سی کے پیش نظر ان کو زیادہ سے زیادہ کسی ایک باب میں موضوع بحث بنانا ہی مناسب ہے۔ اسی طرح معرالحق (م-10 م) نیاز فتح پوری (سمماء - 100 م) پر واضح زمانی تقدریم رکھتے ہیں۔ نیاز فتح پوری کا ذکر عبدالحق سے پہلے کرنا مناسب نہیں۔

بائیسویں باب کا عنوان ''New Wave in Poetry'' ہے۔ بیہ باب ایک دفعہ پھر ابواب بندی کے سلسلے میں مصنف کے طریقتہ کار کے متعلق شکوک و شبہات کو جنم دیتا ہے کیونکہ اس باب میں مصنف نے حالی، آزاد، شبلی اور اکبر اللہ آبادی کے طرز تحریر خصوصاً شاعری کو موضوع بحث بنایا ہے۔ بیہ ایک نتجب انگیز امر ہے۔ سرسید کے رفقا کی شاعری، علی گڑھ تحریک کے زیر اثر تھی اس لیے ان ک شاعری کی خصوصیت کا ذکر اسی باب میں مناسب تھا، الگ باب کی خاص ضرورت نہیں تھی۔ اگر اس امر کو مان بھی لیا جائے کہ تفصیل یا اہمیت ظاہر کرنے کی خاطر یا شاعری کے تجز ہے اور مباحث کے لیے ایک الگ باب بنانا ضروری تھا تو پھر اٹھارویں باب ہی میں سرسید دور کی تقید کے فوراً بعد یہ ذکر کردینا مناسب تھا۔ زیادہ بہتر طور پر ابواب بندی اس طرح ممکن تھی کہ سرسید اور ان کے رفقا کی نثر اور شاعری کا ذکر علی گڑھتح کی نے عنوان سے کیا جاتا اور اکبر اللہ آبادی کے لیے الگ باب میں جگہ محقص کی خوراً بعد ہی ذکر کردینا جیسا کہ ڈاکٹر محمد صادق کی کتاب میں کیا گیا ہے۔<sup>2</sup> اکیسویں باب میں تنقید کے ضمن میں عبدالحق کا ذکر کیا گیا ہے۔ عبدالحق کے بعد حالی کا ذکر قطعی نا مناسب ہے کیونکہ عبدالحق، حالی کے مقلد میں اور ان پر حالی کے واضح اثرات محسوس کیے جاسکتے ہیں۔ گویا ابواب بندی کے لحاظ سے بیہ باب غلط مقام پر رکھا گیا ہے۔ یہ باب سولہ صفحات پر مشتمل ہے اور اس میں موجود مباحث درج ذیل عنوانات کے تحت بیان کیے گئے ہیں:

1- Muhammad Husain Azad, 2- Hali, 3- Akbar Allahabadi,

4- Brij Narain Chakbast

برج نرائن چکبست کا ذکر، حالی، آزاد کے ساتھ کرنا مناسب نہیں کیونکہ آزاد، حالی کا تعلق جدید شاعری کے بانیوں سے ہے اور چکبست جدید شاعری کے ارتفائی دور سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان سے بیسویں صدی کے شعرا کی ذیل میں بحث کرنا چا ہے۔ عبدالقادر سروری نے اپنی کتاب میں چکبست اور اقبال کا موازنہ کرتے ہوئے لکھا ہے: چلبت نے ۱۸۹۵ء سے تو می شاعری شروع کی۔ اس میں کوئی شبز نہیں کہ تو می شاعری کا الہام چکبت نے ۱۹۹۵ء سے تو می شاعری شروع کی۔ اس میں کوئی شبز نہیں کہ تو می شاعری کا الہام چکبت نے ۱۹۹۵ء سے تو می شاعری شروع کی۔ اس میں کوئی شبز نہیں کہ تو می شاعری اس چلی خاک ہند، دولن کا راگ، ہمارا دولن، آوازۂ قوم وغیرہ پر اقبال کے اثرات نمایاں ہیں۔ لیکن بعد میں چکبت نے اینی انفراد یت قائم کر لی تھی۔<sup>۸</sup> اس طرح عبدالقادر سروری نے بیسویں صدی کے اہم شعرا مثلاً حسرت موہانی، فانی، اصغر گونڈ دی کے بعد چکبت کا ذکر کیا ہے۔ گویا چکبست بیسویں صدی کے شاعر ہیں۔ ملامہ محمد اقبال کی شعری عظمت، ان کی فکر اور ان کا فن اس امر کا متقاضی ہے کہ ان کا ذکر

پر کتابیں لکھی جاسکتی ہیں۔ اسی طرح ان کا طرزِ تحریر اردو ادب کے تمام تر شعرا سے منفرد اور ممتاز ہے۔ پر کتابیں لکھی جاسکتی ہیں۔ اسی طرح ان کا طرزِ تحریر اردو ادب کے تمام تر شعرا سے منفرد اور ممتاز ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بیشتر مؤرخین ادب نے ان کا ذکر دوسرے شعرا سے الگ ہی کیا ہے یا دوسرے شعرا کا ذکر ضمنی طور پر کیا ہے۔ یہی طریقۂ کارعلی جواد زیدی نے تمییو یں باب میں اپنایا ہے۔ اس باب کا عنوان ''Iqbal and the New Dawn

رومانوی تحریک کا آغاز بیسوی صدی کے ادائل میں ہوتا ہے یہ تحریک اردو ادب کے ایک یخ دور کا پیش خیمہ ثابت ہوتی ہے۔شعرا و ادما کی ایک بڑی تعداد مثلاً نثر میں سحاد حیدر بلدرم، مہدی افادی، سجاد انصاری، نیاز فتح یوری، مجنوں گورکھیوری، عبدالغفار، مرزا ادیب اور شاعری میں عظمت اللَّہ، اختر شرانی اور حفظ جالندھری رومانوی انداز کا ادب لکھنا شروع کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ اقبال جیسا منفرد شاعربھی ایک حد تک اس تحریک سے متاثر نظر آتا ہے کیکن اقبال کی انفرادیت اورفکر کاعالمانہ انداز انھیں اس تحریک میں مکمل طور برضم ہونے سے بچاتا ہے اور وہ تاریخ ادب اردو میں اپنی علاحدہ شاخت و مقام متعین کرنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں۔ ۱۹۳۷ء میں پریم چند کے زیر صدارت ہونے والے اجلاس میں ترقی پیند تحریک کے ابتدائی نقوش اور مقاصد متعین ہوتے ہیں اور آ ہتیہ آ ہت اس تحریک کو عروج حاصل ہونے لگتا ہے، جس سے رومانوی تحریک کی مقبولیت رفتہ کم ہوتی ہوئی دکھائی م دیتی ہے۔ اس پس منظر کو سامنے رکھتے ہوئے تاریخ ادب کے اس منظر نامے کی بہترین ابواب بندی ائمه ارم درج ذیل طریق یر ممکن ہو سکتی ہے: ا۔ رومانوی تحریک، ۲۔ اقبال، ۳۔ ترقی پیند تحریک مصنف نے رومانوی تحریک کونظرانداز کرتے ہوئے اقبال کا ذکر کیا ہے اور چوبیسویں باب بعنوان''Poetry of Youth and Vigour'' میں انھوں نے جوش ملیح آیادی، فراق گورکھیوری، سیماب اور حفظ حالندھری پر توجہ مرکوز کی ہے۔ ان شاعروں کے دور کوانقلابی دور قرار دیا ہے اور شاعری کے فن سے زیادہ شاعروں کی شخصیت پر توجہ مرکوز کی ہے۔ بیہ باب چیمیں صفحات پر مشتمل ہے۔ آ<sup>س</sup>ندہ صفحات میں مزید ابواب کے جائزے سے معلوم ہوتاہے کہ انھوں نے اقبال کے بعد پچیسو س پاپ میں چند رومانوی اور ترقی پیند شاعروں کا فرداً فرداً ذکر کر کے اس باب کو''Revival of Ghazal'' کا عنوان دیاہے۔ اس باب میں بندرہ صفحات ہیں۔ احبابے غزل کے لیے جن شعرابے کرام نے نمایاں کام کیا، اس باب میں ان کا تذکرہ مندرجہ ذیل ذیلی عنوانات کے تحت کیا گیا ہے:

1- Shaad Azimabadi, 2- Hasrat Mohani, 3- Yagana, 4- Geet ان صفحات میں تقریباً ان ہی شعرا کا ذکر ہے جو احیاے غزل کے لیے کوششیں کرتے رہے

 Majnoon Gorakhpuri, 2- Ale Ahmad Suroor,
 3- Ehtesham Husain, 4- Mumtaz Husain, 5- New Trends in Criticism, 6- Gopi Chand Narang, 7- Shamsur Rahman Faruqi

1- Faiz, 2- Majaz, 3- Makhdum Mohiuddin, 4-Ali Sardar Jafri, 5- Jan Nisar Akhtar, 6- Sahir Ludhianvi, 7- Kaifi Azmi, 8- Halqah-e-Arbab-e-Zauq, 9- Noon Meem Rashid,

## 10- The Unattached

1- Khalilur Rahman Azmi, 2- Nazish

1- Prem Chand, 2- Krishan Chander, 3- Saadat Hasan Munto, 4- Rajender Singh Bedi, 5- Ismat Chughtai, 6- Aziz Ahmad, 7- Qurratulain Hyder, 8- Modern Novels

1- Before Avadh Punch, 2- Age of Avadh Punch, 3- Prose

Humour, 4- Rashid Ahmad Siddiqui, 4- Patras Bukhari

اس باب کا عمومی جائزہ واضح کرتا ہے کہ مصنف نے جن عنوانات کو فہرست میں پیش کیا ہے

ان پربھی کماحقہ بحث نہیں کی مثلًا رشید احمہ صدیقی اور پطرس بخاری کے متعلق مباحث کو آٹھ دیں جملوں میں سمیٹ دیا ہے۔ بیرطریقۂ کارنامناسب اور غیرمفید ہے۔ اکتیبویں پاپ میں مصنف نے اردوادب کے مختلف گوشوں خصوصاً تحقیق سے متعلق سر مائے کو بیان کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہ باب آٹھ صفحات پر مشتمل ہے اور اس کاعنوان'' Research and Literary Miscellany" ہے جب کہ کوئی ذیلی عنوان موجود نہیں ہے۔ گیار ہصفحات پرمشتمل بتیسویں باب میں مصنف نے اردوادب کی مختلف منازل کے متعلق مفصل محاکمے کے علاوہ ستر کی دہائی کے بعد کے ادبی سرمائے کو عمومی انداز میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ ان کی کتاب کا بیآ خری باب" Beyond the Seventies" کے عنوان سے موسوم ہے۔ مندرجه بالا دونوں ابواب انتشار کا شکار بیں اور ان میں موجود مواد بکھرے بکھرے انداز تخریر کی وجہ ہے مجموعی اور ٹھوں تاثر پیدا کرنے میں ناکام محسوں ہوتا ہے۔ مندرجہ بالا تمام ابواب کا حائزہ کینے سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ مصنف نے ابواب بندی کا قدرے غیر روایتی مگر کمزور انداز اختیار کہا ہے۔اگر جہ مصنف نے تقریباً تمام اصناف ادب کا جائزہ پیش کرنے کی کوشش کی ہے مگر بیرکوشش غیر مربوط اور غیر منظّم ہے۔ ابتدائی ابواب روایتی انداز میں تقسیم شدہ ہیں۔ کہیں تح یکوں اور رجحانات کے لحاظ سے ابواب بندی کی گئی ہے تو کہیں شاعر یا ادیب کی انفرادی خصوصات پیش نظر رکھی گئی ہیں۔ اسی طرح بعض ابواب مناسب مقامات پرنہیں ہیں۔ یعنی بعض ابواب کی تقشیم میں زمانی تقذیم و تاخیر کا لحاظ نہیں رکھا گیا۔ بعض ایسے بھی ابواب سامنے آئے ہیں جن کی کوئی واضح توجیہ موجود نہیں ہے۔ اسی طرح بعض اہم تحاریک کو نظرانداز کر دیا گیا ہے۔ گویا ابواب بندی کامفصل جائزہ اس ابتدائی نتیج کو شخکم کرتا ہے کہ اس کتاب میں ابواب بندی کا کوئی واضح اور حتمی طریقۂ کار ہے نہ چند ابواب میں موجود مباحث کی حتمی توضیح کی جاسکتی ہے۔ ادب اردو کا ایک برا حصه شاعری پر مشتمل ہے۔ خصوصاً اولین ادوار میں نثری سرمایہ نہ ہونے کے برابر ہے اور یہ سرمایہ بھی شاعری ہی کے رنگ میں رنگا ہوا ہے۔ ابتدائی شعرا، ادب کے ارتقائی سفر کی تفہیم کے لیے بنیاد کا کام دیتے ہیں اور یہ تفہیم ان کے کلام کو جانے بغیر ممکن نہیں۔ اسی اہم

سائمه ارم

-0

ضرورت کے پیش نظر علی جواد زیدی نے مختلف شعرا کا تذکرہ کرتے ہوئے ان کے منتخب اشعار بھی پیش کیے ہیں لیکن اس ضمن میں بھی مصنف نے کوئی ایک انداز نہیں اپنایا۔ وہ کہیں تو انگریز ی ترجمہ لکھنے پر اکتفا کرتے ہیں تو کہیں صرف اصل متن پیش کرتے ہیں۔ اسی طرح کسی مقام پر وہ انگریز ی ترجم اور اردومتن کو سرے سے نظرانداز کرتے ہوئے اردومتن انگریز ی رسم الخط میں دے دیتے ہیں، جس سے واضح ثبوت ملتا ہے کہ مصنف اشعار پیش کرتے ہوئے، متضاد نہیں رجانات کا شکار رہے۔ بہتر طریق کار یہ تھا کہ اصل متن اور اس کا انگریز ی ترجمہ دیا جاتا کیونکہ متن کا نمونہ بنیادی طور پر اسلوب کے مطالع مقصد پورانہیں ہو سکتا۔

ت مصنف نے نمونۂ متن کی اہمیت کے پیش نظر مختلف شعرا کے کلام کے جو حصے شامل کیے ہیں، ان کی صحت اور در تی کی طرف توجہ نہیں کر سکے۔ بعض مقامات پر محسوں ہوتا ہے کہ مصنف نے کسی میں میں کا کیا، غالب و اقبال جیسے شعرا کے اشعار بھی غلط متن کے ساتھ نقل کیے گئے ہیں۔ ذیل میں تر تیب وار چند مثالیں اور صحیح متن پیش کیا جاتا ہے:

ورست آج لگن، کوئی اس جہان میں، ہندوستان میں ہندی زبان سوں، اس لطافت، اس چھنداں سوں نظم ہور ننژ ملا کر گلا کر یوں نیں بولیا۔ …… دانش کے نیٹے سوں پہاڑاں الٹایا، تو یو شیریں پایا۔ تو یونوی باٹ پیدا ہوئی ۲۰ غلط

آ ج لگن اس زباں موں، اس حیضداں سوں، نظم ہور نثر ملا کر نہیں بولیا۔ دانش کے نیشے سوں، پہاڑ الٹایا تو بیہ شیر میں پایا تو یوی نوی بات پیدا ہوئی <sup>19</sup>

غلط درست چچی شب اجالا ہوا دلیں کا چیچی رات اجالا ہوا دلیں کا لگا جگ کرن سیو پرمیس کا لگیا جگ کرن سیو پرمیس کا بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

اٹھ گیا بہمن و دی کا چنتان سے عمل تنج اردی نے کیا ملک خزاں متاصل قوت نامیہ لیتی ہے نباتات کا عرض ڈال سے پات تلک پھول سے لے کرتا کچل واسطے خلعت نو روز کے ہر باغ کے نتی آب جو قطع لگی کرنے روش پر مخمل تار بارش میں پروتے ہیں گہر ہائے تگرگ ہار پہنانے کو اشجار کے ہر سو بادل آب جو گرد چن لمعۂ خورشید سے ہے خط گلزار کے صفحے پہ طلائی جدول

ورسي

غلط

اٹھ گیا بہمن و دی کا چنتاں سے عمل تینج اردی نے کیا صحن چن متاصل قوت نامیہ لیتی ہے نباتات کا عرض دڑال سے پات تلک پات سے لے کرتا کچل واسطے خلعت نوروز کے ہر باغ کے نیچ آب جو قطع لگی کرنے زمیں پر مخمل تار بارش سے لیھاتے ہیں گہر ہائے تگرگ ہار پہناتے ہیں اشجار کو ہر سو بادل آب جو گرد چن طعمہ خورشید سے ہے خط گلزار کے صفح پہ طلائی جدول"

فلط ورست منہ چاند کے سے نگڑے تن گورے پیارے پیارے منہ چاند کے سے نگڑے تن گورے پیارے پیارے پریوں سے بھر رہے ہیں منجدھار اور کنارے پریوں سے بھر رہے ہیں منجدھار اور کنارے کتنے کھڑے ہی تیریں اپنا دکھا کے سینہ کتنے کھڑے ہیں پیریں اپنا دکھا کے سینہ سینہ چمک رہا ہے ہیرے کا جوں گلینہ ۲۵ سینہ چمک رہا ہے ہیرے کا جوں گلینہ ۲۲

ہے ہیرے کا

غلط

دل ہی تو ہے نہ سنگ وخشت درد سے جرنہ آئے کیوں دل ہی تو ہے نہ سنگ وخشت درد سے جرنہ آئے کیوں

•

بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

صائمه ارم

| روئیں گے ہم ہزار بار کوئی ہمیں ستائے کیوں        | روئیں گے ہم ہزار بار کوئی ہمیں رلائے کیوں          |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| زندگی اپنی جب اس شکل سے گذری غالب                | زندگی اپنی اسی ڈھب سے جو گذری غالب                 |
| ہم بھی کیا یاد کریں گے کہ خدا رکھتے تھے          | ہم بھی کیا یاد کریں گے کہ خدا رکھتے تھے            |
| ہاں وہ نہیں خدا پرست جاؤ وہ بے وفا شہی           | ہاں وہ نہیں خدا پرست جاؤ وہ بے وفا سہی             |
| جس کو ہو دین و دل عزیز اس کی گلی میں جائے کیوں ؟ | جس کو ہوں جان و دل عزیز اس کی گلی میں جائے کیوں؟   |
| حسد سے دل اگر افسردہ ہے، گرم تماشا ہو            | حسد سے دل اگر افسردہ ہو، محو تماشا ہو              |
| کہ چشم تنگ شاید کثرتِ نظارہ سے وا ہو ۲۸          | کہ چیثم تنگ شاید کثرت نظارہ سے وا ہو <sup>72</sup> |

درست جب اتنی خوبیاں موجود میں تو اے اکبر جب اتنی نعمتیں موجود میں یہاں اکبر برابی کیا ہے جو ساتھ اس کے "ڈیم فول" بھی ہے<sup>79</sup> تو حرج کیا ہے جو ساتھ اس کے "ڈیم فول" بھی ہے "

درست کچھ بات ہے کہ ہستی مٹتی نہیں ہماری صدیوں رہا ہے دشمن دور زماں ہمارا تمھاری تہذیب اپنے خنجر سے آپ ہی خود شی کرے گی جو شاخِ نازک په آشيانه بخ گا ناپاندار موگا گرماؤ غلاموں کا لہو سوز یقیں سے کنجشکِ فرومایہ کو شاہیں سے لڑا دو جس کھیت سے دہتاں کو میسر نہ ہو روزی اس کھیت کے ہر خوشتہ گندم کو جلا دو موا اس طرح فاش راز فرنگ کہ چرت میں ہے شیشہ بازِ فرنگ پرانی سیاست گری خوار ہے زمیں میر و سلطاں سے بے زار ہے ۳۲

غلط کچھ بات ہے کہ ہستی مٹتی نہیں ہماری صدیوں رہا ہے دشمن دور جہاں ہمارا تمھاری تہذیب اینے خنجر سے آپ ہی خود شی کرے گی جو شاخ تازہ یہ آشیانہ بنے گا ناپائیدار ہوگا گرماؤ غریبوں کا لہو سوز یقیں سے تنجشک فرد مایہ کو شاہیں سے لڑا دو جس کھیت سے دہتماں کو میسر نہ ہو روٹی اس کھیت کے ہر خوشتہ گندم کو جلا دو ہوا فاش اس طرح راز فرنگ کہ حیرت میں ہے شیشہ باز فرنگ یرانی سیاست گری خوار ہے جہاں میر و سلطاں سے بے زار ہے ا Ŧ

سائمه ارم

درست

چند ہی روز، مرک جان، فقط چند ہی روز چند روز اور مرک جان، فقط چند ہی روز ظلم کی چھاؤں میں دم لینے یہ مجبور میں ہم ظلم کی چھاؤں میں دم لینے یہ مجبور میں ہم چند روز اور ستم سبه لیس ترخ یا لیس رو لیس اور کچھ در ستم سبه لیس ترخ لیس، رو لیس اپنے اجداد کی میراث ہے، معذور ہیں ہم اپنے اجداد کی میراث ہے، معذور ہیں ہم مجھ سے پہلی سی محبت مرے محبوب نہ مانگ مستقلم کے بچھ سے پہلی سی محبت مری محبوب نہ مانگ کہت اغلاط متن کے ساتھ ساتھ اس کتاب میں متن پیش کرنے کا طریقہ بھی درست نہیں اور نہ کوئی ایک طریقۂ کارہی اینایا گیا ہے۔بعض مقامات پر اردومتن کو سرے سے نظر انداز کرکے محض ترجمہ لکھ دینے پر ہی اکتفا کیا گیا ہے جو بالکل درست نہیں کیونکہ نمونۂ کلام بنیادی طور برکسی شاعر کے کلام کی تفہیم اور اسلوب کو شجھنے کے لیے پیش کیا جاتا ہے اور بیہ مقصد محض ترجمہ پیش کر دینے سے پورانہیں ہو سکتا۔ اسی طرح محض متن لکھ دینے سے بھی تشنگ کا احساس باقی رہتا ہے۔ چونکہ بیہ کتاب انگریز ی میں ہے اس لیے اردو نہ جاننے والے قارئین کے لیے متن کا انگریز ی ترجمہ ضروری ہے۔ بعض مقامات پر اردومتن کوانگریزی رسم الخط میں پیش کر دیا گیا ہے جس کی بظاہر کوئی توضیح پیش نہیں کی جاسکتی۔ ذیل میں اس تضاد کی چند مثالیں پیش کی حاتی ہے: ا۔ صفحہ ۵ یر Modern Indian Languages کے زیرعنوان ایک قدیم دوبے کا متن نقل کرتے ہوئے،متن کوانگریزی رسم الخط میں پیش کیا ہے۔ ۲۔ صفحہ ۲۳ پر امیر خسر و کانمونۂ کلام پیش کرتے ہوئے اردومتن اور اس کا انگریز ی ترجمہ پیش کیا ہے۔ ۳۔ صفحہ ۲۵ پر امیر خسرو ہی کے نمونۂ کلام میں صرف اردومتن پر اکتفا کیا ہے۔ ۸۔ صفحہ ۴۵ یرغواضی کی مثنوی کے ایک ٹکڑے کا محض انگریزی ترجمہ پیش کیا ہے۔ ۵۔ صفحہ ۵۲ پر ولی کے کلام کا ٹکڑا اردومتن کے ساتھ دیا گیا ہے اور اس متن کو انگریزی کے ساتھ بھی پیش کیا گیا ہے۔ متن پیش کرنے کے لیے مناسب ترین طریقۂ کاریہ ہے کہ جس شاعر کانمونۂ کلام پیش کرنا

سائمه ارم

درکار ہو، اس کا اردومتن اور متن کا انگریزی ترجمہ پیش کیا جائے۔ مصنف نے بعض مقامات پر اس طریقۂ کارکوبھی اپنایا ہے۔لیکن تضاد اور عدم کیسانیت کی وجہ سے، متن پیش کرنے کے انداز پر تنقید کی جاسکتی ہے۔ تاریخ ادب لکھتے ہوئے کسی شاعر یا ادیب کی اہم ترین تصانیف اور تمام مجموعہ ہائے کلام کا

ذکر نہ کرنا، شاعر یا ادیب کے ساتھ ہی نہیں، تاریخ ادب کے ساتھ بھی زیادتی ہے۔خاص طور پر تاریخ میں نمایاں مقام رکھنے والے شعرا کا ذکر ان کے تمام مجموعوں کا حوالہ دیے بغیر ناکمل ہے۔لیکن اس کتاب کا جائزہ ظاہر کرتا ہے کہ تاریخ ادب لکھتے ہوئے مصنف نے اس امر لازم کو ملحوظ خاطر نہیں رکھا ہے۔ ذیل میں چند مثالیں پیش کی جاتی ہیں: مصنف شعر العجم کے متعلق لکھتے ہیں:

His *She'r-ul-Ajam* in four volumes will remain a monumental work on the principles of criticism.

لیکن منت را العد جسم پانچ جلدوں پر مشتمل ہے۔ <sup>۲</sup><sup> س</sup>اور بنیادی طور پر یہ اصول تقید ک کتاب نہیں ہے۔ صرف چوتھی جلد کا کچھ حصہ اصول تقید کے مباحث پر مشتمل ہے۔ اس کتاب میں شبلی نعمانی نے فاری شاعری کی تاریخ ،اہم شعرا کے حالات زندگی اور تجزیم کلام پیش کیا ہے۔ <sup>27</sup> اسی طرح مصنف نے ''ابھی تو میں جوان ہول'' اور''جاگ سوز عشق جاگ'' کو حفیظ کے بہترین فن پارے قرار دیتے ہوئے لکھا ہے:

In his last collection *Talkhabah-e-Shirin*, he gives some of his best pieces. "Abhi to Main Jawan Hoon" and "Jag Soze 'Ishq Jag" retain their freshness even after decades."

پہلی بات تو یہ ہے کہ تلخ ابۂ شیریں حفیظ کا آخری نہیں تیسرا مجموعہ ہے۔ حفیظ کا چوتھا مجموعہ کلام چراغ سحر ان کی زندگی میں حصب گیا تھا۔ <sup>64</sup> اس مجموعے پر سال اشاعت درج نہیں لیکن قیاس کیا جاسکتا ہے کہ بیر حفیظ کے انقال سے پہلے یعنی ۱۹۸۲ء سے پہلے چھپا ہوگا۔ مزید سے کہ حفیظ

He has four collections of poems *Naqsh-e-Faryadi*, *Dast-e-Saba*, *Zindan Namah* and *Dast-e-Tah-e-Sang*.

دست ته سنگ کے بعد بحی فیض احمد فیض کے مزید چار بجموع سروادی سینا، شامِ شہر یاران ، سرے دل سرے مسافر اور غبار ایام منظر عام پر آ چکے ہیں۔ ۲۳ ای ۲۳ انگاری کا مظاہرہ صفح کوم پر ن مراشد کی تصانف کا ذکر کرتے ہوئے کیا گیا ہے۔ راشد کی کلیات میں ان کے چار جموع ماورا، ایران میں اجنبی ، لامساوی انسان اور گماں کا ممکن مثال میں جب کہ علی جواد زیدی نے صرف پہلے تین مجموعوں کے ذکر پر اکتفا کیا ہے۔ مثال میں جب کہ علی جواد زیدی نے صرف پہلے تین مجموعوں کے ذکر پر اکتفا کیا ہے۔ مثال میں جب کہ علی جواد زیدی نے صرف پہلے تین مجموعوں کے ذکر پر اکتفا کیا ہے۔ مغر اب کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ جب کہ رستم و سہراب اور آ غا حشر کا نام لازم وطرد م ہیں۔ معاملہ ہنادیا ہے۔ مثال کے طور پر صفح مصنف نے بعض مقامات پر <sup>در ک</sup>می کے شم<sup>م</sup> کا سا معاملہ ہنادیا ہے۔ مثال کے طور پر صفح مصنف نے بعض مقامات پر <sup>در ک</sup>می کے شم<sup>م</sup> کا سا معاملہ ہنادیا ہے۔ مثال کے طور پر صفح مصنف نے بعض مقامات پر <sup>در ک</sup>می کے شم<sup>م</sup> کا سا معاملہ ہنادیا ہے۔ مثال کے طور پر صفح مصنف نے بعض مقامات پر <sup>در ک</sup>می کے شم<sup>م</sup> کا سا معاملہ ہنادیا ہے۔ مثال کے طور پر صفح کا ایر محدرج شعر: معاملہ ہنادیا ہے۔ مثال کے طور پر صفح کا ایر مدرج شعر: معاملہ میں دیا ہے۔ جب کہ اس شعر کا حوالہ کلام سوز میں دیا گیا ہے۔ مزید سے کہ اس شعر کا متن م معاملہ منادیا ہے۔ جب کہ اس شعر کا حوالہ کلام سوز میں دیا گیا ہے۔ مزید سے کہ اس شعر کا متن م تعود کا ہے۔ جب کہ اس شعر کا حوالہ کلام سوز میں دیا گیا ہے۔ مزید سے کہ اس شعر کا متن م تعود میں ہودو ہے: اب دیکھنے کو جن کے آ تکھیں ترستیاں ہیں

مائمه ارم ۱۰۵

میں طویل بحث و تحقیق کے بعد ثابت کیا ہے کہ ولی کی وفات ۱۱۳۳ ھر۲۰ کاء سے ۱۳۸۸ھ ۲۵ کاء کے درمیانی عرصے میں ہوئی۔<sup>۲۹</sup>

اسی طرح علی جواد زیدی نے صفحہ ۱۱۳ پر میر سوز کا سال پیدائش ۲۱۷۱ء قرار دیا ہے۔ زاہد منیر عامر نے اپنے پی این ڈی کے مقالے بعنوان کے لیات میر سوز (حصه اول) میں ایک طویل بحث کے بعد ثابت کیا ہے کہ ایک آ دھ برس کے امکانی تفادت کے ساتھ میر سوز کی پیدائش ۱۳۸ ھ برطابق ار ۱۲/۱۷ ء میں ہوئی۔ <sup>۲۷</sup> علی جواد زیدی نے صفحہ ۲۰ پر اکبر اللہ آبادی کا سال پیدائش ۲۹۸۹ء قرار دیا ہے۔ مگر اکبر اللہ آبادی کے سنہ ولادت کے بارے میں لکھتے ہوئے ڈاکٹر خواجہ محمد زکریا نے اپنی کتاب میں مختلف حوالوں کی مدد سے ثابت کیا ہے کہ ان کا سال ولادت شوال ۲۱۱ اھ بہطابق اکتوبر ۲۹۸۵ء ہے۔ اس سلسلے میں وہ سب سے پہلی اور قطعی دلیل اکبر کے تاریخی نام خور شید عالم سے دیتے ہیں کہ خور شید عالم کے اعداد سنہ پیدائش ۲۱۱ اھ لکتا ہے، جو عیسوی سال ۱۹۸۵ء بنتا ہے۔ ۲<sup>۸</sup> مطبلے میں وہ سب سے پہلی اور قطعی دلیل اکبر کے تاریخی نام خور شید عالم سے دیتے ہیں کہ خور شید عالم کے اعداد سنہ پیدائش ۲۱۱ اھ لکتا ہے، جو عیسوی سال ۱۹۸۵ء بنتا ہے۔ ۲<sup>۸</sup> مطبلے میں وہ سب میں پہلی اور قطعی دلیل اکبر کے تاریخی نام خور شید عالم سے دیتے ہیں کہ خور شید عالم کے اعداد سنہ پیدائش ۲۱۱ الا لکتا ہے، جو عیسوی سال ۱۹۸۵ء بنتا ہے۔ ۲<sup>۸</sup> مطبلہ کی داد سنہ پیدائش ۲۱۱ الا لکتا ہے، جو عیسوی سال ۱۹۸۵ء بنتا ہے۔ ۲<sup>۸</sup> مطبلہ کی داد سنہ پیدائش ۲۱۱ الا لکتا ہے، جو عیسوی سال ۱۹۸۵ء بنتا ہے۔ ۲<sup>۸</sup> مطبلہ کی داد سنہ پیدائش ۲۱۱ الا لکتا ہے، جو عیسوی سال ۱۹۸۵ء بنتا ہے، جب کہ ان کا اصل سنہ علی جواد زیدی نے جہاں سال ولادت رقم کرنے میں غلطی کی ہے وہیں کئی شعرا و ادبا کی وفات کے سال بھی غلط متعین کیے ہیں۔ چند مثالیں درج ذیل ہیں: ماذ طرحود شیرانی کا انتال ہوا تھا۔ اختر شیرانی نے اپنے والد کی وفات کے بیتھے سال بعد ۱۹۹۸ء میں مانظ محمود شیرانی کا انتقال ہوا تھا۔ اختر شیرانی نے اپنے والد کی وفات کے بیتھے سال بعد ۱۹۹۸ء میں مافظ محمود شیرانی کا انتقال ہوا تھا۔ اختر شیرانی نے اپنے والد کی وفات کے بیتھے سال بعد ۱۹۹۵ء میں مافظ محمود شیرانی کا انتقال ہوا تھا۔ اختر شیرانی نے اپنے والد کی وفات کے بیتھے سال بعد ۱۹۹۵ء میں معنف نے لیعض جغرافیائی مقامات کو سیتھینے اور سمجھنے اور میں کا میل وفات ۱۹۹۱ میں غلطی کی ہو ہے۔ ان کا انتقال مصنف نے لیعض جغرافیائی مقامات کو سیتھیے اور سمول کی جو میں کا میل وفات الہ اور میں کی وجہ سے ان

مصنف کے جس چعرافیانی مقامات کو بھے اور بھانے یں سک کی ہے جس کی قوجہ سے ان کی تحقیق کا معیار مزید کمزور ہوگیا ہے۔مثال کے طور پر صفحہ ۲۲ پر امیر خسر و کے بارے میں لکھتے ہیں:

Amir Khusrau (1253/54-1325) was born in Delhi and not

at Patiala in the district of Etah as believed earlier. پہلا نکتہ تو یہ ہے کہ مصنف ایک بالکل نئی تحقیق خاہر کر رہے ہیں لیکن اس کی دلیل یا حوالے کو انھوں نے سرے سے نظرانداز کر دیا ہے۔ قدیم اور مسلمہ تحقیق کو جھٹلانے کے لیے کوئی ٹھوس دلیل ہونا امرِ لازم ہے۔ اس کے بغیر نئے دعوے کی کوئی اہمیت نہیں۔ دوسرا یہ کہ کسی بھی محقق نے امیر خسرو ک جائے ولادت پٹیالہ قرار نہیں دی بلکہ ان کی جائے ولادت'' پٹیالی''(مومن آباد) ہے، جو ہندوستان میں اتر پردلیش کے ضلع ایٹہ میں واقع ہے۔ <sup>16</sup> پٹیالی کا پٹیالہ سے کوئی تعلق نہیں۔

سائمه ارم ۲۰۷

It's the headquarter of the southern tehsil of Gurgaon district.  $^{\Delta r}$ 

علی جواد زیدی نے صرف مقامات ہی نہیں بعض تصانیف کے عنوانات بھی غلط درج کر دیے ہیں۔ مثلاً اپنی کتاب کے صفحہ ۷۷ ایر آغا ہجو شرف کی مثنوی کا عنوان فیدیانہ عجائب دیا ہے، جب که اس متنوی کا اصل عنوان شکوه فرنگ ہے۔ اس طرح صفحة ۲۰۳ ير امير حزه كى كتاب كا نام دساله كائنات ديا ہے۔ اس كتاب كا اصل عنوان رساله كائنات الجو ب-كائنات اور كائنات الجو ميں مطالب كانماياں فرق ب کائنات الجو کا مطلب فضایا کرۂ ہوائی ہے۔ یہ بنیادی طور پر آب و ہوا اور جغرافیے سے متعلق کتاب ہے۔ کیائیات الجو کا انگریزی ترجمہ atmosphere ہے نہ کہ universe (جیسا کہ مصنف نے بیان کیا ہے)۔ دراصل ڈاکٹر عبادت بر مایوی نے اس رسالے کا اردومتن دیتے ہوئے لفظ''الجو'' نظر انداز کردیاتها جس کی وجہ سے بیرغلط فنجی پیدا ہوئی۔لطف کی بات بیر ہے کہ اوریا سنال می جب ہے جس شارے میں بیداردومتن چھیا اسی میں اس کے قلمی نسخے کا پہلاصفحہ بھی موجود ہے جس میں''الجو'' کا لفظ واضح طور پر پڑھا جاسکتا ہے۔<sup>00</sup> اس مثال سے واضح ہوتا ہے کہ مصنف نے خود تحقیق کرنے کی بجائے دوسروں کی تحقیق پر انحصار کیا ہے اور سہل انگاری کا شکار ہوئے ہیں۔ اسی طرح بعض مصنفین کے نام لکھتے ہوئے غیر ذمہ دارانہ انداز میں غلط نام لکھ دیے ہیں جو کم از کم تاریخ کی کتاب کے لیے قطعی مناسب نہیں۔ مثلاً صفحہ ۲۳ پر احمد تجراتی کو احمد تجری لکھا گیا ہے۔<sup>61</sup>اس طرح صفحہ <sup>ی</sup>م یرعلی جیوگام دھنی کا نام علی جیوکام دھنی (Kamdhani) لکھا گیا ہے۔ مصنف نے اس کتاب میں جگہ جگہ بے احتیاطی سے کام لیا ہے اور تحقیقی درسی کی طرف

خاطر خواہ توجہ نہیں دی ہے، جب کہ درست تحقیق ، صحیح اور متند تاریخ لکھنے کی عمارت کی بنیاد ہے۔ بیر بنیاد کج ہوگی تو پوری عمارت ٹیڑھی اور کمزور ہوجائے گی، جو مخالفانہ ہوا کا ہلکا سا جھونکا بھی برداشت نہ کرپائے گی۔ اس کتاب کے جائزے سے چند ایسی غلطیا ں بھی سامنے آئی ہیں جو حیرت انگیز ہیں۔ مثلاً صفحہ ۲۲۲ پر لکھا ہے:

He (Dabir) was senior to Anis.

یہ دعومیٰ تاریخی اعتبار سے غلط ہے۔ اپنی ہی کتاب کے صفحہ ۱۲ پر میر انیس کی تاریخ ولادت ۱۹۰۱ء کے قریب اور تاریخ وفات ۱۸۷۳ء کے دوران بتائی ہے جب کہ صفحہ ۱۹۸ پر مرزا دبیر کا سال پیدائش و وفات ۱۸۰۳ء اور ۱۸۷۵ء درج کیا ہے۔ اس شہادت کی روشنی میں انیس اور دبیر ہم عصر ثابت ہوتے ہیں۔

•

The Mahasin is the first major critical work on an important poet (Ghalib).

محاسن کالام غالب، غالب پرکھی جانے والی پہلی اہم کتاب نہیں ہے۔ غالب پر یہلی اور اہم کتاب مولانا الطاف حسین حالی کی یاد گارِ غالب (۱۸۹۲ء) ہے۔ اس کتاب سے غالب پر بحثیت شاعراور بعدازاں بحثیت نثر نگار تحقیق و تنقید کا آغاز ہوا جو آج تک جاری وساری ہے۔ ۲۳ مصنف نے مختلف شعرا کے حالاتِ زندگی بیان کرتے ہوئے بھی کوتا ہی اور بے احتیاطی سے کام لیا ہے۔

He (Hali) returned to Dehli to get a berth in Dehli College.

کالی کراچی میں انھوں نے پر ٹیل کے طور پر خدمات انجام دیں۔<sup>14</sup> نصرتی کے حالات زندگی بیان کرتے ہوئے علی جواد زیدی نے صفحہ ۲۹ پر نصرتی کو برہمن زادہ بتایا ہے۔ لیکن مولوی عبدالحق اپنی کتاب میں ثابت کر چکھ میں کہ نصرتی برجمن نہیں تھا اس کے آباد اجداد مسلمان شخے۔ اس سلسلے میں وہ لکھتے ہیں: برجمن لکھ دیا ہے۔ اس کتاب کے متعدد نتے میری نظر ہے گذرے ہیں۔ ان میں برجمن تھا۔ بلکہ خود نصرتی نے اسح مدد نتے میری نظر ہے گذرے ہیں۔ ان میں کہیں اشار تا بھی ایک کوئی بات نہیں ہے کہ جس سے یہ استراط کیا جائے کہ نصرتی برجمن تھا۔ بلکہ خود نصرتی نے اپنے متعلق تھ کہ دست عدشت میں ایک آد معرقہ تو برجمن تھا۔ بلکہ خود نصرتی نے اپنے متعلق تھ کہ میں عدشت میں ایک آد مع جگہ ہو کہیں اخبار کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہے حضرت بندہ نواز گیسودراز کہ مربری ساذکر کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہے حضرت بندہ نواز گیسودراز کہ مربری ساذکر کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہے حضرت بندہ نواز گیسودراز مربری ساذکر کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہے حضرت بندہ نواز گیسودراز مربری ساذکر کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہے حضرت بندہ نواز گیسودراز مربری ساذکر کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہو تیں مربی مربری ساذکر کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہے حضرت بندہ نواز گیسودراز مربری ساز کر کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہو تیں مربی مربری ساز کر کیا ہے، اس سے اس قول کی تردید ہوتی ہو تی مربی مربری ساز کر سے مراد پیڑھی یا پشت ہوں پشت در پشت یا نسل آ بعد نسل تیری بندگ میں ہوں۔ اس سے خلام ہے کہ کہ اس کے باپ دادا مسلمان تھے۔ <sup>14</sup>

صائمه ارم

Ξ

The recent discovery and publication of a full *Kulliyat* of Syed Fazle Ali Afzal (1664 – 1734) a Jagirdar of Bahadurgarh, brings forward another claimant to seniority.

He had compiled his first divan in 1688-1689.

نعیم تقوی نے کہ لیات افضل کے عنوان سے فضل علی افضل کا کلام مرتب کر کے شائع کیا ہے۔ ان کے بقول افضل ۲۹۲۴ء میں پیدا ہوئے اور ۲۳۴۷ء میں رحلت کی لیکن اس دعوے کے حق میں انھوں نے کوئی دلیل دی ہے نہ کوئی شوت۔ حد میہ ہے کہ کوئی حوالہ تک موجود نہیں ہے کہ میہ سنین انھوں نے کہاں سے اخذ کیے۔ اس کتاب کے مقدمے میں انھوں نے دعویٰ کیا ہے کہ افضل جیسے با کمال شاعر دو تین ہی تھے۔ حد میہ کہ وہ ولی دکنی کے مد مقابل تھے اور وہ ولی دکنی کے دوست بھی تھے۔ مزید میہ کہ ۲۵ برس کی عمر میں انھوں نے اپنا پہلا دیوان (۱۰۰۱ھ) مکمل کرلیا جب کہ دوسرا دیوان ۱۲۱۰ھ میں کمل کیا۔ اس کے بعد وہ سات سال تک زندہ رہے۔ اس طرح کلیات میں اضافہ ہوتا رہا۔ لیکن اس دعوے کا بھی کوئی شوت یا حوالہ موجود نہیں ہے۔ کیا یہ ممکن تھا کہ شالی ہند کا اتنا بڑا شاعر تذکرہ نگاروں کی نظر سے اوتجل رہے اور کسی ایک تذکرہ نگار نے بھی ان کا ذکر کرنے کی ضرورت محسوس نہ کی اور نعیم تقوی سے پہلے کسی محقق کو اس بڑے اور پہلے صاحب دیوان شاعر کے بارے میں کسی قسم کی کوئی خبر نہ مل سکی۔

نعیم تقوی نے بید حوالہ بھی نہیں دیا ہے کہ انھیں کیلیاتِ افضل کا مخطوطہ کہاں سے ملا۔ نہ اس کتاب میں مخطوط کے کسی صفح کا کوئی عکس موجود ہے۔ مقدم میں افضل کے حالاتِ زندگی اس طرح بیان کیے گئے ہیں جیسے کسی جدید شاعر کے بارے میں جانے ہو جھے اور آنکھوں دیکھے حالات کھے میں جاتے ہیں۔ اسے قدیم شاعر کے حالاتِ زندگی اس قدر صحت اور جزئیات کے ساتھ معلوم ہونا ایک مال تنجب انگیز امر ہے مگر ماخذ کا ذکر ناپید ہے۔

مندرجہ بالا شواہد کی وجہ سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ کلیات افضل بہت بعد کے سی شاعر کا کلام ہے۔ علی جواد زیدی کے ہاں اس کتاب کے ذکر سے اننا ضرور ثابت ہوتا ہے کہ ان کی نظر تازہ ترین تحقیقی کام پر بھی ہے اور وہ اس میدان کے مٹے'' شہ سواروں'' سے بھی واقفیت رکھتے ہیں۔لیکن اس سلسلے میں انھوں نے مواد کی صحیح چھان پھٹک نہیں گی۔

اس کتاب کا تحقیقی جائزہ ظاہر کرتا ہے کہ مصنف یہ کتاب لکھتے ہوئے تحقیق کے میدان میں وقت اور توجہ صرف نہیں کر سکے اور نہ محققانہ فرائض سائنسی انداز میں کما حقہ نبھا سکے ہیں۔ تحقیق کی طرح تنقید کا بھی کوئی فیصلہ حرف آخر نہیں ہوتا۔ کسی واقعے کی تفہیم و توضیح میں خارجی عوامل کے ساتھ ساتھ ناقد کی شخصیت، پند و ناپنداور ناقدانہ معیار بھی کار فرما ہوتا ہے۔ اس طرح بعض اوقات جدید تحقیق، قدیم تقیدی فیصلوں کو بدل کر رکھ دیتی ہے، جس کی واضح اور روشن مثال ظلمت کدے میں میرے خب غم کا جوش ہے ہنگاموں سے متاثر ہو اس غزل کے بارے میں قدیم محققین کا خیال تھا کہ یہ کے ۱۸۵ء کے ہنگاموں سے متاثر ہو کرلکھی گئی۔ ای تحقیق کی بنا پر اس غزل کی تفہیم و توضیح کی جاتی رہی۔ یہاں تک کہ ناقد اند مضامین بھی کصے گئے۔ لیکن جدید تحقیق نے ثابت کر دیا ہے کہ یہ غزل کے ۱۸۵ء سے تقریباً میں سال پہلے لکھی جا چک محقی۔ اس تحقیق سے قدیم تقید ایک سطح پر غلط ہو کر رہ گئی۔ گویا تحقیق و تقید دوا یے دائروں کی طرح میں جن میں کہیں نہ کہیں کوئی نہ کوئی خلہ ضرور مشترک ہوجا تا ہے۔ اس کے باوجود سوال المحقا ہے کہ کیا ادبی مؤرخ کو نقاد ہونا چا ہے؟ دراصل مؤرخ کا کام واقعات کو زمانی تر تیب کے ساتھ اس طرح بیش کرنا ہے کہ تاریخ کی ارتقائی منازل کے مختلف نمایاں مراحل واضح طور پر انجر کر سامنے آجا کیں لیکن یہ مؤرخ کی ناقد انہ ہمیں تی ہے ہو اسے بے شار سنگ ریزوں میں سے جو ہر پر کھنے کی صلاحیت عطا کرتی ہے۔ کون سا واقعہ کس حد تک اہم ہے اور تاریخ میں اس کا مقام کہاں اور کیا ہے۔ مول کر منظم اور تقیدی معیار ہے۔ جس قدر مؤرخ او جار کی تقیدی بھیں سے مقام کہاں اور کیا ہو کر ڈی کا تقیدی معیار ہے۔ جس قدر مؤرخ او جار ہے گئا ہوں ای کا مقام کہاں اور کیا ہے۔ مول کہ مقام اور معیاری ہو کی ای تقیم اور خل

علی جواد زیدی نے تاریخ ادب کو موضوع بنایا ہے جس کے لیے تحقیق اور تنقید دونوں کی یکسال اہمیت ہے، اس لیے انھوں نے متعدد مقامات پر اپنی تنقیدی بصیرت کو بروئے کار لاتے ہوئے بعض تنقیدی فیصلوں اور آرا کا اظہار کیا ہے۔ ان آرا میں سب سے اہم لکھنو اور دبلی کے مروجہ دبستانوں کی تقسیم کو رد کرنا ہے۔ اپنی کتاب کے ساتویں باب''After The Great Trio'' میں No Separate Schools کے زیر عنوان لکھتے ہیں:

I have tried to survey the literary scene in its entirety because there was neither a break from the past nor divergence of movement in opposite directions to justify localised treatment. Those who established the new literary centre at Lucknow were the giants of the old Dehli centre.  $1^{1/2}$ 

Ę

علی جواد زیدی کے اس اقتباس سے قباس کیا جاتا ہے کہ دہستانوں کی تقسیم رد کرنے کے معاملے میں وہ سید عابد علی عابد سے متاثر ہیں۔ بیہ بحث سب سے پہلے سید عابد نے چھیڑی تھی۔ اپنے چند طویل مضامین میں انھوں نے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہکھنؤ اور دہلی کے دیستانوں کی تقسیم تحض اختراعی ہے اور اس کی کوئی خارجی حیثیت وحقیقت نہیں ہے۔ بعد میں بھی وہ اس نقطۂ نظر کے حامی رہے۔اپنے اس دعوے کے حق میں انھوں نے جو دلائل پیش کیے وہ مندرجہ ذیل ہیں: ارلکھنوی دہتان کوئی مستقل، قائم بالذات دہستان نہیں ہے، نہ یہ سی نئی ادنی تحریک سے عبارت ہے۔ ۲۔ دکنی دیستان کے بعد اردو کی شعری تخلیقات کا تعلق اصلاً دہلوی دیستان ہی سے رہا ہے۔ نام نہادکھنوی دبستان، دہلوی دبستان ہی کی ایک شاخ ہے۔ س کھنوی دیستان کی جو خصوصیات گنوائی جاتی ہیں وہ کم و بیش تمام دہلوی شعرا میں یائی جاتی ہیں، فرق صرف کمیت کا ہے، کیفیت کانہیں اور ظاہر ہے کہ مدار امتیاز کیفیت ہوتی ہے کمیت نہیں۔ ہم۔ نیا دبستان شعرت وجود میں آتا ہے کہ محرکات شعر گوئی بدل جائیں، روایت شعری کے علائم و رموز بدل جائیں۔ زبان کا مزاج بدل جائے۔ مضامین کی نوعیت میں تغیر پیدا ہو جائے۔ لہج میں ایس امتیازی خصوصیات پیدا ہو جائیں کہ نے دہستان کی تمام تخلیقات بہ یک نظر پیچانی جاشیں۔ ظاہر ہے کہ کھنوی شعرا کا کلام اس کسوٹی پر پورانہیں اتر تا۔ ۵۔ لکھنؤ میں شعری تخلیقات نے جو رنگ اختیار کیا اس کی وجہ بیر ہے کہ ککھنؤ کے جغرافیائی،

۵۔ ککھنؤ میں شعری کخلیقات نے جو رنگ اختیار کیا اس کی وجہ یہ ہے کہ ککھنؤ کے جغرافیانی، تاریخی اور ثقافتی کوائف ایک حد تک دہلوی کوائف کے عکس بردار تھے اور ایک حد تک دہلوی کوائف سے مختلف۔ ککھنوی اور دہلوی دبستانوں میں جو اختلاف رہا وہ اس نوعیت کا ہے کہ ایک دبستان کے دو شاعروں میں بھی پایا جاتا ہے۔ ۲۸

عابد علی عابد کے ان دلائل سے جہاں کسی قدر اتفاق کیا جاسکتا ہے وہیں ان سے اختلاف کی بھی بہت گنجائش موجود ہے۔ جدید دور میں جب کہ دنیا ایک عالمی گاؤں کی شکل اختیار کر گئی ہے، علاقائی بنیادوں پر دبستانوں کی تقشیم ایک بے معنی سا امر ہے، اب مختلف تحریکیں اور ان کے اثرات ہی شعرا کی حد بندی میں معاون ثابت ہوتے ہیں۔لیکن میر وسودا اور ان کے معاصرین کا دور ایسا تھا کہ جب مختلف علاقے ،مختلف سیاسی و معاشی حالات کی بنا پر مخصوص معاشرتی و ادبی رجحانات کے حامل ہوا کرتے تھے۔

علاقائی عصبیت کی بنا پر ایک مقام کے شعرا، دوسرے مقام کے شعرا سے متاز ہونے کے لیے ہمہ دفت کوشاں رہتے تھے۔ ایسی صورت میں پیہ امر لازم نہیں ہو سکتا کہ کوئی دبستان کسی نئی ادبی تحریک ہی سے شروع ہو۔ تاریخ ادب کا جائزہ بتاتا ہے کہ میر وسودا کی اود ہو آمد کے بعد اور پہاں کے مخصوص معاشی حالات کی بنا پر اودھ کا علاقہ، ادبی مرکز کے طور پر تیزی سے الجمرتا چلا گیا۔ بہ بالکل درست ہے کہ اود ہو کو شاعری کی طرف ماکل کرنے والے نمائندہ شعرا دہلی ہی کے تھے کیکن رفتہ رفتہ اودھ خصوصاً لکھنو میں شعرا کی ایسی کھیپ سامنے آگئی جو شعوری طور پر دبلی کے شعرا سے الگ این شاخت بنانا حابتی تھی۔ یوں ان ہی شعرا کی بدولت کھنوی دبستان، جو ابتدأ دبلی دبستان ہی کی ایک شاخ تھا، علاجدہ اور قائم بالذات دہستان کی صورت میں رواج بذیر ہو گیا۔ اس دہستان کے مزاج و مضامین کی نوعیت تبدیل ہوئی۔ روایت شعری کے علائم و رموز بدل گئے۔ منفرد اور سنگلاخ زمینوں کا استعال شروع ہوا۔ خارجیت پر زور دیا گیا۔ شاعری الفاظ کا گورکھ دھندا بن کے رہ گئی اور لیچے میں ایسی امتیازی خصوصیت پیدا ہوگئی کہ نئے دہستان کی تمام تر تخلیقات یہ یک نظر پیجانی جانے لگیں۔ اس قسم کی شاعری کا اثر دہلوی دبستان میں بھی نظر آتا ہے۔لکھنؤ میں خارجیت اور مضمون آفرینی غالب رجحان تھا جب کہ دبلی کے چندایک شعرا ہی اسے ذاتی طور براینا رہے تھے۔ ادب میں فیصلہ غالب رجحانات کی بنا پر کیا جاتا ہے۔ اقبال کو''رومانوی تحریک'' کاعلمبردار قرار نہیں دیا جاسکتا کیونکہ وہ اپنے مزاج کے ایک رخ میں رومانوی تھے۔ مذکورہ تح یک کی مخصوص رومانویت ان کا غالب ربحان نہیں تھا۔ اسی طرح میرا جی غزل گو شاعر کے طور پرنہیں ابھرتے حال آئلہ ان کی کلیات میں غزلوں کی بھی خاصی تعداد موجود -4

لکھنو اور دبلی کے معاشی اور معاشرتی حالات میں بھی نمایاں فرق موجود تھا۔ جس زمانے میں دہلی کا سہاگ غیروں کے ہاتھوں اجڑ رہا تھا، اسی وقت اودھ کے نوابین دادِعشرت دے رہے تھے۔

Ē

شعرا اور ادبا کو درباری سر پر تی حاصل تھی۔' باہر بہ عیش کوش کہ عالم دوبارہ نیست' پورے اودھ کا مجموعی مزاج بن چکا تھا۔ اودھ کے اس ادبی منظر نامے میں جو دو موضوعات الجر کر سامنے آئے وہ ند جب اور عورت تھے۔ تصوف دہلوی شعرا کا بھی دل پیند موضوع تھا اور وہ'' تصوف برائے شعر گفتن خوب است' کے قائل تھے لیکن وہاں اس روایت کو بہت استحکام حاصل تھا۔ مزید یہ کہ تصوف کی اس روایت نے دہلوی شعرا کے کلام میں رمزیت و ایمائیت اور متانت بھی پیدا کر دی تھی جس سے کھنوی شعرا کا لہجہ عموماً عاری ہے۔ کھنو میں تصوف یا ند جب کی روایت شعری کے متعلق علی جواد زیدی کھتے ہیں:

Even so, the divan of poets, great and small, are full of formal mystic and ethical verses that give us the language of the missionary and not his worth.<sup>Y9</sup>

> The literary trends are too diffused and diversified to be compressed into water-tight compartments of a specific school.

حقیقت بیہ ہے کہ لکھنوی دبستان کے عروج کے ساتھ ہی دہلوی شعرا پر بھی یہی رنگ چھانے لگا اور آ ہت ہ آہ ہت ہ دونوں دبستانوں کا امتیاز ختم ہو گیا۔

ولی سے پہلے ثمالی ہند میں سنجیدہ ادب کا سرمایہ نہ ہونے کے برابر تھا۔ ولی کے دیوان کی دلی میں آ مد سے، ایمبام گوئی کی تحریک کا آغاز ہوا جو پچیس برس تک چھائی رہی لیکن اسے بھی سنجیدہ شاعری قرار نہیں دیا جاسکتا۔ اتنا ضرور ہے کہ لفظوں کے اس گور کھ دھندے نے زبان کی صفائی اور ترقی میں نمایاں کردار ادا کیا۔ ایمبام کے خلاف ہونے والی تحریک سے دورِ اصلاح کا آغاز ہوا ہے جس کے نمایاں سردار حاتم اور مظہر جانِ جاناں ہیں۔ ان ہی کے معاصر شعرا سے شاعری میں نئے مضامین، سلاست، روانی اور سادگی لفظ و بیاں کی تحریک کا آغاز ہوا۔ یہی خصوصیات دہلوی دبستان کا طرۂ امتیاز ہیں۔ اسی لیے میر و سودا کا دور دہلوی دبستان کے آغاز و عروج کا دور ثابت ہوتا ہے۔ اس کے بعد

## بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

مصحق، انتنا، جرات، میر حسن وغیرہ کا دور آتا ہے۔ ان شعرا کا بنیادی تعلق دہلی سے تھا۔ لیکن یہ ہجرت کر کے لکھنؤ چلے گئے اور ان کی شاعری کا عروج لکھنؤ میں ہوا۔ مزید یہ کہ ان ہی کے دور میں لکھنوی دبستان کے ابتدائی خدوخال متحکم ہونا شروع ہوئے۔ چنانچہ ان کی شاعری میں دونوں دبستانوں کی خصوصیات کا امتزاج ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے دور کو دبستان دلی کا دور قرار نہیں دیا جاسکتا۔ لارڈ لیک کی فتح دلی کے بعد دہلی ایک دفعہ پھر آباد ہوئی اور غالب ومومن جیسے شاعر پیدا ہوئے۔ دوس ب درج کے شاعروں میں شیفتہ ،سیم دہلوی، تسکین، منون، ظہیر وغیرہ کا نام لیا جاسکتا ہے۔ شاہ نصیر، ظفر ادر ذوق بھی اسی عہد میں ہوئے کیکن مزاج کے لحاظ سے وہ ککھنؤ کے زیادہ قریب تھے۔ذوق کے ماں صرف زبان دلی کی ہے اور شاہ نصیر تو میں ہی گویا دلی کے '' نائے'' ۔ اس دور میں دہلی اور کھنو کی خصوصیات شاعری ایک دوسرے میں ضم ہوتی ہوئی محسوس ہوتی Ξ ہیں۔ اس دور کے چند نمائندہ شعرا مثلاً ذوق ، شاہ نفیر وغیرہ کھنویت سے حد درجہ متاثر نظر آتے ہیں۔ غالب این انفرادیت کی بنا پر دونوں دبتانوں سے ممتاز ہیں جب کہ مومن دہلوی دبستان کے عکاس محسوس ہوتے ہیں۔ بہرحال اس دور کو دونوں د بستانوں کا نقطۂ انطباق کہا جاسکتا ہے۔ گویا دہلوی دہتان اپنی تمام تر خصوصیات میں میر وسودا کے دور تک محدود ہے اور غالب و ۔ مومن کے دور تک دونوں دبستانوں کا افتراق بہت حد تک ختم ہو جاتا ہے۔لیکن بیہ فیصلہ دینا مناسب نہیں کہ دونوں دبستانوں میں سرے سے کوئی اختلاف موجود ہی نہیں۔ ڈاکٹر خواجہ محمہ زکریا نے اپنے مضمون ‹ لکھنو کا دبستانِ شاعری ' میں بجا طور پرلکھا ہے : د بستانوں کا اختلاف اگر واضح انداز میں دیکھنا ہوتو دونوں علاقوں کے دوسرے درج کے شاعروں کا مطالعہ کرنا جاہیے۔ اول درج کے شعرا میں دبستان کی بعض خصوصات ہو سکتی ہیں لیکن ان میں انفرادیت اس قدر ہوتی ہے کہ سرسری نظر سے دیکھیے تو وہ اپنے دبستان سے الگ تھلگ نظر آتے ہیں۔ مثلاً سودا دلی کے دوسرے شاعروں سے بہت حد تک الگ نظر آتا ہے۔ اسی طرح آتش میں ایسی بہت سی خصوصات ہیں جو اسے کھنوی دبستان سے الگ کرتی ہیں۔ اسی لیے کہا جاتا ہے کہ بڑے شاعر ماوراے دبستان ہوتے ہیں مگر جب دوسرے درجے کے شعرا کا مطالعہ کیا

جائے تو ایک اور دنیا نظر آتی ہے۔ رند، صا، بجر، برق، امانت، وزیر، وغیرہ کی غزلیں ایک دوس سے اس قدر ملتی جلتی ہیں کہ اگر مقطعے کاٹ کر ایک دوس ہے میں ملا دیجے تو الگ الگ کرنی دشوار ہوجاتی ہیں۔ یہی رنگ دلی کے دوسرے درجے کے شعرا میں نظر آتا ہے۔ یقین، تابال، بیاں، فغان، بیدار وغیرہ کی غزلیں آپس میں بہت حد تک ملتی جلتی ہیں مگر لکھنو اور دلی کے ان شعرا کے کلام کو ایک دوسرے میں ملا دیجیے تو جں شخص کو دونوں دہشانوں کی خصوصات کا علم ہے وہ انھیں باآ سانی الگ الگ کر <sup>\_1</sup>\_گ

عام طور پر تواریخ کی کتاب میں حوالہ کی طلح یا حواثی کو زیادہ اہمیت نہیں دی جاتی۔ محققین دعوے پر دعوکی کرتے چلے جاتے ہیں لیکن کسی ایک سے حق میں بھی دلیل یا ثبوت فراہم نہیں کرتے۔ بعض اوقات دوسروں کے مضامین تک اخذ کر لیے جاتے ہیں۔ یہ طریقہ کار درست نہیں۔ قد یم تذکر دوں اور تواریخ کی کتب میں یہ عیب بہت نمایاں ہے ۔ یہاں تک کہ مولوی عبدالحق جیسا محقق بھی کئی مقامات پر اس کوتاہی سے مبرا نظر نہیں آتا۔ ان کے مقابلے میں حافظ محدود شیرانی کی کوئی تحقین حوالے کے بغیر کمل نہیں ہوتی۔ تواریخ کی جدید کتب مثلاً جمیل جالیی کی تاریخ ادب حصہ اول ، دوم اور سوم تحقیقی معیار کا اعلیٰ نمونہ ہے۔ جمیل جالی کی تاریخ اور بھی خام دوم توجہ کے ساتھ بیان کیا ہے لیکن علی جواد زیدی کی زیر نظر کتاب سے ظاہر ہوتا ہے کہ مصنف نے تحقیق توجہ کے ساتھ بیان کیا ہے لیکن علی جواد زیدی کی زیر نظر کتاب سے ظاہر ہوتا ہے کہ مصنف نے تحقیق توجہ کے اس لازے پر خاطر خواہ توجہ نہیں دی۔ میں ان کی تحقیقی کمزوری تو نہیں البتہ یہ اعتراض ضرور کیا جاسکتا توجہ کہ انہوں نے بشار مقامات پر بہت اہم دعوے کیے ہیں لیکن اپنی معلومات کے ذریع کا حوال

اسی طرح جہاں کسی محقق کی تحقیق سے فائدہ اٹھایا، وہاں بھی صرف محقق کا نام لکھ دینا ہی کافی سمجھا ہے۔اس کی مثالیں جگہ جگہ مل جاتی ہیں۔ مثلاً جیسا کہ'' بتحقیقی جائزہ'' میں بیان ہوا کہ مصنف نے امیر خسرو کی جائے ولادت دبلی کو قرار دیا ہے۔ یہ ایک بہت بڑا اور مسلمہ تحقیق کو رد کر دینے والا دعوی ہے۔<sup>12</sup> اس کے باوجود مصنف نے نہ تو کوئی دلیل دی ہے اور نہ اس دعوے کی تائید میں کوئی ثبوت پیش کیا ہے۔اسی طرح انھوں نے یہ بھی نہیں ککھا کہ یہ معلومات انھوں نے کہاں سے اخذ کیں۔

Ξ

بنیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۰

Another version is that Munshi Dia Narain Nigam (editor of Zamana) himself did the job of destroying the printed copies without allowing the police to intervene.  $^{2r}$ 

اس دعوب کے حق میں بھی کوئی دلیل یا ثبوت ہے نہ معلو مات کے ذرائع کا حوالہ، جس سے قیاس کیا جا سکتا ہے کہ بیہ بیان ان کی ذاتی بصیرت اور خیال پر مینی ہے کیونکہ سوزِ وطن کی ضبطی کے واقعات بیہ ثابت کرتے ہیں کہ اس کتاب کی تمام نقول ضبط کرنے کے بعد کلکٹر کے حوالے کر دی گئی تھیں جس نے انھیں نذرا تش کروادیا۔ سوزِ وطن کے جلائے جانے میں دیا نرائن نگم کا کوئی ہاتھ نہیں تھا۔"ک میں اکثر مقامات پر انھوں نے کئی محققین کے صرف نام لکھنے ہی پر اکتفا کیا ہے۔ مثلاً شبلی کے

متعلق حافظ محمود شیرانی کے اعتراضات کا ذکر کیا ہے لیکن ان کے کسی چوا تھا تیا ہے۔ مل کسی سے متعلق حافظ محمود شیرانی کے اعتراضات کا ذکر کیا ہے لیکن ان کے کسی مقالے کا حوالہ موجود نہیں ہے۔ اسی طرح صفحہ ۲۴۴۲ پر مسعود حسن رضوی ادیب کے حوالے سے دعویٰ کیا ہے کہ اردو کا پہلا ڈراما واجد علی مثاہ نے لکھا لیکن پورا حوالہ موجود نہیں ہے۔ صفحہ ۲۵۴ پر لکھتے ہیں کہ مولانا عبدالماجد دریا بادی نے مثاہ نے لکھا لیکن پورا حوالہ موجود نہیں ہے۔ صفحہ ۲۵۴ پر لکھتے ہیں کہ مولانا عبدالماجد دریا بادی نے مثاہ نے لکھا لیکن پورا حوالہ موجود نہیں ہے۔ صفحہ ۲۵۴ پر لکھتے ہیں کہ مولانا عبدالماجد دریا بادی نے اختراضات کا دفت موجود نہیں ہے۔ صفحہ ۲۵۴ پر کھتے ہیں کہ مولانا عبدالماجد دریا بادی نے مثاہ نے لکھا لیکن پورا حوالہ موجود نہیں ہے۔ صفحہ ۲۵۴ پر کھتے ہیں کہ مولانا عبدالماجد دریا بادی نے مثاہ نے لکھا لیکن پیرا خالہ موجود نہیں ہے۔ صفحہ ۲۵۴ پر کھتے ہیں کہ مولانا عبدالماجد دریا بادی نے مثاہ نے لکھا لیکن پیرا خالہ موجود نہیں ہے۔ صفحہ ۲۵۴ پر کھتے ہیں کہ مولانا عبدالماجد دریا بادی ہے اخترام حسین کو حالی کے بعد سب سے بڑا ناقد قرار دیا ہے لیکن اس کے ماخذ کا کوئی حوالہ موجود نہیں ہے۔ اس قسم کی بیشتر مثالیں اس کتا ماخذ کا کوئی حوالہ موجود نہیں۔ سے بڑا ناقد قرار دیا ہے لیکن اس کے ماخذ کا کوئی حوالہ موجود نہیں ہے۔ سے اس موجود ہیں۔

اسی طرح صفحہ ۱۵۰ پر انھوں نے دبستانِ لکھنو کو دبستانِ ناسخ کے عنوان سے موسوم کرماغلط قرار دیا ہے اور اپنے مؤقف کے حق میں دلاکل بھی دیے ہیں اورثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ناشخ کی شاعری کو ایک درستان قرار دینا درست نہیں۔ اسی طرح ''احمد علی'' کے اس بیان کو کہ آتش نے ناشخ کے مدمقابل ایک درستان قائم کیا غلط قرار دیتے ہوئے بھی دلائل سے اپنا موقف ثابت کیا ہے۔ ان مثالوں سے ثابت ہوتا ہے کہ مصنف مذکورہ، تنقیدی آ را سے اختلاف کا رجحان بھی رکھتے ہیں۔ مزید یہ کہ وہ مخالفت برائے مخالفت کے قائل نہیں بلکہ اپنی بات کے حق میں دلیل فراہم کرنا بھی جانتے ہیں۔ اگرچہ بہت سے مقامات پر انھوں نے اس امر لازم سے اجتناب برتا ہے اور صرف رائے دینے پر ہی

علی جواد زیدی نے محمد تعلق کے دور میں دارالحکومت کی دبلی سے دولت آباد منتقلی کو ایک اہم واقعہ قرار دیتے ہوئے صفحہ ۳۱ پر کلھا ہے کہ اس واقعے ہی کی وجہ سے اردو زبان ثمالی ہند سے دکن منتقل ہوئی۔ دارالحکومت کی منتقلی یقیناً ایک بڑا اور اہم واقعہ ہے لیکن زبان کا آغاز اچا تک اور کسی ایک وجہ سے نہیں ہوتا۔ دکن میں اردو زبان کے ابتدائی نقوش محمد تعلق سے پہلے بھی موجود تھے۔ خاص طور پر علاء الدین خلجی کی تسخیر دکن نے اس سلسلے میں بہت اہم کر دار ادا کیا۔ خلجی نے دکن پر پہلا حملہ اپنی ماہ کافور کو دوبارہ دکن زبان کے ابتدائی نقوش محمد تعلق سے پہلے بھی موجود ہے۔ خاص طور پر ماہ کافور کو دوبارہ دکن زبان کے ابتدائی نقوش محمد تعلق سے پہلے بھی موجود ہے۔ خاص طور پر ماہ کافور کو دوبارہ دکن نے اس سلسلے میں بہت اہم کر دار ادا کیا۔ خلجی نے دکن پر پہلا حملہ اپنی ماہ کافور کو دوبارہ دکن روانہ کیا اور شالی دکن میں دیو گیر کو فتح کر لیا۔ ۲۰۳۵ء میں سلطان نے اپنے جزئل موصلہ بہت بلند ہو گیا۔ چنانچہ ۱۳۱۰ء کے آخر میں وہ تیسری بار روانہ ہوا اور پائی چھے سال کے خلصر عرصے میں دکن اور جنوبی ہند کے سارے علاق کو فتح کر کے سلطنت دبلی کی حدودہ موجودہ ہند عرصے میں دکن اور جنوبی ہند کے سارے علاق کو فتح کر کے سلطنت دبلی کی حدودہ موجودہ ہند

His language shows phased evolution.  $\angle \Delta$ 

یہاں یہ اعتراض اٹھایا جاسکتا ہے کہ ابھی تک ولی کے کلام کی زمانی ترتیب ہی معلوم نہیں ہے تو اس کی زبان میں ارتقائی مراحل کیسے محسوس کیے جاسکتے ہیں۔ دیوان ولی میں کسی قشم کے حصے یا ادوار نہیں ملتے اور نہ ریقین ہی کیا جاسکتا ہے کہ ولی نے کس دور میں کون سی غزل کہی۔مصنف نے اس

Ξ

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

In *Ali Namah*, he deals with the life story of his patron king and reminds the reader, as Ehtesham Husain points out, of *Prithviraj Rasau* and similar other longer folk narratives of valour and courage.

گویا مصنف نے نصرتی کی رزمیہ مثنوی علی نامہ اور پر تھوی راج راسا کو ایک ہی معیار کی حال تصانیف قرار دیا ہے۔ علی نامہ میں نصرتی نے علی عادل شاہ ثانی بن سلطان محمد عادل شاہ کی مختلف جنگی مہمات کو نظم کیا ہے۔ یعنی علی نامہ کسی فرضی مہم کی کہانی نہیں بلکہ تاریخی واقعے کا بیان ہے اور بیان بھی ایسا کہ مولوی عبدالحق اس کے متعلق لکھتے ہیں: نصرتی کا بڑا کمال یہ ہے کہ اس نے تاریخی واقعات کو صحیح تر تیب، بڑی احتیاط اور محت کے ساتھ بیان کیا ہے۔ حسن بیان اور زور کلام کے تمام اسلوب ہوتے ہوئے کہیں تاریخی صحت سے تجاوز نہیں کیا۔ تاریخ سے واقعات کو طلا کیے، کہیں فرق نہ پایئے گا بلکہ بعض باتیں شاید اس میں ایسی ملیں گی جن کے بیان سے تاریخ قاصر ہے۔

جب کہ پر تھوی راج راسا کے متعلق حافظ محمود شیرانی نے مفصل مقالات کے ذریعے بیہ ثابت کردیا ہے کہ راسا فرضی تصنیف رقصہ ہے۔ اس سلسلے میں انھوں نے ذاتی تحقیق اور مختلف محققین مثلاً کو میاج شیامل داس جی اور بہادر پنڈت گوری شنگر اوجھا وغیرہ کے حوالے سے مندرجہ ذیل نتیجے کا استحزاج کیا ہے: داسب ان خوش قسمت مگر جعلی کتابوں میں سے ہے جوابے بعض گونا گوں مغروضہ

راسے ای وں سل کر ک تابوں یں تے ہوا ہوں رو کہ مراج ہوا ہے من ونا وں کر کر طرف اور مراجعتہ اوصاف کی بنا پر دنیا سے ایک عرصے تک خراج تحسین وصول کرتی رہی ہے ......جس نے ایک طرف نسابین کو، دوسری طرف مؤرخین کو اور تیسری طرف ماہرانِ لسانیات کو عرصے تک اپنی فریب کاری کا شکار بنائے رکھا۔عوام در کنار، خواص اور محققین پر بھی

## اس کا جادو چلا۔ 🗛

ایک تاریخی اعتبار سے متند تصنیف کو کسی مفروضہ قصہ یا کہانی سے ملانا درست نہیں۔ کوئی فرضی قصہ تاریخ کے کسی واقع کے معیار کونہیں چھو سکتا۔ اس اعتبار سے علمی نامہ کو راسا سے مماثل قرار دینا نامناسب ہے۔

There is Iham (pun) also, but that is not all.<sup>A</sup>

مصنف کا بیاقدام حد درجہ عجلت پیند کی کا مظہر ہے۔ علی جواد زیدی نے بالعموم مختلف الدرجات شعرا کا ذکر ایک ہی مقام پر اس طرح کیا ہے کہ اعلیٰ وادنیٰ کی تمیز ختم ہو کر رہ گئی ہے۔ اس کی ایک مثال صفحہ ۸۶ پر دیکھی جاسکتی ہے، جہاں غالب کے عہد پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

Emotion was rather at a discount and verbal artistry and

flights of fancy, once popular with the decadent Persian poets like Saib and Shaukat Bukhari, held greater appeal for the new generation of poets throughout the sub-continent.

صائب، فاری شاعری کے عہد زوال میں اکبر نے والا ایک بڑا نام ہے اور فاری شاعری کے اہم ناموں کی درجہ بندی میں وہ شوکت بخاری سے کٹی درج بلند دکھائی دیتے ہیں۔ صائب اور شوکت بخاری کا اس طرح ذکر کرنا کہ دونوں کے شاعرانہ معیار کا واضح تفاوت نظرانداز ہوجائے، مناسب نہیں ہے۔ اسی صفح پر ایک اور پیرا گراف میں سودا اور انشا کی نثری خدمات کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے جیں:

میں ہے۔ جب کہ سودا کا کوئی قابل ذکر ننڑی سرمایہ نہیں ہے۔ ان کے دیوان کا مقدمہ ان کی ننڑ کے طور پر سامنے آتا ہے اور یہ مقدمہ اس قدر اہمیت کا حال نہیں ہے کہ اس پر اردو فخر کر سکے۔ اسی طرح انشاء اللہ خان کا قابل ذکر ننڑی سرمایہ راندی کی تک کی کہانی ہے۔ اگر چہ اس کہانی میں انشا نے سادہ زبان استعال کی ہے لیکن سادہ ننڑ کے آغاز اور فروغ میں اس کا حصہ نہیں ہے۔ یعنی ان دونوں شعرا کی ''نیژی خدمات'' پر اردو ننژ ''نہیں کر سکتی۔ علی جواد زیدی نے اپنے دعوبے کے حق میں کوئی ایسی دلیل بھی نہیں دی جس سے یہ ثابت ہو سکے کہ سودا اور انشا کا اردو ادب کی نیژی تاریخ میں واقعتاً قابلِ ذکر حصہ ہے۔ علی حواد زیدی'' After the Great Trio ''

The period produced Nazir Akbarabadi and Shah Nasir of Dehli as well, who practised what was now almost a universal trend.<sup>AI</sup>

شعر کہہ رہے تھے۔ لیکن آٹھویں باب میں ''Nazir Akbarabadi'' کے زیر عنوان بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

As the straight line developments were promoting a tradition with slight doses of experimentation a major literary event occured. ...Wali Muhammad Nazir Akbarabadi (1740 – 1830) represents a totally different tradition.<sup>Ar</sup>

یہ بیانات بحث طلب میں کہ اگر نظیر اکبرآبادی نے روایتی انداز کی شاعری میں بالکل نئی روایت کا ڈول ڈالا پھر وہ روایتی انداز کے لکھنے والے کس طرح کیے جاسکتے ہیں۔ان دونوں اقتباسات میں مصنف کے بیانات کا تضاد واضح طور پر محسوس کیا جاسکتا ہے۔ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ مصنف رائے دینے کے معاطے میں مختلط نہیں ہیں اور بعض آ را کے معاطے میں ان کی تنقیدی بصیرت اور ناقدانہ شعور غیر واضح ہے۔ جیسا کہ پچھلے صفحات میں بیان ہوا۔ مصنف نے اندر سبھا پر Age of Masnavi کی ذیل میں بحث کی ہے۔ جب کہ کسی بھی ناقد نے اسے مثنوی قرار نہیں دیا۔

It is the first opera and the first full length play.

He experimented and deviated, revolted against the rigidity of form, as in his Urdu *qasidahs*, carved a new trait as in

5

his belles letters and played a historical role in building a bridge to cross over to the new, without creating a void between the old and the Modern.<sup> $\Lambda r'$ </sup>

a beautiful woman;

the most beautiful woman in a particular place

belles-lettres کا مطلب ڈ کشنری میں درج ہے:

studies or writings on the subject of literature or art,

contrasted with those on technical or scientific subjects

ت عالب نے ''حیناؤں کو خط لکھے'' نہ چند ایک کے سوا اپنے خطوں میں ادبی معاملات پر بحثیں کیں۔ غالب کے خط بالعموم سید سے سادے اور ذاتی نوعیت کے خطوط تھے۔ بنیادی طور پر غالب نے نہائی کے جاں لیوا ایام کو کاٹنے کے لیے ایک محفل سجائی تھی اور اس محفل میں جس کا خط آتا تھا وہ کی نے تنہائی کے جاں لیوا ایام کو کاٹنے کے لیے ایک محفل سجائی تھی اور اس محفل میں جس کا خط آتا تھا وہ کی نے ترزیف لے آتا تھا۔ غالب کے خطوط محبت ناموں belles-letters کی ذیل میں نہیں آتے۔

اسی طرح کلیم الدین احمد پر بحث کرتے ہوئے ان کی ایک رائے اس طرح نقل کی ہے:

..... who began his onslaught on Urdu criticism with .....

alarmist fling that ghazal was a barbaric genre.

کلیم الدین احمد نے غزل کو ''وحثی''(barbaric) نہیں'' نیم وحثی'' صنف یحن کہا<sup>4</sup> الفاظ سے آ شتائی رکھنے والے اصحاب وحثی اور نیم وحثی کا فرق با آسانی سمجھ سکتے ہیں۔ احتیاط کا نقاضا تھا کہ barbaric کی جگہ semi-barbaric لکھ دیا جاتا ۔ عبدالرحمن بجنوری کے سلسلے میں لکھتے ہیں:

> In the twentieth century Urdu produced great writers like BIJNORI who developed an independent outlook and an

7

صائمه ارم

adult approach.  $^{\Lambda\Lambda}$ 

بنیادی طور پر واقعات زیادہ تر آب حیات سے ماخوذ ہیں۔ یہاں تک کہ تفتیدی حصہ تو بیشتر آب حیات سے نقل کیا گیا ہے۔ مصحفی اور انشا کے جھگڑوں کی پوری داستان ماخوذ ہے۔ اسی وجہ سے کلیم الدین گل رعنا کے تناظر میں لکھتے ہیں: آب حیات کا اثر گہرا اثر، بعد کی تفتیدی کتابوں میں بیاثر صاف نظر آتا ہے گل رعنا بھی اس اثر سے آزادنہیں۔ دیکھنے میں تو اس میں آب حیات پر بہت سی نکتہ

3

ائمه ارم

چیال ہیں، لیکن اس کتاب کا زیادہ سے زیادہ حصہ آب حیات پر مبنی ہے۔ <sup>19</sup> یمی دجہ ہے کہ عبدالحیٰ آزاد کے ناقد سے زمادہ مقلد محسوں ہوتے ہیں۔ علی جواد زیدی نے بعض مقامات پر تاریخ کے مختلف واقعات کو اپنے اندازِ فکر کے اعتبار سے پیش کیا ہے، جس سے ان واقعات کی اصل روح دب کر رہ گئی ہے۔ مثال کے طور پر صفحہ ۲۳۵ پر سرسید احمر خان کے متعلق لکھتے ہیں:

He was opposed to Muslims joining the Congress and canvassed special rights for the betterment of the economic lot of Muslims. This drift provided a contrast to his earlier advocacy of the similarity of national aspirations without distinction of creed and it is insinuated that the change came over him after his visit to London.

سرسید کو ہندوؤں کے ساتھ ایک کیم عرصے تک کام کرنے اور ان کا مشاہدہ کرنے کا موقع ملا۔ اس مشاہدے اور تجربے نے انھیں سکھلایا کہ مسلمان اور ہندو دو الگ الگ قومیں ہیں۔ دونوں قومیں مختلف سیاسی و معاشی لپس منظر رکھتی ہیں۔ ان کے مقاصد مختلف ہیں اور اپنے مقاصد کے حصول کے لیے مسلمانوں کو ہندوؤں سے الگ راستہ اختیار کرنا پڑے گا۔ سرسید نے مسلمانوں کی لپسماندگی کی جڑ تلاش کر لی تھی۔ یہی وجہتھی کہ انھوں نے مسلمانوں کو کانگریس میں شمولیت اختیار کرنے سے منع کیا اور تعلیم خصوصاً انگریزی تعلیم کے حصول کی نصیحت کی۔ سرسید کے اس دیتی ارتقا کو تضاد سے موسوم کرنا، ج جو اس کے ذہنی ارتقا کو تبحضے میں مدومعاون خابت ہوتی جہت

اسی طرح صفحہ ۲۳۳ پر مصنف نے تہ ذیب الاخلاق اور علی گڑھ سائنٹیفک گزٹ کے تناظر میں دعویٰ کیا ہے کہ سرسید احمد خال نے مندرجہ بالا رسالوں میں اسلام اور عیسائیت پر مضامین لکھے اور ان مضامین میں اسلام کو (جو ان کا اپنا مذہب ہے) بہتر ثابت کرنے کی کوشش کی۔ سرسید احمد خال نے تہ ذیب الاخلاق کے چند مضامین لکھتے ہوئے''مقدس کو تھز'' کی طرح نذہبی اصلاح کا بیڑہ ضرور اٹھایا لیکن عیمائیت اور اسلام کے متعلق مباحث ان کی کتاب تدبیین الکلام میں شامل ہیں نہ کہ تہ ذیب الاخلاق میں۔ سرسید کے دور میں عیمائی مشنر یوں اور مسلمان علاے دین میں مناظرات ہوا کرتے تھے۔ یہ کتاب اسی سلسلے کی ایک کڑی ہے۔ دراصل اس کتاب کی اشاعت سے سرسید کے دو مقاصد تھے۔ اول عیمائی قوم اور انگریز ی حکومت کے دل سے اسلام کی برگمانی دور کرنا۔ دوم مسلمانوں میں روثن خیالی پیدا کرنا۔ سرسید نے اس میں ''اپنے ندہب' کی بالادتی ثابت کرنے کی کوشش نہیں کی۔ حامد حض اول عیمائی قوم اور انگریز ی حکومت کے دل سے اسلام ک عابت کرنے کی کوشش نہیں کی۔ حامد حض قادری اس کتاب کے بارے میں کتھتے ہیں: محس طرح مسلمانوں کومشن کی زد سے بچانے کے لیے مناظرے کا طریقہ جاری رکھنا خروری تھا۔ اسی طرح سیائی نوری تھا کہ مناظرے کے خاصمانہ طریقہ جاری رکھنا اگر کوئی ندہب، عیسائی ندہب کا دوست ہوں کتا ہے تو وہ صرف اسلام ہی ہوں کہ کی بالادتی اگر کوئی ندہب، عیسائی ندہب کا دوست ہوں کی جائے اور عیمائوں کو دکھا دیا جائے کہ دنیا میں اگر کوئی ندہب، عیسائی ندہب کا دوست ہوں میں موافق یا خالف ہیں ان کو اپنی جائے ہی صاف

صفحہ ۲۸ پرعلی جواد زیدی لکھتے ہیں کہ انتہ ، گاندھی کے جن میں تھے اور وہ گاندھی اور اس کی پالیسیوں کو پیند کرتے تھے۔ گاندھی تحریک کی جانب اس جھکاؤ کو انھوں نے کبھی چھپانے کی کوشش نہیں کی۔لیکن انتہ نے گاندھی کی طرف کبھی بھی حد درجہ جھکاؤ طاہز نہیں کیا۔ بلکہ اپنی کتاب گاندھی نامہ میں انھوں نے گاندھی کی طرف کبھی بھی حد درجہ جھکاؤ طاہز نہیں کیا۔ بلکہ اپنی کتاب گاندھی نامہ میں انھوں نے گاندھی اور ان کی تحریک پر کئی طنز بھی کیے ہیں۔ غلام حسین ذوالفقار اس سلسلے میں لکھتے ہیں: لسان العصر انتہ نے گاندھی کے کردار کے حوالے سے ترک موالات کی پر ہوش تاریخی نامہ میں پیش کی جھالیاں تی اندھی نامہ میں پیش کی ہیں ۔۔۔۔ اس تھی دامہ میں سیاتی تھرے بھی اور طاہر کی خرد دور کے کئی پر اسرار مناظر پیش کرتی ہیں۔

صائمه ارم

Ē

Ţ

He left the school without doing his matriculation.  $^{9\Delta}$ 

His short history ... is compiled for the non-Urdu knowing

readers.

Ē

صائمه ارم

صفحہ ۲۵۷ پر محمد علی صدیقی اور ڈاکٹر جمیل جالبی کے متعلق لکھتے ہیں:

Muhammad Ali Siddiqui and Jamil Jalibi, now settled in Karachi are India's present to Pakistan's literary criticism.

یہ رائے بڑی مبہم ہے۔ یہ درست ہے کہ محمد علی صدیقی اور جمیل جالبی دونوں بھارت میں پیدا ہوئے مگر دونوں نے نقشیم ملک کے بعد جلد ہی پاکستان کو ہجرت کرلی۔جمیل حالبی کا سال ولادت جون ۱۹۲۹ء ہے 4 جب کہ ٹحد علی ۱۹۳۸ء ۹۸ میں پیدا ہوئے۔ تقسیم ملک کے وقت جمیل جالبی کی عمر اٹھارہ سال تھی۔انھوں نے ابھی لکھنا شروع ہی کہا تھا۔ان کا تمام ترتصنیفی کام پاکستان میں ہوا۔ محمیعلی صدیقی نے تو پاکستان ہی میں لکھنا شروع کہا۔ قیام پاکستان کے دقت و ہ صرف نو سال کے تھے۔ پاکتان کے لیے انھیں بھارتی تخفے قرار دینا کتنا عجب ہے۔ یہ بات جوش ملیح آیادی، نیاز فتح یوری یا مجنوں گورکھیوری کے بارے میں ککھی جاتی تو درست سمجھی جاتی۔ صفحہ ۲۷۷ پر حلقۂ اربابِ ذوق کے شعرا میں ن م راشد کا نام شامل کر دیا گیا ہے۔ راشد کا حلقهٔ ارباب سے کوئی خاص تعلق نہیں تھا۔ البتہ مختار صدیقی اور حلقهٔ ارباب ذوق کا نام لازم وملزوم ہے لیکن مصنف نے مختار صدیقی کوسرے سے نظر انداز کر دیا ہے۔ غلام عباس، جدید انسانوی ادب کے اہم ترین ادیوں میں شار ہوتے ہیں۔ حقیقت نگاری اور زندگی کے عام مسائل کو سادہ انداز میں پیش کرنا ان کا طرؤ امتیاز ہے۔ ادبی درجہ بندی میں وہ کسی طرح بھی راجندر سنگھ ہیدی، سعادت حسن منٹو، یا بریم چند سے کم ترنہیں ہیں۔اردوافسانے کی تاریخ ان ے ذکر کے بغیر بالکل ادھوری ہے۔ علی جواد زیدی نے انیسویں باب میں Modern Fiction کے زیر عنوان تقریباً تمام اہم مصنفین کا ذکر کیا ہےلیکن غلام عباس جیسے اہم افسانہ نگار کی طرف کوئی توجہ نہیں دی ہے۔ یہ ہبر حال ایک بڑی اور حددرجہ قابل اعتراض کوتا ہی ہے۔ مصنف نے بے احتیاطی سے کام لیتے ہوئے صفحہ ۳۸۲ پر "Unattached " کے زیر عنوان''ظہیر کانٹمیری'' کا ذکر کیا ہے جوتر تی پیندتح یک کے زبردست حامیوں میں سے تھے۔ اس کتاب کے دیاجے میں مصنف لکھتے ہیں:

It (Urdu) is used in Pakistan and much excellent literature

اس اعتراف کے مادجود مصنف نے تاریخ ادب لکھتے ہوئے تقسیم کے بعد کے پاکستانی ادب کو پالکل نظرانداز کر دیا ہے۔ ناصر کاظمی ہوں یا اشفاق احمد۔ پطرس بخاری کا ذکر ہو یا خواجہ معین الدین کا۔ انھوں نے بہترین مصنفین ،شعرا، نقاد، سبھی کو یا تو بالکل نظرانداز کردیا ہے یا ایک کمبی فہرست ے مختلف ناموں میں سے چند نام لکھ دینے یر اکتفا کیا ہے۔ جب کہ بھارتی ادیوں کے سلسلے میں انھوں نے ''ذرے کو **آ ف**آب'' بنا کر پیش کیا ہے۔ خاص طور پر اٹھائیسویں باب میں New Generation Poets کے زیر عنوان مصنف نے بعض ایسے شعرا کا بھی ذکر کیا ہے جن کا کوئی ٹھوں اور معیاری کلام ابھی تک منظر عام پرنہیں آیا ہے۔ ادب کی تاریخ لکھتے ہوئے اس قشم کی جانبداری نہ صرف غیر موزوں بلکہ نا قابل قبول ہے۔ مؤرخ کے لیے بنیادی اور اہم ترین شرائط میں ایک، غیر Ŧ جانبداری اور یے تعصبی ہے۔ اس کے بغیر مؤرخ کومتند قرار نہیں دیا جاسکتا۔ علی جواد زیدی نے بعض اہم مصنفین کو یا تو بالکل نظر انداز کر دیا ہے یا ان کی اہمیت سے صرف نظر کرتے ہوئے ایک آ دھ جملے میں سرسری طور پر ان کا ذکر کیا ہے۔ مثال کے طور پر امتیاز علی تاج جیسے بڑے اور اہم ڈراما نگار کا ذکر صرف ایک جلے میں ملتا ہے۔ اسی طرح شعرا کے حالات ِ زندگی بیان کرتے ہوئے مفصل حالات بیان کیے ہیں۔ ان کے کلام کی خصوصیات اس قدر تفصیل سے نہیں ہتائی گئی ہیں جس قدر طوالت، حالات زندگی کے بیان میں اختیار کی گئی ہے۔ اس کی ایک مثال (صفح۲۷-۲۳) امیر خسرو کے حالات ِ زندگی کے بیان میں دیکھی جائتی ہے۔ جدید تواریخ میں حالات زندگی کے اس قدر مفصل بیان کو اہمیت نہیں دی جاتی۔ مزید بیر کہ مصنف نے شعرا کے کلام کا جائزہ پیش کرتے ہوئے، اشعار کے ظاہری و باطنی محاسن پر توجہ مرکوز کرنے کی بحائے، مطالب یا نٹر کی ترجمہ و تشریح برضرورت سے زیادہ توجہ صرف کی ہے۔ مثال کے طور برمیرحسن کی سب البیان پر بحث کرتے ہوئے اس مثنوی کی بوری کہانی، نہایت تفصیل کے ساتھ بیان کر دی گئی ہے۔ بہطریقہ بھی تاریخ ادب کے لیے مناسب نہیں۔ اس سے یہ تاثر الجرتا ہے کہ مصنف کے پاس قابل ذکر معلو مات کا ذخیرہ قدرے کم ہے اور وہ اس کو غیر متعلق معلومات کے ذریعے پورا کرنا جاتے ہیں۔

اسی طرح اس کتاب میں تکرار بہت زیادہ ہے۔ جگہ جگہ پرانی اور پہلے بیان کی گئی معلومات کود ہرایا گیا ہے۔ اصناف یخن کا ذکر ہو یا شعرا و ادبا کا، ہر دو کے معاطے میں تکرار سے کام لیا گیا ہے جس سے یہ بھی تاثر انجرتا ہے کہ مصنف قدرے محدود معلومات رکھتے ہیں۔ مثال کے طور پر خواجہ بندہ نواز گیسو دراز کا ذکر متعدد مقامات پر کیا گیا ہے۔ اسی طرح مثنوی کا ذکر بھی کئی مقامات پر مل جاتا ہے۔ حالی، سرسید اور شبلی کا ذکر بھی بار بار دہرایا گیا ہے۔ انفرادی شعرا کا تو ذکر ہی کیا مصنف کا ایک پورا باب '' Freedom ''تکرار بے معنی کا نمونہ ہے۔

مجموعی طور پر اس کتاب میں مصنف کے کئی تقدیدی مباحث سے اختلاف کیا جاسکتا ہے۔ اکھنڈو اور دبلی کے دبستانوں کی تقدیم کو رد کرنے کا تقدیدی فیصلہ متازعہ اور بحث طلب معاملہ ہے۔ اس طرح اس کتاب میں بعض ایسے مباحث کو بھی شامل کیا گیا ہے جو تاریخ ادب کا ضروری حصہ نہیں ہیں مثلاً بعض شعرا کے طویل حالات زندگی ۔ علی جواد زیدی نے مختلف اد یہوں کی اہمیت سے صرف نظر کرتے ہوئے ان پر مناسب بحث نہیں کی ہے۔ اسی طرح کتاب کا ابتدائی جائزہ دبی طاہر کرتا ہے کہ اولین ابواب میں مختلف موضوعات اور شعرا وغیرہ پر مفصل بحثیں ملتی ہیں۔ لیکن آخری ابواب میں بیشتر مصنفین کا محض ذکر کیا ہے۔ آخری ابواب خاص طور پر اکتیت وال باب" (Beyond the Seventies) دواضح اور جامع تا ژخریں انجرتا، بلکہ یو مختلف واقعات کا بے راط خاکر سائس کا شندار کا شکار کا کوئی مصنف نے مختلف شعرا کی زمانی تقدیم و تا نیز کا بھی کی طور پر اکتیت ای این آخری ابواب میں بیشتر دور میں چسے خیب شعرا کی زمانی تقدیم و تا نیز کا بھی کی طور پر اکتیت وال باب" (Beyond the Seventies) دور میں چسے خیب شعرا کی زمانی تقدیم و تا نیز کا بھی کی طاح کر میں محسوں ہوتے ہیں۔ مزید ہی کہ مصنف نے مختلف شعرا کی زمانی تقدیم و تا نیز کا بھی کی طاح نہیں رکھا۔ یوں محسوں ہوتے ہیں۔ مزید ہی کہ مصنف نے محلف شعرا کی زمانی تقدیم و تا نیز کا بھی کی طاح نہیں رکھا۔ یوں محسوں ہوتے ہیں۔ صرف انفرادی مصنف نے محلف شعرا کی زمانی تقدیم و تا نیز کا بھی کی طاح نہیں رکھا۔ یوں محسوں ہوتے ہیں۔ صرف انفرادی مصنف نے محلف نے متی مراحی نظر کی اور ای کار کہ کی کی طاح نہیں رکھا۔ یوں محسوں ہوتے ہیں۔ صرف انفرادی مصنف نے محلف نے محلف ای زمانی تقدیم و تا نیز کا بھی کی طاح نہیں رکھا۔ یوں محسوں ہوتے ہیں۔ صرف انفرادی معرا این نہیں، ایواب بناتے ہوتے بھی وہ ای کو ابھی کی طاح نہیں کی کی تا محسوں ہوتے ہیں۔ محسنف نے محسن کے تو خوض محل کی محسنف نے نظر ایں کی تعل ہو محسن کا ذکر کرتے چل گے تیں۔ محسن نے نظر ای کھر دی کی صد معرا این نہیں، اواب بناتے ہوتے بھی دو ای کو ابھی کی تاز ہم تصانی کا ذکر صرف نام لکھ دینے کی صد محس کی محسن کے محض انہ می تعار نے دی میں مرکنی گئی ہے دنی تا ثانوی حیثیت کے حامل شعرا یا محسفین بذياد جلد ٨، ١٤ ٢٠١٠

کو بھی نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ یہی نہیں بعض مقامات پر بہت اہم مصنفین کی اہمیت سے صرفِ نظر کرتے ہوئے انھیں توجہ کامستحق نہیں شمجھا گیا ہے۔ اسی طرح مصنف نے بھارتی مصنفین اور شاعروں کوزیادہ اہمیت دی ہے جب کہ پاکستانیوں کے متعلق ان کا رویہ جانبدارانہ ہے۔ مجموعی طور پر کہا جاسکتا ہے کہ مصنف کو اس کتاب پر نظر ثانی کا موقع نہیں ملا جس کی دجہ ے اس میں بہت سی غلطیاں یائی جاتی ہیں۔ وہ اکثر اوقات عجلت پسندی اور غیر مختاط تحقیقی و تقیدی روپے کا بھی شکار ہوئے ہیں۔ اگر مصنف اس کتاب کا یہ نظر غائر دوبارہ جائزہ لیں اور تحقیقی و تقیدی اغلاط کو مزید تحقیق اور سوچ بیجار کے ذریعے درست کرلیں تو بیہ کتاب زیادہ بہتر اور متند ہو سکتی ہے۔

# IT T

#### کے **حوالہ جات** ، کی \* اسٹنٹ پ

- \* اسىلىنىڭ پروفىسر شعبئە أردو، جى سى يونيورشى، لا ہور
- ا\_ على جواد زيدى، A History of Urdu Literature ( بمبنى: سہاتيه اكيدى، ١٩٩٣ء)، صviii–vii
- ۲۔ علی جواد زیدی، '' تاریخ ادب کی تدوین' فکروریاض ( نگی دبلی: مکتبہ جامعہ کمیٹڈ، نومبر ۱۹۷۵ء)، ص ۵-۲۔
  - ۳۔ علی جواد زیدی، ''تاریخ ادب کی تدوین'، ص ۵-۴۰۔
  - ۲۰ مروغ اردون ، اردو می تنقید (کلسنو: اداره فروغ اردو، س ن)، ص۲۰
  - ۵۔ محمد صادق، A History of Urdu Literature ( کراچی: اوکسفر ڈیونی ورش پریس، ۱۹۸۵ء)۔
    - ۲ ..... جميل جالبی، تاريخ ادب اردو ، جلداول (لا مور: مجلس ترقی ادب، ١٩٨٧ء)، ص ا-٢٠ .
      - ۷۔ ایضا،ص ۵۲۶۔
- ۸ » غلام همین ذوالفقار، ''اییام گواور دیگر شعرا' تساریخ ادبیات مسلسهانان پا کسستان و مهند، جلد دوم (لا ہور: پنجاب یونی ورش، س ن)، ص۲۴ -
  - ۹\_ على جواد زيدى، دوادىي اسكول (كلحنوُ: نسيم بك دُيو جولائي ، ١٩٨٠ -) -
    - ۱۰ می ۶۲–۲۰۲ A History of Urdu Literature ، می ۹۲–۲۰۲
  - اا۔ دام بایوسکسینه، A History of Urdu Literature (لاہور: سنگ میل پبلی کیشنز، ۱۹۲۲ء)، ص۲۹–۱۲۸۔
    - ۲ا۔ محمد صادق، A History of Urdu Literature ، ص۱۵۴–۱۲۴۔
    - ۳۱- رام بابوسکسینه، A History of Urdu Literature ،ص ۱۹۵۵-۱۹۳۱
    - ۲۰ معبدالقادر سروری، جدید اردو شاعری ( حیرر آباد دکن، ۱۹۳۲ء)، ص ۵۷ -

| رام بابوسکسینه، A History of Urdu Literature ،ص ۱۳۵۱–۱۳۸                                            | _10  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| څړ صادق، A History of Urdu Literature ،ص۹۳۲_۴۸۹                                                     | _17  |
| اييناً،ص٣٩٢–٢٠                                                                                      | _12  |
| عبرالقادر مروری، جدید اردو شاعری، ص۲۲۱-                                                             | _1A  |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۴_                                                   | _19  |
| عبدالحق (مرتب)، سبب رس( کراچی: ترقی اردو،۱۹۵۲ء)،ص۱۲–۱۲_                                             | _r•  |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، صحب                                                    | _11  |
| عبدالحق (مرتب)،قطب مىشىترى( كراچى:انجمن ترقى اردو،١٩٥٣ء)،ص٢٢_                                       | _rr  |
| على جواد زيدى، A History of Urdu Literature، ص٢٢-                                                   | _rr  |
| مرزامحمه رفيع سودا، كليات مدودا، جلد دوم، مرتب شس الدين صد يقى (لا بور: مجلس ترقى ادب، ١٩٧٦ء)، ص٢٢- | _17  |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۹۱۔                                                  | _10  |
| نظیرا کمرآبادی، کهلیات منظیر، مرتب مولانا عبدالباری آسی( ککھنو،۱۹۵۱ء)،ص ۴۳۹۷                        | _14  |
| علی جواد زیدی، A History of Urdu Literature، صافا–۱۹۵۔                                              | _12  |
| غلام رسول میر، نوائیے سدو ش( لا ہور: جامعہ اشر فیہ، س ن)، ص۳۹۲۔                                     | _17  |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۲۳_                                                  | _19  |
| اکبراله آبادی، کلیات اکبر( کراچی: پنجاب پېلشرز،س ن)،ص۷۰۱_                                           | _**  |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۰۳                                                   | _٣   |
| محمد اقبال، کلیات اقبال (لاہور: اقبال اکادمی، ۱۹۹۷ء)، ص1۱، ۲۷۲، ۱۷۵، ۳۳۷۔                           | _٣٢  |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۴۔                                                   | _~~  |
| فیض احمرفیض، نسبخه ہائے وفا(لاہور: مکتبہ کاروال،س ن)،ص۶۷۷۵۲                                         | _mr  |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۵۰                                                   |      |
| شبلى نعمانى، شعرالعبيهم ،جلد پنجم(اسلام آباد : نيشنل بك فاؤنڈيشن،س ن)۔                              | _٣٩  |
| تاريخ ادبيات مسلمانان پا كستان و مېند، <i>جلد چېارم(لامور: پنجاب يونی ورځی، س ن)، ص</i> ۱۸۸-        | _12  |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۳۳_                                                  | _٣٨  |
| حفيظ جالندهری، چراغ سعر (لا ہور: دفتر شاہنامہ اسلام ہں ن)۔                                          | _٣٩  |
| حفیظ جالندهری، ذغبهه زار (لا بور بحکس اردوی ن) ،ص۵۹_                                                | _^*  |
| حفیظ جالندهری، سدوز و سیاز (لا ہور: مجلس اردوءس ن )،ص ۵۹_                                           | _1~1 |
| علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۲۳_                                                  | _~~  |
| فیض احمد فیض، نسبی خه سائر وفایص ۲۹–۲۰۲۰                                                            | _~~  |
| ن م راشد، کلیات د اسد(لابور: مادرا پکشرز،۱۹۹۱ء)_                                                    | _~~~ |

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

- ۴۵ \_ مرزا محمد رفیع سودا، کلیات مسودا، جلداول (ککھنو: مطبع نولکشور ۱۹۳۲ء)، صP۰۹\_
- ۴۷ جميل جابی، تاريخ ادب اردو، جلد اول (لا بور بجلسِ ترقي ادب، ۱۹۸۷ء)، ص ۵۳۵ ۵۳۹
- ۳۷۔ زاہرمنیر عام (مرتب)، کیلیات میں سوز (حصبہ اول)، مقالہ برائے پی ایچ ڈی (غیر مطبوعہ)،ادر نیٹل کا ک<sup>ل</sup> لاہور،۱۹۹۹ء،ص۳۷۔
- ۳۹- نظلام عباس، احمد نديم قاسمي بحيثيت شاعر، مقاله برائر ايم ارارد (غير مطبوعه)، گوزمنت كارلج لا بور، ۸۸-۱۹۸۷-۳۱۲-
  - ۵۰ زاہد صین انجم، ہمارے اہل قلم (لاہور: ملک بک ڈیو، ۱۹۸۸ء)، ص۰۲ م
    - ۵۱\_ ایضاً، ص۲۲\_
  - ۵۲ تاريخ ادبيات مسلمانان پاكستان و مند، جلد پنجم (لامور: پنجاب يوني ورش، س ن)، ص ۱۳۲
- The District and States Gazetteers of the Punjab (India), Vol. IV, (Lahore: Research محمت Society of Pakistan, 1979), p. 398.
  - ۵۴ ، آغا بجوشرف، ''شکوه فرنگ'، مرتب عبادت بر یلوی، اور ئینٹل کالج میگزین (مارچ، جون ۱۹۷۳ء) ۔
    - ۵۵۔ عبادت بریلوی (مترجم)، (سالد کا نات الجوْ<sup>،</sup>، اور ئینٹل کالج میگزین (مَکَ ۱۹۲۵ء)۔
      - ۵۹ جمیل جالبی، تاریخ ادب اردو، جلد اول، ص۳۲۲ ـ
        - ۵۷۔ ایضاً، ص۱۱۴

Ī

صائمه ارم

- ۵۸\_ اليضاً، جلد دوم، ص ۸۴۰۱\_
- ۵۹ سهیل بخاری، اردو داستان (اسلام آباد: مقتدره قومی زبان، ۱۹۸۷ء)، ص۱۵۰
- ۲۰ شہلا پروین، ہے نظیر شاہ وارثی، مقالہ برائے ایم اے (غیر مطبوعہ)، اور نیفل کالج لاہور، ۱۹۲۲ء، ص۲۱۔
  - ۱۱ تاریخ ادبیات مسلمانان پاکستان و مند، جلزنم (لاہور: پنجاب یونی ورشی، س ن)، ص ۱۳۔
    - ۲۲\_ على جواد زيدى، History of Urdu Literature ، ص ۲۲\_
- ۲۳ اللم فرخی، محمد حسین آزاد، حیات اور تصانیف، حصه دوم ( کراچی: انجمن ترقی اردو پاکتان، ۱۹۲۵ء)، ص ۷ -
  - ۲۴ به مولانا الطاف حسین حالی،یاد تکار خالب،مقد مغلیل الرحمٰن داؤدی (لا ہور مجلس ترقی ادب،س ن)،ص۳۴۔
    - ۲۵ فیض احمرفیض، نسبخه بهائر وفاج فلیپ۔
    - ۲۲ . عبدالحق، خصرتی (کراچی: کل پاکتان انجمن ترقی اردو، ۱۹۹۱ء)، ص•۱۔
      - ۲۷ می جواد زیدی، A History of Urdu Literature، صسال
  - ۲۸ ..... تور اجم علوى، ذوق: سوانح و انتقاد، مقدمه عابد على عابد (لامور بجلس ترقى ادب ، ۱۹۲۳ء)، ص ۲۹ ....
    - ۲۹\_ على جواد زيدى، A History of Urdu Literature، ص٢٩\_
    - ۲۰- خواجد محر ذکریا، نئے پرانے خیالات (لاہور: لاہور اکیڈی، ۱۹۷۰ء)، ص۲۲۷-۲۲۹۔
      - ا2۔ ایضاً، ص۲۳۹-۲۴۰۰

| _27  | وحيد مرزا، The Life and Works of Amir Khusrau (لا ہور: ۲۵–۱۹ء)، من کرا۔                                    |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| _2٣  | علی جواد زیدی، A History of Urdu Literature، ص+۷۔                                                          |
| -2M  | ما تک ٹالا، پریم چند اور تصانیف پریم چند( نی وبلی: ماڈرن پېشنگ باوَس،۱۹۸۵ء)،ص۵۱–۲۵_                        |
| _20  | علی جواد زیدگ، History of Urdu Literature ، ص۲۵-                                                           |
| _24  | ايضاً،ص٢٣٢_                                                                                                |
| _22  | عبدالحق، نصرتی،ص•ا۔                                                                                        |
| _2^  | حافظ محمود شیرانی، مقالات حافظ محمود شدیراندی، جلد مفتم، تقدیر پڑھی راج راسا (لاہور بجلس ترقی ادب، ۱۹۷۲ء)، |
|      | ص ١-٣٩ -                                                                                                   |
| _29  | غلام حسین ذوالفقار،''اییام گواور دیگر شعرا''،ص۲۴–۲۵ _                                                      |
| _^+  | على جواد زيد کې A History of Urdu Literature ، ص۲۷۷۷ م                                                     |
| _^1  | اييناً،ص ١٢٨_                                                                                              |
| _^/  | اييناً،ص٢٣٢_                                                                                               |
| _^٣  | اييناً،ص ۵ کار                                                                                             |
| _^^  | اييناً،ص٨٥_                                                                                                |
| _^۵  | Oxford Advanced Learner's Dictionary, p. 128.                                                              |
| _^1  | علی جواد زیدگ، A History of Urdu Literature، ص۲۵۵                                                          |
| _^∠  | کلیم الدین احمد، اردو شاعری پر ایك نظر، حصه اول (لامور:عشرت پباشنگ بك فاؤندیشن، ۱۹۸۳ء)، ص۲۴۷_              |
| _^^  | علی جواد زید کی History of Urdu Literature ، ص۲۷_                                                          |
| _^9  | کلیم الدین احمہ، اردو تنقید پر ایک نظر(لاہور: پیلٹنگ ہاؤں، س ن)،ص ۱۹۰۰                                     |
| _9+  | علی جواد زیدگ، History of Urdu Literature ، ص۲۶۵-                                                          |
| _91  | کلیم الدین احمد، اردو تنقید پر ایک نظر، ۲۰۰۰ ـ                                                             |
| _91  | حام <sup>ر حس</sup> ن قادری، داستان تاریخ اردو(لا <i>بور</i> :اردوک <b>یُری،۱۹۸۸ء)، ص۳۲۳–۳۲۴</b>           |
| _91" | غلام حسین ذوالفقار، گاندهی:لیسان العصر کری نظر میں(لاہور: سنگ میل پبلی کیشنز، ۱۹۹۲ء)،ص۱۵۲۔                 |
| ۹۴_  | علی جواد زیدگ، History of Urdu Literature ، ص۲۸۲_                                                          |
| _90  | ايضاً،ص٢٨١_                                                                                                |
| _97  | نولنه محرز کریا، اکبر الله آبادی، ص ۱۸–۱۹-                                                                 |
| _92  | پاكستانى اېل قلم كى ڈائريكٹرى(اسلام <b>آب</b> اد: اكاد <b>ى ادبيات پاكستان، 1 ن) -</b>                     |
| _9^  | اييتماً _                                                                                                  |
| _99  | على جواد زيدى، History of Urdu Literature ، ديماچه-                                                        |
|      |                                                                                                            |

### مآخذ

احمر بکیم الدین۔ اردو شاعری پر ایک نظر۔حصہ اول۔لاہور بعشرت پبشنگ بک فاؤنڈیشن، ۱۹۸۳ء۔ \_\_\_\_\_ اردو تنقید پر ایك نظر-لامور: پېشنگ باوّس، سن-اقال، ثمر - كليات اقبال - لا مور: اقبال اكادمى، ١٩٩٧ء -ا كبرآبادي، نظير - كيات ينظير - مرتب مولانا عبدالباري آس - كلهنو، ١٩٥١ء -الدآبادي، اكبر- كليات اكبر -كراچى: پنجاب پېشرز، س ن-الجم، زابد حسین - بهمار ابل قلم-لا ہور: ملک بک ڈیو، ۱۹۸۸ء-بخاری شهیل - اردو داستان -اسلام آباد: مقترره قومی زبان، ۱۹۸۷ء -بريلوي،عبادت (مترجم)۔" رساله کائنات الجؤ'۔ اور ڈینٹل کالبر میگزین (مَتَی ۱۹۲۵ء)۔ پاکستانی اہل قلم کی ڈائریکٹری۔ اسلام آباد: اکادمی ادبیات یاکتان، س ن۔ پروین، شہلا ۔ بر نظیر شاہ وارث<sub>ی</sub> ۔مقالہ برائے ایم اے(غیر مطبوعہ )۔اورُنیٹل کالج لاہور، ۱۹۲۲ء۔ تاريخ ادبيات مسلمانان پاكستان و سند-جلد جمارم-لاہور: پنجاب يونى ورشى،س ن-₹ تاريخ ادبيات مسلمانان پاكستان و سند - جلر يجم - لامور: پنجاب يوني ورشي، س ن-تاريخ ادبيات مسلمانان پاكستان و سند - جلدنم - لا مور: پنجاب يونى ورش، س ن-لأنسه ارم ٹالا، مانک - پریم چند اور تصانیف پریم چند نی دبلی: ماڈرن پبشنگ باؤس،۱۹۸۵ء -جالبی جميل - تاريخ ادب اردو - جلداول - لا ہور بجلسِ ترقي ادب، ١٩٨٧ء -جالندهري، حفيظ - جداغ مدجو -لا ہور: دفتر شاہنامہ اسلام، س ن-\_\_\_\_\_ مخمه زار به لاہور:مجلس اردوہ من ن۔ ۔ سبہ ز و سیاذ ۔لاہور بمجلس اردویں ن۔ حالی مولانا الطاف حسین۔ ماد گار غالب ۔ مقدمہ خلیل الرحن داؤدی۔لاہور بمجلس ترقی ادب س ن۔ ذوالفقار، غلام حسین -''ایهام گواور دیگر شعرا'' - تساریخ ادبیبات مسله انسان پا کستان و مهند -جلد دوم -لا بور: پنجاب یونی ورشی، س ن ۔ \_\_\_\_\_ گاندهی:لسان العصر کی نظر میں۔لاہور: سکّ میں پلی کیشز، ۱۹۹۱ء۔ راشر، ن م - كليات راشد - لا مور: ماورا يبشرز، ١٩٩١، -زكريا،خواجه محمد اكبير الله آبادي به لا ہور: سنَّك ميل پبشرز،۱۹۹۴ء به \_\_\_\_\_ نئے پرانے خیالات۔لاہور:لاہوراکیڈمی، + ۱۹۷۔ زیدی، علی جواد - A History of Urdu Literature - بمبنی: سہانتیہ اکیڈمی، ۱۹۹۳ء -۔'' تاریخ ادب کی تدوین'' ۔ فک وریاض ۔نٹی دبلی: مکتبہ جامعہ کمیٹڈ، نومبر ۵۷۹۱ء۔ ۔ دوادہی اسکول *۔ کھن*ؤ: نسیم بک ڈیو جولائی ،• ۱۹۸*ء*۔ سروری،عبدالقادر - حدید ار دو شاعری - حیدرآیاد دکن،۱۹۳۲ء-

صائمه ارم ۱۳۹

انگریزی کتب

The District and States Gazetteers of the Punjab (India). Vol. IV. Lahore: Research Society

of Pakistan, 1979. Oxford Advanced Learner's Dictionary. رفاقت على شاہد \*

اردوكا صبحافتي ادب: تعريف، تشكيل، روايت

ار تعریف تمہید آن سے ٹھیک تمیں (۳۰ ) برس پہلے رشید حسن خال مرحوم نے لکھا تھا: بیہ شہور بات ہے کہ صحافت اور اُدب میں تضاد کی نسبت ہے۔ رشید حسن خال نے سامنے کی بات کو موثر اُدبی پیراے میں بیان کیا ہے۔ آمیرے اِس مضمون کا محث بھی کچھ اِسی طرح کا ہے۔ میں نے اُدب اور صحافت کے بظاہر متضاد تعلق میں اشتر اک عمل کا ایک رنگ واضح کرنے کی سعی کی ہے۔ ہمارے ہاں عام طور پر اُردو اُدب اور اُردو صحافت میں

دے کر دو چار مضامین سے آگے بات نہیں بڑھتی۔ ان میں رشید حسن خال کا مضمون سب سے اہم ہے۔ اُن کے بعد اس موضوع پر ڈاکٹر ابوالکلام قائمی کا مضمون اہم ہے۔ اُردو صحافت کی دوسو سالہ تاریخ میں ہزاروں اخبار، رسالے اور جریدے شائع ہوتے رہے ہیں اور آج بھی ہو رہے ہیں۔ اس قدر کثیر وعظیم سرماے کا تجزیاتی مطالعہ کرنے سے معلوم ہوگا کہ اس میں اُدبی مواد بھی اِسی اعتبار سے کثیر تعداد میں موجود ہے۔ اِس صحافتی اُدبی مواد کو کم تر نہیں جانا جا

فاقت على شاہد ١٣١

سکتا۔ اتن کثیر تعداد کے صحافتی ادبی مواد کی موجودگی تقاضا کرتی ہے کہ اس کی نوعیت، تاریخ، روایت، مقدار اور اقسام پر تفصیل سے تحقیق، تجزیہ اور نتقید کی جائے۔ اس مواد کے کتابیاتی اشاریے بھی تیار ہونے ہاتی ہیں۔" اس مقالے میں ابھی اُمور سے متعلق تحقیقی وتعارفی مباحث پیش کیے جا رہے ہیں۔ **اُدب اور صحافت** 

اُدب اور صحافت کی اِس بحث میں دواُمور کی وضاحت شروع میں ہو جانی جاہے۔ ان میں ایک''ادب'' اور''صحافت'' کے بنمادی سروکار ہے اور دوسرا ان کی عملی حدود کے تعین سے تعلق رکھتا ہے۔ اس وضاحت کا فائدہ بہ ہے کہ متعلقہ اُمور کے بارے میں بنیادی باتیں ذہن میں رہیں گی۔ آسانی کی خاطر طویل بحثوں میں پڑنے کے بجاے میں صرف رشید حسن خاں اور ڈاکٹر ابوالکلام قاسمی کے بیان کردہ مباحث سے سروکار رکھوں گا۔ اُدب اور صحافت کے موضوع پر ان دونوں کے مضامین اہم ہیں، لہٰذا ان سے متعلق تصورات کی وضاحت بھی انھی کے بہانات کی روشنی میں ہونا مناسب تر ہے۔ رشید حسن خاں نے اپنے مضمون'' اُدب او رصحافت'' میں ان دونوں کے تعلق سے جو بحث کی ہے، اُس کا خلاصہ بیہ ہے کہ اخبار میں خبریں ہوتی ہیں، وہ بھی مختصر، وقتی اور ہنگامی نوعیت کی۔ اس کے بعد ابڈیٹوریل (editorial) قدرت تفصیل سے ہوتا ہے جو کسی خاص اور متاثر کن واقعے ، معاملے یا حادث پر تحریر کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد کالموں، مضامین او رخیقی تحریروں (نظم، افسانہ، مضمون، وغیرہ) پرمشتل تحریروں کا نمبر آتا ہے۔ ان میں سے خبروں، ایڈیٹوریل، کالموں او رغیر اُدیی مضامین، وغیرہ کا اثر کچھ کم یا زیادہ عرصے کے بعد زائل ہو جاتا ہے۔ان کے سواجن تحریروں میں اعلیٰ ادبی اقدار یائی جاتی ہیں، وہی اخبار میں سے زندہ رہ جاتی ہیں، بقیہ محض اخبارات و رسائل کے دفینوں کی حیثیت سے باقی رہتی ہیں۔ اس ساری بحث کے بعد رشید<sup>ح</sup>ن خال نے جو نتیجہ اخذ کیا ہے، وہ ہیہ ہے: برا ادیب اور سجا ادیب وقق اور ہنگامی مفاد کو مطمع نظر قرار نہیں دیتا۔ اس سطحیت کو وہ اُن لوگوں کے لیے چھوڑ دیتا ہے جوخسارے کا سودا کرنے کے قائل نہیں ہوتے .....<sup>م</sup>

اس اقتباس اور مندرجہ بالا بحث کے تناظر میں وہ مزید لکھتے ہیں کہ اخبار میں خبریں، ادارتی شذرات، کالم، وغیرہ تجارتی مقاصد کی غرض سے ایک طے شدہ پالیسی کے تحت لکھے جاتے ہیں۔ ان

کے لکھنے والے عموماً ادارے کے ملازم ہوتے ہیں۔ وہ ملازم ہوں یا با قاعدہ ملازم نہ ہوں، بہرحال ادارے یا اخبار کی طے شدہ پالیسی کے تحت ہی ککھنے پر مجبور ہوتے ہیں۔ اس کے مقابلے میں ادب آ زاد رہ کر اور این ذہنی صلاحیتوں کو آ زادانہ طور پر استعال کر کے ہی تخلیق کیا جا سکتا ہے۔ اس کے علاوہ اخبار ایک کارخانہ ہے۔ اس میں رپورٹر، خبر نولیں، خبریں ترتیب دینے والا/ والے، مدر، مالک، سب الگ الگ اور اینے اپنے دائرہ کار میں رہتے ہوئے خدمات انجام دیتے ہیں۔ اخبار میں خبروں، ادارتی تحریروں، کالم، مضامین، وغیرہ کی اشاعت کے پیچیے ان سب کی کاوشیں شامل ہوتی ہیں۔ یوں خبر کے حصول سے لے کر اخبار کی اشاعت تک کے مراحل اجتماعی اور پنجایتی عمل کے ذریعے سرانجام دیے جاتے ہیں۔ اس کے مقابلے میں: اً دی تخلیق خالص شخصی اور ذاتی معاملہ ہے، اسے بھلا اس کو آپر یڈوطریق کار اور اس تجارتی مطح نظر سے کیا واسطہ! یہی دجہ ہے کہ اخبار میں کام کرنے والے کیے ہی ہوں،مگراس کا بیش تر حصّہ خالص صحافتی ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں ایک اور پہلو کی جانب توجہ مبذول کراتے ہوئے وہ مزید داضح کرتے ہیں کہ اخبار میں خبر سے لے کر شذرات اور کالم تک میں اخبار یا ادارے کی مخصوص یالیسی، مالک اور مدیر کے مزاج ادر افتادِ طبع کی چھاپ موجود ہوتی ہے۔ یہ چیز ان تحریروں کو اُدب بننے سے روکتی ہے، کیونکہ ان تحریروں میں شخصیت اورطبیعت کا انفرادی رنگ اور جذبہ واحساس شامل نہیں ہوتے۔ اس سے یہ نتیجہ نکلا کہ: اصل چز لکھنے والے کا طرزِعمل ہے، اس کا اندازِ فکر اور اندازِ نظر۔ ۲ ڈاکٹر ابوالکلام قاشی نے اینے مضمون ''ادبی صحافت اور ادبی رویے'' میں ادب اور صحافت سے متعلق کچھ اور نکات پر بحث کی ہے۔ اُن کے الفاظ میں: خالص صحافت معلومات کی فراہمی اور إطلاعات کی تر پیل سے علاقہ رکھتی ہے اور اَدب میں زبان کے استعال کی نوعیت دبیز، بنہ دار یا بڑی حد تک بالواسطہ اظہار کی ہو جاتی ہے ..... اخبارات کی خبریں یا فیچر کے وسلے سے سی خیال، نقطہُ نظریا معلومات کو جیسے بی قارمی تک پہنچا دیا جاتا ہے، اُس وقت وسیلہُ اظہار کی حیثیت سے زبان کا كردار ختم ہو جاتا ہے، جب كه أدبي اظہا رميں ترسيل خيال كاعمل اينے آپ ميں

ڈاکٹر ابوالکلام قاسمی نے میقانیت، لیمنی مخصوص و قفے کے ساتھ اشاعت کو صحافت کی مجبور کی اور اُدب سے دوری کا ایک سبب بتایا ہے۔ <sup>۸</sup> یہ بات غیر اُدبی اخبارات و رسائل کی خبروں، اُن کے ادارتی شذرات، کالموں، مضامین، مراسلوں، خطوط، وغیرہ پر تو صادق آتی ہے لیکن اُدبی صحافت اور صحافتی اُدب کو اس سے مُستخلی قرار دینا پڑے گا۔ ڈاکٹر ابوالکلام قاسمی، مدیر کے کردار کو اہم گردانتے ہیں اور اُس کے مزان و مذاق کو اُدبی جریدے کی رجمان سازی کے لیے بنیادی قرار دیتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہاں بھی اُن کی مراد محض اُدبی صحافت ہے، عام صحافت نہیں۔ اس کے بعد اُن کے مضمون کا محث تمام تر اُدبی صحافت سے متعلق ہو چومضمون کے عنوان سے بھی ظاہر ہے۔ یہ تمام ہمارے دائرہ بحث سے خارج ہیں۔ سے خارج ہیں۔

ساتھ ساتھ اختصار — عام صحافت، یعنی عام اخبارات و رسائل کی مجبوری ہیں۔ اخبار میں شائع ہونے والی خبروں، ادارتی شذرات، کالموں، مضامین، مراسلات، خطوط، اطلاعات، وغیرہ کا مقصد فوری تاثر قائم کرنا ہوتا ہے۔ بیسب پچھ تجارتی مقصد کے لیے اور طے شدہ و راہ نما اصولوں اور منصوب کے تحت کل کرنا ہوتا ہے۔ بیسب پچھ تجارتی مقصد کے لیے اور طے شدہ و راہ نما اصولوں اور منصوب کے تحت کلما جاتا ہے۔ اخبار یا رسالے میں خبر سے لے کر اشاعت تک کے مراحل طے کر نے میں جو افراد معاون بین جو افراد معاون بنتے ہیں، وہ اخبار یا رسالے میں خبر سے لے کر اشاعت تک کے مراحل طے کرنے میں جو افراد معاون بنتے ہیں، وہ اخبار یا درسالے میں خبر سے لے کر اشاعت تک کے مراحل طے کرنے میں جو افراد معاون بنتے ہیں، وہ اخبار یا دارے کے ملازم ہوتے ہیں اور ادارے کے ماحل کی پاں داری معاون بنتے ہیں، وہ اخبار یا دارے کے ملازم ہوتے ہیں اور ادارے کے مقاصد، راہ نما اصولوں کی پاں داری ضرور یات کے تایع رہ کر خدمات انجام دیتے ہیں۔ اُن سب کی مشتر کہ جدو جہد یا زیادہ بہتر طور پر، ضروریات کے تابع رہ کر خدمات اخبار کا پیٹ بھرتا ہے اور اخبار یا رسالے میں ذور یونے ہیں۔ وہ این اُفتاد طبع کے خلاف ادارے کے مقاصد، راہ نما اُصولوں اور معرور یات کے تابع رہ کر خدمات اخبام دیتے ہیں۔ اُن سب کی مشتر کہ جدو جہد یا زیادہ بہتر طور پر، محرور بیات کے تابع رہ کر خدمات اخبام دیتے ہیں۔ اُن سب کی مشتر کہ جدو جہد یا زیادہ بہتر طور پر، اُختا یو پی کوشوں کی بدولت اخبار کا پیٹ بھرتا ہے اور اخبار یا رسالہ شائع ہوتا ہے۔ اس کی مشتر کہ حدو جہد یا زیادہ بنتر طور پر، محرور یوت پڑا یک کوشوں کی بدولت اخبار کا پیٹ بھرتا ہے اور اخبار یا رسالہ شائع ہوتا ہے۔ اس کی مقدوں یا کادشوں کی مذوں کی مذہ میں وقت اور زمانے کی قدر نہیں ہوتی۔ بڑا اُدب ہنگا می نوعیتوں اور مردور یوں اور کہ میں اور اور ہو کر خلیق ہوتا ہے۔ اور اخبار یا رسالہ میں مقدی ہوتا ہے۔

میں صرف تخلیق کار کی ذات شامل ہوتی ہے، کسی غیر کی نہیں۔ اُدب پارے پر ادیب کے انداز، فکر اور شخصیت کا اثر لازمی طور پر پڑتا ہے۔ اُدب میں زبان کے فن کارانہ استعال کو فوقیت دی جاتی ہے۔ اُدب میں خبر کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی، بلکہ خبر کے تناظر میں جو جذبہ، احساس اور خیال، اندازِ بیان، اُسلوب اور زبان ظاہر ہوتی ہے، اُس کی اہمیت ہوتی ہے۔

جہاں تک اُدب او رصحافت کی بحث میں دوسرے سروکار کا تعلق ہے، یعنی اُدب اور صحافت کی عملی حدود کیا ہیں؟ اس سروکار میں اس أمر کا مطالعہ کیا جاتا ہے کہ '' أدب'' اور ''صحافت' کے تعین کے بعد اخبار یا رسالے میں ان دونوں کی نمائندہ تحریروں کو ایک دوسرے سے الگ کیسے کیا جائے؟ دونوں کی حدود کو کیسے شمجھا جائے اور ان کا تعین کیسے کیا جائے؟ ادب اور صحافت کی بحث کے دوران کس مواد سے ہمیں سروکار رکھنا جا ہے اور کسے خارج از بحث قرار دینا جا ہے؟ یہ اور ان جیسے دیگر سوالات کا جواب بھی رشید حسن خال نے جامعیت اور خوب صورتی کے ساتھ دیا ہے۔ لکھتے ہیں: ہمیں ان خروں سے بحث نہیں کرنا ہے جواخبار کے لیے اصلاً مسالا مہا کرتی ہیں۔ وہ بالکل الگ ایک حصہ ہے۔ خبریں کیسی ہی ہوں، وہ خبریں ہوتی ہیں اور خبریں رہتی ہیں۔ جب ان خبروں کی بنیاد پر کچھ اور لکھا جاتا ہے، وہ ایڈیٹوریل نوٹ ہو، کوئی مضمون ہو، کوئی افسانہ ہو، نظم ہویا ڈراما؛ تب اُدب اور صحافت کی بحث شروع ہوتی ہے۔ 9 اسى سلسلے ميں ڈاكٹر ابوالكلام قاسمى لکھتے ہيں: زبان کے خلیقی کردار کے سبب ادب اور تر سیلی کردا رکے باعث صحافت کے مقاصد اور طریق کار کچھا تنے مختلف تصور کیے جاتے ہیں کہ ددنوں میں اشتراک کی تلاش اسی حد تک محدود ہے کہ ادب اور صحافت دونوں میں اپنے مدعا اور مافی الضمیر کا اظہار بنیادی اہمیت رکھتا ہے۔ تاہم صحافت کی بنیادی صفت چونکہ میقات کی بابندی ہے، اس لے میقاتی یا periodical ہونے کی صفت روزناموں، ہفتہ دار اخبارات اور ماہ نامے یا سہ ماہی پاشش ماہی کی صورت میں شائع ہونے والے رسالوں میں کیساں طور پر مشترک ہوتی ہے۔\*ا

ان دونوں بیانات سے واضح ہوا کہ جن خبروں، ادارتی شذرات، کالمول، مضامین وغیرہ ک

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

ج لغات میں اِس اصطلاح کا اندراج نہیں ہے۔ اس کی وجہ یہی نظر آتی ہے کہ نہ تو '' اُدبی صحافت'' پر اس قدر لکھا گیا کہ جس کے باعث میہ اصطلاح رائح ہو سکتی اور نہ میہ اصطلاح تحریروں میں ''<sup>عل</sup>) عام طور پر استعال ہوئی ہے۔ ویسے تو میہ اُدبی اصطلاح قاملِ فہم ہے۔ رشید حسن خاں اس کی وضاحت ''<sup>عل</sup>) '' اُدبی صحافت'' کو اگر ایک اصطلاح کے طور پر استعال کیا جائے تو پھر اس کا اطلاق ''ادبی یا نیم اُدبی رسالوں پر بہتر طور پر ہوگا، مگر میہ ایک الگ اور ایک مستقل موضوع ہے جو ایک مفصل مقالے کا طلب گار ہے۔<sup>1</sup>

ہوتا ہے:

ان دونوں بیانات سے واضح ہے کہ ''اوبی صحافت'' کا اطلاق ادبی اخبارات و رسائل پر ہو گا۔ ایسے اخبارات و رسائل جن کا مقصد اور منشا ادب کی اشاعت ہو۔ جیسے اُردو گلدستے، مسخن ن (لاہور)، زمان (کان پور)، ادیب (الہ آباد)، صبح اُمید (کھنو)، صلاح عام (دبلی)، معارف (اعظم گڑھ)، ہنڈستانی (الہ آباد)، ادیب (پثاور)، زبان (منگرول، گجرات)، وغیرہم۔

رشید حسن خال نے ''ادبی صحافت'' میں ادبی اور نیم ادبی رسالوں کو شامل کیا ہے۔ '' نیم اُدبی'' سے اُن کی کیا مراد ہے؟ اس کی کوئی وضاحت اُنھوں نے نہیں کی۔ غالباً اُن کے نزدیک '' نیم اُدبی'' رسالے وہ میں جن میں اُدب کے ساتھ دیگر موضوعات حیات سے متعلق تحریریں بھی شائع ہوتی رہی ہیں یا ہوتی ہیں، جیسے بیسویں صدی (نئی دبلی)، شمع (نئی دبلی)، منادی (نئی دبلی)، دروی بن (نئی دبلی)، اور اِن جیسے دیگر رسائل۔ اگر ایسا ہی ہے تو اس سلسلے میں یہ سوال سر اُشا تا ہے کہ ان رسائل میں جو اُدبی تحریریں شائع ہوتی رہی ہیں، وہ اعلیٰ اُدب میں شار ہو سی بوتا ہے کہ ان رسائل میں جو اُدبی تحریریں شائع ہوتی رہی ہیں، وہ اعلیٰ اُدب میں شار ہو سو یا نئی نہیں؟ یہ انظہر من القمس ہے کہ دو ایک مستشیات کو چھوڑ کر ان رسائل میں سنجیدہ او راعلیٰ اُدب شائع نہیں؟ یہ رہا، بلکہ جے رشید حسن خال نے ''صحافیانہ اُدب' کہا ہے (جس کی تفصیل آ گے آتی ہے)، یہ تحریریں اُس کے تحت آتی ہیں۔ ان رسائل (اور ان جیسے دیگر رسائل) کا مقصد چونکہ لوگوں کی عام دلچی کی ک تحریریں شائع کرنا ہوتا تھا یا ہوتا ہے، اس لیے اُخیں ''اُدبی صحافت'' میں شامل کرتے ہوئے تال ہونا جرا ہیں جو اُدبی کار ماہوتا ہوتا ہے، اس لیے اُخیں ''اُدبی صحافت'' میں شامل کرتے ہوئے تال ہونا ہو ہو جن کا معصد میں خال نے ''معان کو نہوں کی اُدبی صحافت'' کا اطلاق صرف اُنھی اُدبارات، رسائل اور ہو ہو جن کا معصد اُدبی کا معمد اُدبی کا اُن اور

یہ اِصطلاح ''ادبی صحافت'' سے بھی زیادہ اجنبی ہے۔ اس کا بھی اندراج لغات سے غیر حاضر ہے۔ یہ اصطلاح بھی صحیح استعال نہیں ہوتی۔''ادبی صحافت'' کی اصطلاح تو پھر بھی کسی حد تک مستعمل ہے لیکن معلوم ہوتا ہے کہ''صحافیانہ ادب'' کی اِصطلاح شاید رشید حسن خال کے سوا کسی نے استعال نہیں کی۔ اُنھوں نے اپنے مضمون میں یہ اصطلاح کم سے کم چودہ بار ککھی ہے۔ ان میں سے پانچ جگہ''صحافیانہ ادب'' او رباقی جگہوں پر''صحافیانہ تحریریں''،''صحافیانہ انداز''، وغیرہ جیسی اصطلاحیں ملتی ہیں۔ سا ان سب کا تعلق ''صحافیانہ ادب'' سے ہے۔ اُنھوں نے ''صحافیانہ ادب'' کی وضاحت یوں کی ہے:

فاقت على شاہد ٢

#### بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

تی رشید حسن خال کے اس بیان کے دو هتے ہیں۔ پہلے هتے میں ''صحافیانہ ادب'' بطور موضوع با یا مضمون کی بات کی ہے، جب کہ دوسرے حصّے میں اُنھوں نے اسے ایک ربحان قرار دیا ہے۔ میں اس با یا مضمون کی بات کی ہے، جب کہ دوسرے حصّے میں اُنھوں نے اسے ایک ربحان قرار دیا ہے۔ میں اس با یا معاد اور خالص ادب کے سلسلے میں اسے رُبحان سجھنا چا ہیے۔ دونوں کا دائرہ عمل اور طریق استعال با چاہیے اور خالص ادب کے سلسلے میں اسے رُبحان سجھنا چا ہے۔ دونوں کا دائرہ عمل اور طریق استعال ایک دوسرے سے جُدا ہے۔ صحافت میں اس کی موجودگی اور حیثیت ایک فطری کی طرح کام کرتی ہے۔ اس سے مراد ایسی تحریوں سے ہے جو بظاہر ادبی مزاج کی حامل ہوں لیکن سنجیدہ اور اعلیٰ ادب ار رکھتی ہیں، اس کے بعد بھلا دی جاتی خال نے واضح کیا ہے کہ ایسی تحریوں پر اور اعلیٰ ادب ار رکھتی ہیں، اس کے بعد بھلا دی جاتی ہیں۔ اس کے مقابلے میں سنجیدہ اور بڑا ادب تادیر اور اعلیٰ

رشید حسن خال کی مذکورہ بالا تعریف میں دوسرا حصہ رجحان کی نشان دہی کرتا ہے، لیعنی صحافیوں کی طرح بے لگام و بے پناہ لکھنا اور کم سے کم عرصے، دورانیے میں لکھنا اور لکھتے جانا۔ ایسے لکھاری عموماً بڑا ادب تخلیق کرنے کی صلاحیت سے بہرہ ور نہیں ہوتے۔صحافت کے میکانگی چگر اور صحافیانہ ربحان سے بڑے ادیب کی طبیعت کو مناسبت بھی نہیں ہوتی۔ بڑا ادیب یا اعلٰی ادب تخلیق کرنے کی صلاحیت سے قیض یاب کسی مجبوری کے تحت اگر صحافت کے میکا کلی نظام کا دھتھ بندا بھی ہے تو اخبار یا رسالے کے لیے ''صحافیانہ' میکا کلی نظام سے باہر تخلیق کر سکتا ہے۔ تاریخ شاہد ہے کہ ایسے اد یوبل اور تخلیق کاروں نے بڑا اُدب ''صحافیانہ' میکا کلی نظام سے باہر تخلیق کیا۔ اس حوالے سے مثال کے طور پر بیدیوں نام لیے جا سکتے ہیں۔ ان میں عبدالحکیم شرر، ریاض خیر آبادی، مولوی محبوب عالم، حمد علی جو ہر، مولا نا حسرت موہانی، نیاز فتح پوری، اختر شیرانی، سیّدا متیاز علی تاج، عبدالمجید سالک، چراغ حسن حسرت، غلام رسول مہر، مولوی عبدالحق، فیض ، احمد ندیم قائمی کے نام پلا تلکق لیے جا سکتے ہیں۔ اُنھوں نے اور اِن چیسے دیگر مشاہیر اُدب نے اپنی مایڈ ناز اُدبی تخلیقات صحافت کے دائرے سے باہر رہ کر تخلیق کیں۔ اس اُرول مہر، مولوی عبدالحق، فیض ، احمد ندیم قائمی کے نام پلا تلکقف لیے جا سکتے ہیں۔ اُنھوں نے اور اِن کے ساتھ اُن کا صحافیانہ اُدب بھی مائی ناز اُدبی تخلیقات صحافت کے دائرے سے باہر رہ کر تخلیق کیں۔ اس اُدب میں تفریق کر سکتے ہیں۔ اپنی مائیڈ ناز اُدبی تخلیقات صحافت کے دائرے سے باہر رہ کر تخلیق کیں۔ اس اُدب میں تفریق کر سکتے ہیں۔ اپنی مائیز ناز اُدبی تخلیقات صحافت کے دائرے سے باہر رہ کر تخلیق کیں۔ اس اُدرو میں صحافیانہ اُدب بھی ہمارے سامنے موجود ہے او رہم بڑی آسانی کے ساتھ دونوں قسم کے اُدو میں تو لوگ کو میں۔ اپن موجود ہو او رہم بڑی آسانی کے ساتھ دونوں قسم کے اُدو میں صحافیانہ اُدب کو کہ کی نہیں۔ اس سرمائے کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوگا کہ ہی سب لوگ یا تو دہ تھے جو اُدب کو صحافت کے انداز سے تجارت کا مال خیال کرتے سب لوگ یا تو دہ تھے جو اُدب کو صحافت کے انداز سے تجارت کا مال خیال کرتے

''صحافیانہ اوب' کے سرمائے کی تعداد کے سلسلے میں رشید حسن خان کا اندازہ یوں درست ہے کہ تحقیق کے مطابق اُردو صحافت کی دوسو (۲۰۰) سالہ تاریخ میں کم و میش دو ہزار اخبارات اور ایک ہزار رسائل و جرائد شائع ہوئے یا ہور ہے ہیں۔ ان میں ایسے اخبارات و رسائل بڑی تعداد میں ہیں جو چند یا پچھ شماروں کی زندگی پا کرختم ہو گئے۔ اس کے ساتھ ایسے اخبارات، رسائل و جرائد کی تعداد بھی خاصی ہے جو ایک عرصے تک دنیاے اُدب میں آب و تاب کے ساتھ جلوہ افروز رہے۔ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ ان ہزاروں اخبارات و رسائل میں کتنا اور کیا کیا اُدبی مواد موجود ہوگا۔ اتن کثیر تعداد میں اُدبی مواد کا جائزہ لیا جائزہ ایا جائزہ ایو کہ اس میں ''صحافیانہ اُدب' کی تعداد نہیں زیادہ، بلکہ کثیر نظلے گی۔

''صحافیانہ اُدب'' کی وضاحت کرتے ہوئے رشید حسن خال نے مثال کے طور پر نیآز فنچ پوری، کرثن چندر، خواجہ حسن نظامی اور ترقی پیند تحریک کے نام لیے ہیں اور واضح کیا ہے کہ ان کی جو بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

تحریریں رسائل و جرائد میں چھپی ہیں، اُن میں کچھ تو اُدب کے اعلیٰ معیار پر پوری اُتر تی ہیں، بقیہ ''صحافیانہ اُدب'' میں جگہ پانے کی مستحق ہیں۔<sup>۲</sup>' ج- صحافتی اُدب

پس منظر اور تاريخ :

اُردو میں صحافتی اُدب کی تشکیل کا مطالعہ کرنے کے لیے ہمیں اُردو اُدب کی تاریخ میں جھا نکنے کی ضرورت ہے۔ یہ واضح ہو چکا ہے کہ قدیم دور میں، یعنی حکہ شاہ کے عہد تک فارسی غالب زبان کے طور پر ہندوستان میں رائج تھی، علوم میں بھی اور اُدب کی سطح پر بھی۔ میرو سودا کا دور وہ پہلا سنگِ میل ہے جب شاعری کی حد تک اُردو یا ہندی یا ہندوی کو اہمیت ملنی شروع ہوئی اور اُردو اُدب کا دامن شاعری اور نثر کے معاطے میں وسیع ہونا شروع ہوا۔ اُس دور کی اُدبی تاریخ اور معاشرتی روایات کا

مندرجہ بالا صورت حال کو سامنے رکھا جائے تو ابتدائی دور کے اُردو اخبارات کے مواد اور اُد بی رجحانات کو سمجھنے میں مدد ملے گی۔ اس کی تفصیل میں جانے سے پہلے اِخصار کے ساتھ ہندوستان میں اخبار نو لیک کی تاریخ کا جاننا ضروری ہے۔

بھی اُسی جدید طریقہ کار اور مزام سے ہم آ ہتک ہوتی جو یور پی ماہر ین اپنے ساتھ لے کر آئے تھے۔ اس کے مظاہر جمیں اُن چند ابتدائی اخبارات میں تو نظر آتے ہیں جو یہاں انگریز حکمر انوں کی سر پرسی یا تعاون سے جاری ہوئے اور شائع ہوتے رہے ۔ جن اخبارات نے انگریزی تعلیم کی طرح انگریزوں یا یور پیوں کی ہر چیز سے بیر رکھا، وہ اخبار نو لی کے جدید طریقے اور سیلیقے سے خالی نظر آتے ہیں۔ اسی صورت حال اور تناظر میں اُردو صحافت کا آغاز ہوا۔ شروع میں جو اخبار کلتے سے جاری ہوئے، وہ عام طور پر انگریز حاکموں کی سر پرسی یا اعانت کے ساتھ شائع ہوتے رہے۔ اُن دو صحافت کی تواریخ کے مطابق اُردو صحافت کا آغاز ہوا۔ جن اخبار جام جہاں نہ اسی ہوتا ہوا۔ <sup>91</sup> ہوئے، دو عام طور پر انگریز حاکموں کی سر پرسی یا اعانت کے ساتھ شائع ہوتے رہے۔ اُردو صحافت کا تواریخ کے مطابق اُردو صحافت کا باقا عدہ آغاز کلکتے کے اخبار جام جہاں دیما سے ہوتا ہو۔ ہوں نہ اُردو ریاں، نئی دہلی نے سالہ تاریخ'' کے موضوع پر منعقد کرایا گیا۔ اس اجلاس میں شرکت کے لیے ارسال کیے گے دعوت سالہ تاریخ'' کے موضوع پر منعقد کرایا گیا۔ اس اجلاس میں شرکت کے لیے ارسال کیے گے دعوت خاری میں انگران کیا گیا ہوں کی سر کریں یا اخبار میں مرکز کے تھر ہوں نے مادی کا ہیں کہ ہوتی ہو۔ ہوں ہیں دیلی نے مارچ ۲۰۱۲ء میں ایک سہ روزہ اُد پی اجلاس (سیمینار) کا اہتمام کیا۔ یہ اجلاس ''اُردو خافت کی دوسو خاری میں انگران کیا گیا ہے کہ اُردو کا پہلا اخبار ۱۸۵ میں شرکت کے لیے ارسال کیے گے دعوت ماری میں انگران کیا گیا ہے کہ اُردو کا پہلا اخبار ۱۸۵ میں طکلتہ سے مولوی اگر ام علی نے جاری کیا ہوں کیا گی گی ہو تی ہوں کی ہوں کر ای جو تی ہوں کر ای جو تی ہوں کر اُرام علی ہو ہوں کی گی گی ہو تو اُردو

مولوی اکرام علی کے مذکورہ اخبار کا کوئی نمونہ ہمارے سامنے موجود نہیں۔ اندازہ ہے کہ مذکورہ اخبار کلکتے ہی سے جاری ہوا ہوگا، کیونکہ مولوی اکرام علی ۱۸۱۵ء میں (اخبار کے مبینہ اجرا کے وقت) فورٹ ولیم کالج، کلکتے میں ملازم تھے۔<sup>۲۱</sup> ایسی صورت میں سے سامنے کی بات ہے کہ انھوں نے انگریزوں کی راہ نمائی میں ( اور ممکن ہے سر پر تی میں بھی ) اخبار نکالا ہوگا۔

ایس تناظر میں اُردو کا دوسرا اور دستیاب مواد کے مطابق اُردو کا پہلاا خبار جامِ جبہاں نما تھا جو ۱۸۲۲ء میں کلکتے ہی سے جاری ہوا۔ اس کے کچھ شارے مختلف کتاب خانوں میں محفوظ ہیں۔ اس پر ایک تفصیلی کتاب گریچن چندن نے بھی لکھی جو اسی اخبار کے نام ہی سے شائع ہوئی۔ ۲۲ اس میں جسامِ جبہاں نما کے مزاج، طریقۂ کار، خبروں کی نوعیت اور تر تیب، وغیرہ کی تفصیلات ملتی ہیں۔ ان تفصیلات سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس اخبار کے مزاج اور طریقۂ کار پر انگریزی اخبارات کا کافی اثر تھا۔ اس کے بعد ہندوستان کے تقریباً ہر شہر سے اُردو اخبارات نگلنے شروع ہوئے ۔ ان کی تفصیل دیکھنی ہوتو محمد عتیق صدیقی، مولانا امداد صابری، نادر علی خاں اور ڈاکٹر طاہر مسعود کی تواریخ صحافت سے رجوع کیا جا سکتا ہے۔ ایسی تناظر میں بیہ بھی یاد رکھنے کی بات ہے کہ مالک اور مدیر کی ذاتی طبع اور مزاج بھی اخبارات پر اثر انداز ہوتا تھا۔ مثال کے طور پر دہلی اُردو اخبار کو اس لیے زیادہ شہرت مل کہ ایک تو اس کے مدیر اپنے زمانے کے اہم ادیب اور مذہبی و معاشرتی شخصیت تھے، دوسرے، اِس لیے کہ مولوی محمد باقر کی شخصیت اور مزاج نے دہلی اُردو اخبار کا مزاج اور سرت ملی کہ ایک تو اُخصیں چانس کی مدیر این زمانے کے اہم ادیب اور مذہبی و معاشرتی شخصیت تھے، دوسرے، اِس لیے کہ مولوی اُخصیں چانس کی مزا کا بھی سامنا کرنا پڑا۔ اپنے اِس مزاج اور محمد متعین کی۔ اِس کی پاداش میں اخب د کا مواد آج بھی سامنا کرنا پڑا۔ اپنے اِس مزاج اور مقررہ نوعیت کے باعث دہ اخب د کا مواد آج بھی ماری اُدلی، معاشرتی اور ساسی تاریخ کا میں بہا سرما ہی ہے۔ اُردو کے حافتی اُخب کی تفکیل میں مدیر یا مالک اخبار کے اس ذاتی رہ جان اور مزاج نے بھی اہم کردارادا کیا ہے۔ اوپ چیش کی گئی تفصیلات سے اُردو کے حافتی اور مزاج نے بھی اہم کردارادا کیا ہے۔ پس منظر اور روایت نے اُردو حصافت اور پھر اُردو کے حافتی اور کی تفکیل اور رواد کی کو ای ایں ہو گا۔ ای

اُردو صحافت کے تاریخ نگاروں نے اُردو کی ابتدائی صحافت کی کچھ خصوصیات اور خدوخال واضح کیے ہیں۔ اِن مطالعات کی مدد سے ہم اُردو صحافت کے ابتدائی اور بنیا دی رجحانات سے واقف ہو سکتے ہیں۔ اُردو کے صحافتی اُدب کی تشکیل میں بھی اِضی خصوصیات سے مدد ملتی ہے۔ قاضی عبدالغفار کے مطابق: سرسیّد کے دور سے قبل اخبارات کی زبان اُدبی زبان سے مختلف نہ تھی، ۲۳ چنانچہ پہنے۔ الحبار کا درج ذیل افتباس درج کر کے اُنھوں نے اس پر شعرہ بھی کیا ہے۔ ۲۳ تھارن ٹن صوب ہُ شال و مغربی کے اخبارات و مطبوعات سے متعلق اپنی ۵۰ ماء کی رپورٹ میں تحریر کرتے ہیں: اسی بیش تر اخباروں میں عام خبروں کے سوا اُور کچھ نہیں ہوتا۔ جو اخبارات مغربی افکار کی تبلیخ کرتے ہیں، اُن ..... کی خبریں عوماً چھی ہوتی ہیں اور بیش تر انگریز ی اخباروں سے اخذ کی جاتی ہیں۔ سی تمام مسائل میں عموماً اور سرکاری مفاد کے مسائل میں خصوصاً رائے زنی کرنے میں اخباروں کے ایڈ پڑ بالعموم احتیا ط برتے ہیں۔ اسی طرح مصال میں حالہ میں جو ڈبلیوشیرر لکھتے ہیں:

خبروں کے سلسلے میں انگریزی اخباروں پر تکیہ کرنا پڑتا تھا۔ انگریز خکام کی سر پر تی میں شائع ہونے والے اخبارات کے لیے یہ ایک طرح کی مجبوری بھی تھی کہ اُنھیں حکام بالا کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے اُن کی مرضی اور ضرورت کی خبریں انگریزی اخبارات سے حاصل کرنی پڑتی تھیں۔ آزاد اُردو اخبارات کو اگر چہ ایسی کوئی مجبوری نہیں تھی لیکن اُنھیں مواد کی کی کا سامنا تھا۔ اس کا حل اُنھوں نے یہ نکالا کہ اُد بی نوعیت کی خبریں، مراسلے اور اُد بی تخلیقات چھا پی شرع کیں۔

اردوا خبارات عام خبروں کے ساتھ ساتھ زیادہ سے زیادہ تخلیقات، خبریں اور مراسلے چھاپ کر قارئین کے لیے دلچینی کا سامان پیدا کرتے۔ جیسا کہ پہلے وضاحت ہو چکی ہے کہ اُنیسویں صدی کے نصف اول، بلکہ پوری اُنیسویں صدی میں عوامی معاشرے کی تشکیل اور پہچان کا بنیادی ذریعہ اُدب تھا، اس لیے اُدب کے تعلق سے خبریں، مراسلے اور مضامین فطری طور پر پسند کیے جاتے تھے۔ اِسی وجہ سے اُردو صحافت کے بہت شروع کے زمانے ہی سے اُردو میں ''صحافتی اُوب'' پیدا ہو گیا تھا اور اس میں

بیسویں صدی میں خبر رسانی کے جدید ترین ذرائع آجانے سے اخبارات کی ضرور تیں بدلتی محکم میں بہتری، ٹیلی فون، ریڈ یو، ہوائی جہاز، وغیرہ جیسے ذرائع کے آنے سے خبروں کی تر سل میں تیزی آتی گئی، چنا نچہ آہت آہت اُست اُردو صحافت (خصوصاً اخبارات) میں professionalism آتا گیا۔ اب دنیا بھر کی اہم اور دِلچیپ خبروں کی اشاعت کے ساتھ ساتھ غیر اُدبی سیا سی، معا شرتی اور اقتصادی تصروں اور تجزیوں کی اشاعت ہونے لگی۔ ۱۹۳۰ء کے بعد تو اُردو کیا، انگریز کی اور علاقائی زبانوں کے دیگر اخبارات میں بھی سیاسی تجزیوں کی اشاعت معمول بن گئی۔ وہ تحریب آثرین کا دور تھا۔ ہر دلیں اخبارات میں بھی سیاسی تجزیوں کی اشاعت معمول بن گئی۔ وہ تحریب آثروں کا دور تھا۔ ہر دلیں اخبارات تیں بھی سیاسی تجزیوں کی اشاعت معمول بن گئی۔ وہ تحریب آزادی کا دور تھا۔ ہر دلیں اخبارات تحریب میں بیش پیش نظر آتا ہے۔ وغیرہم، کتنے ہی اہم اخبارات نے خود کو تحریب آزادی کے لیے وقت کر دیا۔ آزادی کے بعد تو اُردو اخبارات میں سیاسی و معاشرتی خبریں، تجزیب اور مضامین شائع کرنے کا رجمان عام ہوتا گیا۔ اخبارات میں سیاسی و معاشرتی خبریں، تجزیب اور مضامین شائع کرنے کا ریمان عام ہوتا گیا۔ یوں غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کی اُردو حیانت کے آغاز ہی سے اُردو کے میں اُردو کیا۔ اُکر کے میں میں کی کا دور کو کی اُن کا دوسان

فاقت على شاہد ۵۵

بھی آغاز ہو گیا تھا۔ شروع میں اُردو کا صحافتی اُدب کثیر تعداد میں تخلیق ہوا کیکن تقریباً ایک صدی بعد اُردو صحافت میں پیشہ ورانہ رُبحان آجانے، تحریکِ آزادی کی سرگر میوں اور تیز ترین سائنسی ترقی سے اُردو اُدب کے ساتھ ساتھ اُردو اخبارات و جرائد میں بھی اُدب کی اشاعت کا ربحان کم سے کم تر ہوتا ہوا کم ترین سطح پر آگیا۔ یہ رُبحان یہاں تک غالب ہوا کہ اب اُردو اخبارات و جرائد میں اُدب ثانوی حیثیت اختیار کرتا جا رہا ہے۔

اردو کی ابتدائی اخبار نولی یا صحافت میں ادب کے غالب رُبتجان کا ایک اور اندازہ ابتدائی دور کے اُردو اخبارات و جرائد کے ناموں سے ہوتا ہے۔ یہ نام بجاے خود ادبی مزاج کے حامل ہیں۔ ان میں سے بعض ناموں کی اُدبی کتب بھی موجود ہیں۔ مثال کے طور پرسب سے پہلے ۱۸۵۵ء تک کے ایسے پچھا خبارات و جرائد کے نام ملاحظہ کیچیے: جامِ جہاں نما، فوائد النّاظرین، قران السّعدَین، بر مُحِبّ مِند، خیر خواہ مِند، باغ و بہار، مِراة العلوم، آفتاب مِند، کوہ نُور، سُماح بے با نوبہار۔

١٨٥٤ء ک بعد بیسویں صدی عیسوی کی ابتدائی دہائیوں تک شائع ہونے والے ایسے اخبارات و رسائل کی تعداد خاصی ہے ۔ یہاں مثال ک طور پر اُس دور ک محض مشہور اور اہم نام درج کیے جاتے ہیں: تاریخ بغاوت بِند، طِلِسمِ حیرت، نسیم، شُعلۂ طُور، صُبح صادِق، آفتاب ِعالم تاب، کارنا مہ ، چشمۂ فیض، ذخیرۂ بال گوبند، مخزنِ مسیحی، رتن پر کاش، تہذیب الاخلاق، نُورالانوار، منشورِ محمّدی ، خیر خواہِ عالم، نُور افشاں، نیّر راجستھان، چراغ دہلی، دبد بۂ سِکندری ، آفتابِ پنجاب، نُورالآفاق، مرقّعۂ تہذیب ، مخزن الفوائد، نیّراعظم، مظہر العجائب، مِهرِ نِیم رُوز، تیر هویں صدی ، ہزار داستان، فتنه، عِطرِفتنه، مہذّب، آزاد، مُلّا دوپیا زہ، جعفر زئلّی، سِحرِ سامری، چودھویں صدی، اِنتخابِ لاجواب، پنجۂ فولاد، ذوالقرنین، لِسان الصّدق، الہلال، ہمدرد، ہم دم۔ 701

فاقت على شاہد

ان سب ناموں کے ملاحظہ کرنے سے اِس اَمر کو تقویت ملتی ہے کہ ابتدائی دور سے لے کر اُردو صحافت کے سو سالہ دور تک اُردو اخبارات و جرائد میں شائع ہونے والے مواد کا عمومی رُبحان اُدنی رہا ہے ۔خواہ وہ نام ہو یا زبان و بیان اور مشمولات۔

ایک اور پہلو دیکھیے ۔ جب اُردو صحافت کا آغاز ہوا، تب اُردو زبان اور اُدب ترقی کی منازل تیزی سے طے کر رہا تھا۔ تحریر میں عام طور پر اُد بی اُسلوب اور زبان استعال کی جاتی تھی ۔ دُور کیوں جائے، اُنیسویں صدی عیسوی کی عدالتی کارروا ئیاں اور منشیانہ تحریریں ہی پڑھ کی جا کیں تو اُن کی زبان اور بیان پر ادبیت کے اثرات آسانی کے ساتھ دیکھے جائے ہیں۔ چونکہ اُس عہد میں اُدب کا دور دورہ تھا، تحریر میں (اور کئی جگہ تقریر میں بھی) اُد بی زبان و اُسلوب برتے جانے کو ترجح دی جاتی تھی، اس لیے اُس دور کے اُردو اخبارات و رسائل میں خبروں، مراسلوں، تعروں، مضامین، وغیرہ کی زبان اور اُسلوب بھی اُدب سے مملو ہوتا تھا، اور یہ بتانے کی ضرورت نہیں کہ اُد بی تخلیقات میں زبان اور اُسلوب کو بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ اس سے بھی بخو بی ظاہر ہوتا ہے کہ اُردو صحافت کے سوسالہ دور میں شائع ہونے والے اخبارات ورسائل کے مواد پر اُدب کے گہرے اور پائیرار اثرات موجود ہیں۔

ایک اور بالواسطہ امر سے بھی یہ ثابت ہوتا ہے کہ ۱۸۵۷ء سے قبل کی اُردو صحافت میں خاص طور پر اور اُنیسویں صدی کے اواخر تک عموماً اُردو اخبارات و جرائد میں اُدب کی اشاعت عام طور پر ہوتی تھی۔ ہندوستان میں اُردو کتابوں کی اشاعت ۱۸۰۲ء میں ہندوستانی پرلیں کلکتہ سے باغ اردو کی اشاعت سے شروع ہوتی ہے۔ یہ ایک طرح سے ادارہ جاتی اور سرکاری مطبع تھا اور اس میں صرف فورٹ ولیم کالی کی مطبوعات طبع ہوتی تھیں۔ ۱۸۵۷ء تک ہندوستانی مطابع کی تعداد بہت کم تھی۔ جو تھوڑے بہت مطبع موجود شروع ہوتی تھیں۔ ۱۸۵۷ء تک ہندوستانی مطابع کی تعداد بہت کم تھی۔ جو تھوڑے بہت مطبع موجود مطبوعات طبع ہوتی تھیں۔ کہ ماء تک ہندوستانی مطابع کی تعداد بہت کم تھی۔ جو تھوڑے بہت مطبع موجود میں اُدبی کتابیں کم سے کم چیپتی اور شائع ہوتی تھیں، چنانچہ کہ ۱۵ ء کی جاتی تھیں۔ محدود تعداد کے ان مطبعوں ہیں اُدبی کتابیں کم سے کم چیپتی اور شائع ہوتی تھیں، چنانچہ کہ 10ء کے بعد کم و بیش ۲۰

۳\_روايت

مخضر تاريخ اور روايت :

جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے اُردو صحافت کے آغاز کے ساتھ ہی اُردو کے صحافتی اُدب کا

بھی آغاز ہو گیا۔ یہ بھی تفصیل کے ساتھ بیان کیا جا چکا ہے کہ اُردو صحافت کے آغاز کے وقت مقامی معاشرے کا عمومی رُبحان اُدب پرست تھا، چنانچہ شروع کے اُردو اخبارات و جرائد میں زبان اور اُسلُوب کی سطح پر اُدب کے ایچھ خاصے اثرات دیکھے جا سکتے ہیں، بلکہ مشاہدہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اُنیسویں صدی کے آخر تک کے اُردو اخبارات کی زبان عموماً اور ۲۵۸ء تک کے اُردو اخبارات و جرائد کی زبان خصوصاً اُدبی مزاج کی حال ہے۔ یہ رُنجان آسانی کے ساتھ مشاہد ہ کرنا ہوتو اُردو صحافت کی تاریخوں اور متفرق مضامین و مقالات میں اِن اُدوار کے اخبارات اور جرائد کے اقتباسات کی طرف رجوع کیا جا سکتا ہے۔

اُردو کے صحافتی اُدب کی تاریخ تفصیل طلب ہے جسے چند صفحوں میں سمیٹنا مشکل ہے۔ اِس مضمون میں ضخامت کو پیشِ نظر رکھتے ہوئے اُردو کے صحافتی اُدب کی تاریخ کے ضمن میں پچھ تفصیلات نہایت اختصار کے ساتھ ہی پیش کی جا سکتی ہیں۔ یہ موضوع تفصیل طلب ہے ،اس لیے اُمید رکھنی چا ہیے کہ آئندہ اِس موضوع پر دیگر قلم کاربھی خامہ فر سائی کریں گے : صلاے عام ہے یارانِ نکتہ داں کے لیے

اردو کا پہلا اخبار مولوی اکرام علی کا نکالا ہوا بیان کیا جاتا ہے۔ اس کا کوئی شارہ یا نمونہ اور متعلقہ تفصیلات سر دست میرے سامنے نہیں، اس لیے اِس کے بارے میں قطعیت کے ساتھ کچھ کہنا ممکن نہیں۔ مولوی اکرام علی کے علمی وادبی کارنامے ترجمہ اِ خوان المصّف سے اُدبی دُنیا واقف ہے۔ اِس کی زبان اور اُسلوب اتنا دلچیپ ہے اور یہ کتاب اتنی مقبول ہوئی کہ عرصے تک نو وارد انگر یزوں کے اُردونصاب میں شامل رہی۔ اس کی متعدد اشاعتیں ہندوستان اور اِنگلستان سے منظر عام پر آئیں۔ مولوی اکرام علی کی اس مشکور مساعی سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ اُن کی زبان اور اُسلوب کا رنگ اُن کے مبینہ اخبار کی زبان و بیان میں بھی موجود رہا ہوگا۔

اُردو کا پہلا دستیاب اور معروف اخبار جامِ جہاں نُما ہے۔ اس کا اجرا ۲۷ مارچ ۱۸۲۲ء کو ہفت روزے کے طور پر کلکتے سے ہوا۔ اس کے پہلے سات شارے اردو میں نکلے، آٹھویں شارے، مورخہ ۱۵مئی ۱۸۲۲ء سے بیداُردو اور فارش زبان میں شائع ہونے لگا۔ اس کے صرف دو شاروں کے بعد ہی ۲۹

مئی ۱۸۲۲ء سے یہ مکمل طور پر فارسی میں نگلنے لگا<sup>۳۳</sup> پچر ۲۳ مئی ۱۸۲۳ء سے ۲۳ جنوری ۱۸۲۸ء تک فارس کے ساتھ ساتھ اِس کا ایک اُردوضیمہ بھی نگلتا رہا جس میں خبروں کے علاوہ اُد بی مواد اور کمل اُد بی ضمیم بھی شائع ہوتے تھے۔ یہی اس اخبار کے اُردو جھے کی تاریخ ہے۔ <sup>400</sup> جام جہاں نُما کے شروع کے سات اُردو اور دو اُردو فارسی شاروں کے بعد اُردوضیمے کے گُل ۲۴۹ شارے شائع ہوئے۔ اِن ۲۴۹ صنیموں میں گُل مِلا کر ۲۲۰ اُردوخبر س اور ۱۰۰ سلسلہ وار مضامین شائع ہوئے۔ ۳۳ اُردوضیمے کے آخری شارے میں اُلف ایسلی کے اُردوتر جے کی اشاعت کا اظہار کیا گیا جو اُردوضیم کی بندش کے باعث اُس میں تو شائع نہیں ہو سکا لیکن فارس اخبار کے دور میں ۳۰ جنوری ۸۲۸ء سے اس کی سلسلہ وار اشاعت اخبار میں شروع ہوئی۔<sup>۳۵</sup> اس کے علاوہ ایک اینگلوانڈین شاعر ڈی کا سٹا کا اُردو کلام بھی اخبار میں شائع ہوتا رہا ہے۔ اِس شاعر کا اُردو کلام اخبار میں اُردو صفیموں کے علاوہ فارسی اخبار کے ۳ فروری اور ١٢ مارج ١٨٢٨ء كے ثاروں ميں بھى شائع ہوا۔ ٣٦ جام جمان نُما ك مدير سدا سُكھ لال تھے۔ وہ اینے دور کی معروف اُدبی شخصیت تھے۔ گربچن چندن نے اُن کی سولہ اُردو اور ایک ناگری (ہندی/ سنسکرِت) کتاب کی تفصیل دینے کے علاوہ اُن کی کچھ کتابوں کے سرورق کی عکسی نقول بھی اپنی کتاب میں شامل کی بیں۔<sup>21</sup> اس سے سدا شکھ لال کے اُردوقکم کار اور ادبیب ہونے کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے۔ جہام جہاں نُہا کے جواقتباس گربچن چندن، امداد صابری، محد عتیق صدیقی، نادر علی خاں اور ڈاکٹر طاہر مسعود (بالواسطہ)نے درج کیے ہیں، ۳۸ اُنھیں پڑھنے سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ جام جہاں نُہا کی زبان سراسراد بی تھی۔ اس کے ساتھ ساتھ اخبار کے اُردوضیمے میں جو کتابیں قسط دارچیتی تھیں، اُن کا تعلق بھی علم و اُدب سے تھا۔ اخبار کی زبان و اُسلوب اور مدیر کی اُدبی شخصیت کے تنا ظر میں اندازہ کرنا مشکل نہیں کہ جام جہاں نُمامیں کثیر تعداد میں صحافتی اُدب ملے گا۔ ۱۸۵۷ء سے قبل کا ایک اہم ترین اخبار ہفتہ وار دہلی أردو اخبار ہے جس کا آغاز دہلی سے ۱۸۳۷ء میں ہوا۔ شروع میں بید دہلی اخبار کے نام سے ۱۸۴۰ء تک شائع ہوا، کامئی ۱۸۴۰ء سے بد دہلی اُردو اخبار کے نام سے نکلنے لگا۔ اس کے طابع اور مالک مولوی محمد باقر تھے، جنھیں ادبی دُنیا مولانا محد حسین آزاد کے والد کی حیثیت سے جانتی ہے۔مولانا آزاد بھی کچھ عرصہ اِس

فاقت علی شاہد ۵۹

اسی کے ساتھ خواجہ احمد فاروقی نے اخبار کے ۸ ستمبر ۱۸۵۲ء کے شارے میں شائع ہونے والے اس مشاعرے کی روداد کا ذکر کیا ہے جو میرزا سلیمان شکوہ کے صاحب زادے میرزا نورالدین نے اگست ۱۸۵۲ء میں منعقد کیا تھا اور جس میں غالب، ظفر، وغیرہ نے بھی شریک ہو کر اپنا کلام سنایا تھا۔ ۲۳ دہلی اردو اخبار کے ۱۸۴۱ء کے مرتبہ و مطبوعہ شاروں میں ادبی حوالے سے جواہم تر مواد ملتا ہے، اس میں قمار بازی کے سلسلے میں غالب کی رہائش گاہ پر سرکاری اہل کاروں کے چھاپے، اس میں ان کی اور دیگر افراد کی گرفتاری اور جرمانے کی خبر، ذوق وظفر کا کلام اور کسی تذکرے سے نقل کر کے کسی نامہ نگار کی جانب سے بھجوائے گے اشعار کی اشاعت شامل ہے۔ <sup>سام</sup> اس کے علاوہ مولوی محمد باقر چونکہ شخ ابرا ہیم ذوق کے شاگرد تھے، اِس لیے اُن سے متعلق مواد اور اُن کا کلام اِس میں شائع ہوتا تھا۔ عالب سے متعلق بعض خبریں بھی اس میں ملتی ہیں۔ ان خبروں میں قمار بازی کے سلسلے میں عالب کی گرفتاری کی طویل خبر بھی شامل ہے۔ ذوق کے علاوہ اخبار میں عالب، موتن، ظفر، حافظ ویران اور دیگر اسا تذہ و شعراح دبلی کا کلام بھی شائع ہوتا تھا۔ وفات ذوق کی خبر اور تاریخیں بھی پہلی بار اِسی اخبار میں شائع ہوئیں۔ <sup>۲۲</sup> مولانا آزاد اس اخبار کے آخری دور میں اِس کے مہتم رہے۔ ۲۰ مگی کے معالم مطابق شائع ہوئیں۔ <sup>۲۲</sup> مولانا آزاد اس اخبار کے آخری دور میں اِس کے مہتم رہے۔ ۲۰ مگی کے ملاء مثائع ہوئیں۔ <sup>۲۲</sup> مولانا آزاد اس اخبار میں اُن کا قطعہ ''تاریخ انقلاب عبرت افزا' شائع ہوا۔ <sup>۲۵</sup> اِس سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا آزاد اس اخبار میں اُن کا قطعہ ''تاریخ انقلاب عبرت افزا'' شائع ہوا۔ <sup>۲۵</sup> اِس عالیہ کا دھتہ ہوتیں۔ ۲۰ مولانا آزاد اس اخبار میں اُن کا قطعہ ''تاریخ انقلاب عبرت افزا'' شائع ہوا۔ <sup>۲۵</sup> اِس عالیہ کا دوت ہے کہ مولانا آزاد اس اخبار میں اُن کا قطعہ ''تارین کا اسما ہوتی ہوتی ہوا۔ <sup>۲۵</sup> اِس کم مولوی محمد ہوتا ہے کہ مولانا آزاد کی تجرین بھی اُن کا قطعہ ''تارین انقلاب عبرت افزا'' شائع ہوا۔ <sup>۲۵</sup> اِس عالیہ کا دسم ہوتا ہے کہ مولانا آزاد کی تعین میں اُن کا قطعہ ''تارین انقلاب عبرت افزا'' شائع ہوا۔ <sup>۲0</sup> اِس اور دور جے کا دور بین کی تعین اُن کا قطعہ ''تارین خانوں کی ہوتی رہی بیں۔ مولانا آزاد جس معلوم مولوی محمد ہوتا ہے کہ مولانا آزاد کی باعزت مراسم بھی خصے ان میں سے جانے کینے ایک مشعرا و ادبا کا مولوی محمد ہو اور دور یا آزاد کے باعزت مراسم بھی خصے۔ اُس سے تعین اُس کا ور کی تھی اور دور بلی اُردو مولوی محمد ہو اور دور میں شائع ہوئی ہوں گی۔ اِن سب تفیط ای کود کیسے ہو کے اور دور اور اِس کا اور دور اور کا کلام اور در بلی اُن کا مقام و مرتبہ دیکھ ہو کے اُن اُن ہا کہ جانے کتنے اہم شعرا و ادوبا کا اخبار اور اِس کے وابندگان کا مقام و مرتبہ دیکھے ہو کے اُندازہ کیا جا سکتا ہے کہ دہ لمی اُردو اخبار

سید الا خب ار، دبلی سے شائع ہونے والا دوسرا اہم ترین اخبار ہے۔ سید الا خب ار ۱۸۳۲ء میں شروع ہوا۔ اسے سر سید احمد خال کے بڑے بھائی سید محمد خال نے شروع کیا اور بید اُتھی کے مطبع میں سید عبد الغفور کے اہتمام سے ہفتہ وار طبع و شائع ہوتا تھا۔ <sup>۲۳</sup> ۲۰۸۱ء میں سیّد محمد خال کے عالم جوانی میں انقال کر جانے کے بعد سید الا خبار کی نگرانی سید احمد خال کو کرنی پڑی۔ سرسید احمد خال کے لیے اپنی منصبی اور تالیفی مصروفیات کے باعث اخبار کے لیے وقت زکالنا دُشوار تھا، چنا نچہ واحمد علی سید الا خبار بند ہوگیا۔ ۲۰۸۷ء میں سرسید اپنی اہم تالیف آثار الصّنادید کے لیے مواد بح کرنے کی غرض سے دن رات محنت کر رہے تھے۔ اِس لیے بھی اخبار پر پوری توجہ صرف نہ کر سکے۔ اپنی شدید مصروفیات کے باوجود سرسید نے سید الا خب ار کو محض معاشی حالات ہت کر کے غرض سے

Ξ

سرسید کا تعلق سید الاخبار سے گہرا تھا۔ ہرادر بزرگ کے جاری کردہ اخبار میں اور اسے کامیاب کرنے کے لیے سرسید الاخبار سے گہرا تھا۔ ہرادر بزرگ کے جاری کردہ اخبار میں اور اسے با اُس زمانے میں سرسید کی عُرفیت ''سید' تھی۔ سید محمد خال کو اپنے برادر خورد سید احمد خال سے محبت تھی، با اُس زمانے میں سرسید کی عُرفیت ''سید' تھی۔ سید محمد خال کو اپنے برادر خورد سید احمد خال سے محبت تھی، با اُس زمانے میں سرسید کی عُرفیت ''سید' تھی۔ سید محمد خال کو اپنے برادر خورد سید احمد خال سے محبت تھی، با اُس زمانے میں سرسید کی عُرفیت ''سید' تھی۔ سید محمد خال کو اپنے برادر خورد سید احمد خال سے محبت تھی، با ای نے اُنھوں نے اس اخبار کا نام سید صاحب کے نام پر رکھا۔ وہ یہ بھی لکھتے ہیں کہ ''سرسید کی ابتدائی ای تحریر پی غالباً سید الا خبار میں درج ہونی شروع ہوئی تھیں۔'' مزید یہ کہ سرسید نے ''سید الا خبار کا اہتمام اگر چہ براے نام ایک اُور شخص کے سپرد کر رکھا تھا مگر زیادہ تر سرسید خود اُس میں مضامین لکھا کرتے تھے۔''

۵) يحفة حسين (أردوترجمه ازشاه ولي الله،مطبوعه ٢٢١ ه مطابق ١٨٢٢،) -۲) فوائد الافكار في اعمال الفرجار ( أردوترجمه ازخواجه فريدالدين احمه ،مطبوعه ۱۸۴۲ء) - ۲۹ اس تفصیل سے علم ہوتا ہے کہ سرسید کی تصنیفی وتالیفی زندگی کا آغاز سدیدہ الا خبار کے اجرا کے بعد ہوا۔ میں اس سے یہ نتیجہ اخذ کر رہا ہوں کہ سرسید میں تصنیف و تالیف کی جانب رغبت سبید الا خیار سے پیدا ہوئی۔ گھر کا اخبار، وہ بھی بڑے بھائی کا جاری کردہ اور اس کی کامیا پی میں کردار ادا کرنے کا خبال اور احساس تو سرسید کو رہا ہی ہو گا جس نے اُنھیں مضمون نگاری کی جانب راغب کیا ہو گا۔ اِس تناظر میں بیدیجی اہم ہو جاتا ہے کہ سرسید جیسے نابغۂ روز گار اُردونٹر نگار اور ادیب کی ابتدائی تربیت گاہ یمی سبید الا خبار بنا کم وہیش نتیرہ (۱۳) سال کی زندگی میں اس اخبار نے دہلی کے سیر زادے احمر خاں کو ہندوستان اور اُردو زبان و اُدب کے لیے ما یہ کاز سر سید احمد خال بنانے میں بنیادی کردار ادا کیا۔ سبد الاخبار کی یہ بالواسطہ خدمت اُردوزیان واُدب کی تاریخ میں لازوال ہے۔ ۱۸۴۴ء تک سرسید کی مذکورہ بالا تصانف وتالیفات کی فہرست دیکھنے سے میں یہ نتیجہ اخذ کرتا ہوں کہ ممکن ہے کہ ان میں سے ایک پا ایک سے زائد یا تمام کی تمام کتابیں پہلے قسط دار سبید الا خبار ہی میں شائع ہوئی ہوں۔ اِن سب کتابوں کی ضخامت بہت زمادہ نہیں۔ ضاء الدین لا ہوری نے مٰدکورہ بالافہرست میں ہر کتاب کے ساتھ اُس کی شخامت بھی تحریر کردی ہے۔ اس کی تفصیل کے مطابق مذکورہ کتابوں کی ضخامت بالتر تیب یوں ہے: ا) ۲۶ صفحات به ۲) مخطوط، مشمل بر ۳۲ اوراق / ۲۱ صفحات - (ممكن م كمه مد كماب قسط وارسديد الاخبار میں طبع ہوگئی ہولیکن کتابی صورت میں شائع نہ ہوئی ہو)۔ س) ۳۴ صفحات۔ ۳۸ ) ۳۸ صفحات <u>ب</u> ۵) تفصیل دستماب نہیں ،لیکن چونکہ بہ شاہ عبدالعزیز محدّ ث دہلوی کی کتاب یہ جائے اثنیا ، عیشہ یہ کےایک باب (باب دہم) کا ترجمہ ہے، اس لیے اس کی ضخامت بھی مہم صفحات سے زیادہ

فاقت على شاہد ١٩٣

ہونے کا امکان نہیں۔

۲)۹۹صفحات۔

ان سب کا مجموعہ : ۲۷ + ۲۱ + ۲۴ + ۳۸ + ۹۰ (قیاساً) + ۹۹ = ۳۲۸ صفحات بنتا ہے۔ سب د الاخب ار مفته وارتها - اس حساب سے سال میں اس کے ۵۲ شارے نگلتے تھے - ۱۸۳۱ء سے ۱۸۴۹ء تک کم و بیش چودہ (۱۴)سال تک اس کی اشاعت ہوئی لیکن ۱۸۴۷ء تک اسے شائع ہوتے کم و میش دس سال ہو چکے تھے۔ اس حساب سے ان دس سالوں میں اس کے ۵۲ × ۱۰ = ۵۲۰ شارے شائع ہونے چاہئیں۔ بد تعداد ۵۰۰ بھی ہوادر سرسید کاتحریر کردہ ایک صفحہ بھی سدید الا خبار کے ہر شارے میں شامل ہوتا تو اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ ••۵ شاروں میں ایک صفحہ فی شارے کے حساب سے ۱۸۴۷ء تک سرسید کی تحریوں کے کم دہیش ••۵صفحات سب د الا خبار میں شائع ہونے جاہئیں۔ممکن ہے کہ مذکورہ بالا کتابوں (اگر سبید الا خبار میں قسط وار شائع ہوئی ہیں ) کے علاوہ بھی سرسید کی متفرق تحریر یں سيد الإخبار ميں موجود ہوں ۔ اس تفصیل سے بہ واضح کرنامقصود ہے کہ سرسید احمد خاں کو اُردو کی اُدبی تاریخ میں جونمایاں مقام حاصل ہے، اس کی تربیت کا نقطۂ آغاز سید الاخبار ہی ہوسکتا ہے۔ ممکن ہے کہ سید الاخبار کی تربیت گاہ سرسید کواگرمیسر نہ ہوتی تو اُن کی تحریر کے نگھرنے اور ذوق کے سنورنے میں مزید وقت لگتا۔ سرسید کے علاوہ اُس دور کے دیگر دہلوی ادیوں کی تحریریں بھی ستید الاخب ار میں شائع ہوتی ہوں گی۔سرسیّد کا خانوادہ دبلی کے معزز اور مقتدر خانوادوں میں شامل تھا۔ عمائدو اُدباب دبلی سے اس خانوادے کے اچھے روابط تھے۔ مرزاغالب کوبھی اس خانوادے سے گہرا ربط تھا۔ اسی ربط کے پیش نظر اُنھوں نے اپنے اُردو دیوان کی اشاعت اول کے حقوق سید محمد خاں کو دیے جن کی نگرانی میں دیہوان غالب اُردو پہلی بار ۱۸۴۱ء میں سیّد الاخبار کے مطبع ہی سے طبع وشائع ہوا۔ اس کے علاوہ غالب نے میجر حان کوپ کے نام اپنے ایک فارتی خط میں میں تد الا خیار کا ذکر خصوصی طور پر کیا *ب*-\*\* أس وقت دبلي مين دب إلى أر دو اخبار بھي موجود تھا، بلکہ دبلي ميں أسى کا ڈنکا بج رہا تھا ليکن غالب نے اُس کا ذکرنہیں کیا۔ اِس تناظر میں یہ بھی قرین قیاس ہے کہ غالب کی تحریر س سیّد الا جباد میں

شائع ہوئی ہوں۔ غالب کے علاوہ شیفتہ، آزردہ، مولوی کریم الدین وغیرہ کی تحریر یں بھی سیّد الا خبار میں شائع ہونے کا قوی اِمکان ہے۔ شاہ دہلی کی جانب سے سرسید کے والد اور اُن کی وفات کے بعد سرسید کو خطاب و القاب عطا ہوئے تھے۔ اس سے یہ اندازہ لگانا سہل ہے کہ خانوادہ سیّد کے دہلی کے قلعۂ معلاً سے بھی اچھے تعلقات تھے۔ اِس لیے شاہ زادگان اور قلعۂ معلاً کے متعلقین کا کلام اور تحریر یں سیّد الا خبار کی زینت بنتی رہی ہوں تو تعجب نہیں ہونا چاہیے۔

۱۸۵۷ء سے قبل شائع ہونے والا ایک اہم ترین اخبار کو مور خور ہے۔ میتاریخ ساز اخبار لاہور سے ۱۴ جنوری ۱۸۵۰ء کو ہفتہ وار جاری ہوا جو بعد میں ہفتے میں دو بار شائع ہونے لگا، پھر ہفتے میں تین بار اور ۱۸۸۳ء میں روزانہ نگلنے لگا، بعد ازاں دوبارہ ہفتہ وار ہو گیا۔<sup>61</sup> میہ اخبار منتی ہر سکھ رائے نکالتے تھے۔ مولوی سیف الحق ادیب، سیّد نادر علی سیفی، میر نثار علی شہرت، منتی نول کشور، حمد الدین فوق اور محرم علی چشتی وقباً فو قباً اِس اخبار کے مدیر رہے۔<sup>61</sup>

فاقت علی شاہد ۱۹۵

بذياد جلد ٨، ٢٠١٤ء

مشتملات کی تفصیل این کتاب میں درج کی ہے۔ اُن کے مطابق کے وہ نے دیمیں خبروں کے علاوہ مراسلے اور شاعری شامل ہوتی تھی، اداریے یا مضمون نہیں ہوتے تھے۔ شاعری کے تحت اُردو، فارس غزلیں، قطعات تاریخ، وغیرہ چھیتے تھے۔ اُن کے مطابق اخبار میں شائع ہونے والی سب سے پہل شعری تخلیق ۱۸ مارچ ۱۸۵۰ء کے شارے میں منشی ہر سکھ رائے کے مطبعہ کا قطعۂ تاریخ ہے، جو لاہور کے قدیم اور معروف شاعرینڈت امر ناتھ اکبری کا زائرہ فکر ہے۔ اس کے علاوہ اُنھوں نے مہاراجا دلب سنگھ کی معزولی کے قطعۂ تاریخ اورسلسل کئی ہفتوں تک قطعات تاریخ وفات ذوق شائع ہونے کی خبر بھی دی ہے۔ اِسی سلسلے میں بہادر شاہ ظفّر کے قطعے کے دوشعر بھی نقل کیے ہیں۔<sup>64</sup> امداد صابر ی نے ایس سلسلے میں مولانا امام بخش صہباتی کا قطعهٔ تاریخ درج کیا ہے۔ امداد صابری نے کے وہ نے دیمیں حضرت امام حسین کی مدح [منقبت ؟] اور نعت رسول کی اشاعت کے بارے میں بھی لکھا ہے۔ إن Ę کے علاوہ: يت شارك کے وہ نے دیمی خبروں کے ساتھ ساتھ تاریخی، معلوماتی اور ادبی مضامین بھی شامل فاقت عل ہوتے تھے، کتابوں پر آزادانہ تنقیدیں کی جاتی تھیں۔ بیہ تنقیدیں صرف اُردو زبان کی کتابوں پر ہی نہیں، بلکہ فارس، عربی، سنسکرت کی کتابوں پر بھی ہوتی تھیں ..... نوجوان شعرا کے کلام بھی درج ہوتے تھے۔<sup>00</sup> منتی ہر سُکھ رائے اُردو کے اُدبی ذوق سے بہرہ مند تھے۔ اسی لیے۱۸۵۴ء میں اُنھوں نے کیوہ نے در کے دفتر میں ایک مشاعرے کا آغاز کیا۔ وہ اِس مشاعرے کی غزلیں اخبار میں شائع کرتے

نصوب فور مسر در این بیک ما در مصاف می در می می در می مان در می می نقل تصر می سلسله میں تحروب نور کی ۲۱ مارچ ۱۸۵۳ء کی اشاعت میں جواشتها رشائع ہوا، وہ ذیل میں نقل کی جاتا ہے: کیا جاتا ہے:

> بخد مت شائقانِ مشاعرهٔ مطبع کوہ ذور لاہور یہ ہے کہ پہلے سے جو جلسہ مشاعرہ کا ہر یک شنبہ کو سات بح شام ہوتا تھا، اب حب صلاح اجتماع جلسہ مذکور پانچ بج شام سے قرار پایا، لہذا گذارش [کذا] ہے کہ آئندہ سب اصحاب پانچ بج شام سے رونق پذیر جلسہ ہوا کریں، اور تجویز ہے کہ آئندہ سے پچھ غزیلیں منتخبہ ہر پرچه اخبار میں چھائی جاویں گی اور بعد اِس کے مشاعرۂ آئندہ کے لیے مصرع طرح لکھے جادیں

گے، چنانچہ اِس ہفتہ کے مشاعرہ کی مصرع طرح بیہ ہیں: طرح فارس : کله سج کرده و مختجر بکف میتانه می آید طرح أردو: ی۔ غالب کو برا کہتے ہو اچھا نہیں کرتے<sup>۵۲</sup> ای کے بعد امداد صاہری نے اِن مشاعروں کی شائع ہونے والی غزلوں میں سے دومنتخ غز لیں درج کی ہیں۔<sup>62</sup> اس کے علاوہ ۲۳ فروری ۱۸۵۸ء کے شارے سے محرم علی چشتی کی اُردو غز ل ادر بے نومبر ۱۸۵۴ء کی اشاعت سے کیون نہ در کی تعریف میں میرانور حسین جما کا قطعہ بھی امداد صابری نے نقل کیا ہے۔<sup>64</sup> نادرعلی خاں نے <sub>کیو و</sub> نہو رکے 8 جون ۱۸۵۱ء کے شارے میں مرزا ہر گویال تفتہ کی فارسی غزل کے چَھینے کی اِطلاع دی ہے اور ۱۳ نومبر ۱۸۵۴ء کے شارے سے ذوق دہلوی کے طویل اردو قصیدے کے چندا شعار نقل کیے ہیں۔ اُنھوں نے کوہ نور اور ہر شکھ رائے کے اُدبی مزاج سے متعلق تحرير کيا ہے: منتی ہر سکھ رائے ایک باذوق اور جہاں دیدہ صحافی تھے۔ اُنھوں نے اپنے اخبار کو صرف خبروں ہی کا مرقع نہیں بنایا ، بلکہ نظم ونثر کے شہ پاروں سے اسے رنگین ادبی گلدسته میں بدل دیا ۔ اخبار مذکور میں صرف اُردوشعرا کی غزلیں اور قصائد ہی شائع نہ ہوتے تھے، بلکہ منتی ہر گویال تفتہ ایسے نغز کو فارس شعرا کی غز لیں بھی چھپتی تھیں۔<sup>89</sup> مٰدکورہ پالانفصیلات سے بخو بی ظاہر ہوتا ہے کیہ کے ہ نے دیمیں کثیر تعداد میں منظوم ومنثور صحافتی ادب موجود ہے۔ جہاں ایک طرف ہیر اخبار اپنے دور کے سیاسی ومعاشرتی حالات کا بہترین

صحافتی ادب موجود ہے۔ جہاں ایک طرف میہ اخبار اپنے دور کے سیاسی ومعاشرتی حالات کا بہترین تر جمان ہے، وہیں اُنیسویں صدی کے نصف آخر میں سرز مین پنجاب کی علمی وادبی کارگذاریوں کی تفصیل کا بہترین ذریعہ بھی ہے۔ اِس کے ثماروں میں اپنے عہد کے کئی ادب پارے بکھرے ہوئے ہیں اور کتنے ہی ادیوں اور شاعروں کی تخلیقات نظر اِلتفات کی منتظر ہیں۔ کوہ نے ور کے بہت کم شمارے دستیاب ہیں۔ ممکن ہے کہ تلاش کرنے پر غیر معروف، نجی اور ادارہ جاتی کتب خانوں میں اس کے زیادہ سے زیادہ شارے مِل سیس۔ ان دستیاب شاروں میں صحافتی ادب سے متعلق تحریر یں منظر عام

یر لا کر اُدب کی بڑی خدمت انجام دی جاسکتی ہے۔ ۱۸۵۷ء سے قبل کا آخری بڑا اور اہم ترین اخبار ط لسم لکھنؤ ہے۔ بیا خبار ۲۵ جولائی ۱۸۵۲ء کو فرنگی محل لکھنؤ سے جاری ہوا۔ اسے معروف لکھنوی نا شرمحد یعقوب انصاری فرنگی محلی نے جاری کیا۔ بداخبار ایک سال کے قریب جاری رہا ۔ ۸مئی ۱۵۵۷ء کواس کا آخری شارہ نگا۔ ۲۰ اس اخبار کا ایک مکمل فائل فرکی محل کھنؤ میں مولانا عبد الباری کے کتب خانے میں موجود تھا جواب شعبهٔ تاریخ ، علی گڑ ه مسلم یونی ورشی میں آگیا ہے۔ ۲۱ اِس فائل کی اشاعت ِ نو ۲۰۱۲ء میں قومی کونسل برائے فروغ اُردو زبان ، نئی دبلی سے ہوگئی ہے۔ اِس میں کمل فائل سے محض ایک شارہ کم ہے۔ اِس اخبار کے چند شارے نیشنل آ رکا ئیوزنٹی دہلی میں بھی موجود ہیں۔ ۲۲ طلسم لكهنؤ كى طباعت مطبع محدى كلحنؤ ميس موتى تقى جومحد يعقوب انصارى فرككى محلى 3 (وفات ٢ جنورى ١٩٠٨ء) كى ملكيت تقار ١٨٥٧ءكى شورش كے دوران مطبع اور طلب م لكھند وَ ، دونوں بند ہو گئے۔ ۱۸۵۷ء کے بعد اُنھوں نے لکھنو ہی سے کارنامہ کے نام سے نیا اخبار جاری کیا اوراسی نام سے «مطبع ک ادنامه" قائم کیا محمد یعقوب انصاری فرنگی محلی کا نام رجب علی بیگ سرور کے حوالے سے غیر معروف نہیں۔ مطبع کارنامہ کے لیے اُنھوں نے مرزا رجب علی بیگ سرور سے اُن کی کتابوں کی اشاعت کے حقوق حاصل کیے، چنانچہ فسانہ عجائب، شبستان سُرور ، گلزار سُرور، سُرور سُلطاني، شكّوفة محبت وغيره جيسى معيارى اورخوب صورت اشاعتيں اسى مطبع یے گلیں۔

محمد یعقوب فرنگی محلی کونواب واجد علی شاہ اور سلطنتِ اَوَدھ کے ساتھ بڑی عقیدت تھی، چنانچہ اُنھوں نے طِلِسیمِ لکھنڈ کا اِجرا اِنتزاعِ سلطنتِ اَوَدھ کے بعد کیا اور اس میں سلطنتِ اَوَدھ کی نشاۃ ثانیہ کی نوید سناتے رہے۔ محمد یعقوب فرنگی محلی اور اُن جیسے صاحبانِ ذوق کے لیے سلطنتِ اَوَدھ محض ایک حکومت یا ریاست نہیں تھی، بلکہ تہذیب و تمدّن، ثقافت اور زبان و اُدب کی زندہ اقدار کا گہوارہ تھی۔ اِسی لیے اس کے چلے جانے، یا زیادہ بہتر لفظوں میں غصب کیے جانے پر یہ طبقہ (بلکہ پورا اُوَدھ) خودکو لُٹے چُٹے قاضلے کا فرد شبھنے لگا۔ اُنھیں دل اور روح کی دُنیا وران ہوتی دکھائی دیتی۔ طِلِلسمِ لیکھنڈ اِنَّص جذبات وا حساسات اور خیالات کے اظہار کا ذریعہ تھا۔ اِس وجہ سے اس میں م مقامی خبروں کو نمایاں طور پر اور زیادہ تر شائع کیا جاتا تھا۔ باہر کی خبریں اِس میں کم کم ہی ہوتی تھیں۔ نواب واجد علی شاہ اپنی معزولی کے بعد مٹیا بُرج کلکتہ میں جا بسے اور اُسے کھنڈ ثانی بنالیا۔ طِلِلسمِ الیکھنڈ میں نواب واجد علی شاہ اور اُن کے متعلقین، مٹیا بُرج کلکتہ اور اُن سے متعلق خبریں خاص طور پر شائع ہوتیں۔ سلطنتِ اوَ دھ کی بحال کے لیے نواب واجد علی شاہ نے ایک وفد برطانیہ روانہ کیا جے یہ ذر میں ایک ہوتیں۔ سلطنتِ اوَ دھ کی بحال کے لیے نواب واجد علی شاہ نے ایک وفد برطانیہ روانہ کیا جے یہ ایسٹ انڈیا کمپنی کے کرتا دھرتاؤں کی زیادتوں سے آگاہ کرے۔ اِس کے علاوہ ملکہ سے درخواست ایسٹ انڈیا کمپنی کے کرتا دھرتاؤں کی زیادتوں سے آگاہ کرے۔ اِس کے علاوہ ملکہ سے درخواست طلِلسہ ملک ہوتیں۔ ایکھنڈ میں اہتمام کے ساتھ چھاپی جاتی تھیں اور باشند گانِ اور میں ملکہ سے درخواست علیک انڈیا کمپنی کے کرتا دھرتاؤں کی زیادتوں سے آگاہ کرے۔ اِس کے علاوہ ملکہ سے درخواست

دبستانِ لکھنو کا کوئی نثری شاہ کار پڑھ رہے ہیں۔ اس خصوصیت کی بنا پر طِلِسم لکھنؤ کا مکمل فائل ، ہی صحافتی ادب کا شاہ کار ہے۔

ان نسبتاً معروف اور اہم ترین اخبارات کے علاوہ آغاز سے ۱۸۵۷ء تک کافی تعداد میں ایسے اُردو اخبارات بھی شائع ہوئے جو کم معروف ہیں۔ اِس جائزے کے دوسرے حصّے میں ۱۸۵۷ء سے قبل کے ایسے ہی پچھاہم یا اہم تر اخبارات اور ان میں ممکنہ طور پر موجود صحافتی اُدب کا جائزہ لیا جاتا ہے۔ ہفتہ وار فاری اخبار مراۃ الاخبار ، کلکتے سے ۱۸۸۷ء میں شروع ہوا۔ اس میں بھی بھی اُردو منظومات، خبریں اور مضامین بھی شائع ہوتے تھے۔ سامئی ۱۸۵۱ء کے شارے میں مرزا فتح اللہ نصیب کے اُردو خط، ۲ جون ۱۵۸۱ء کے پرچے میں فداخسین (علی ؟) عیش کی غزل اور اِسی سال کے کسی پرچ میں لالہ اجود هیا پرشاد صبر کی دوغزلوں کی اشاعت کے شواہد ملتے ہیں۔ ۲۲

علاوہ خود ظفّر اور قلعے کے دیگر شاہی افراد کا کلام بھی اس میں وقناً فو قناً شائع ہوتا ہو گا۔ محمد عنیق صد یقی نے سراج الا خبار کنو (۹) شاروں کی انجمن ترقی اُردو ہند ( تب علی گڑھ، اب نئی دہلی) کے کتب خانے میں اور ۲۸ شاروں کی بھارتی قومی مرکز محفوظات ( نیشنل آرکا ئیوز اوف انڈیا)، نئی دہلی میں موجود گی کی اِطلاع دی ہے۔<sup>14</sup> اِن شاروں سے رجوع کر کے اور اِن کا تفصیلی مطالعہ کرنے سے معلوم کیا جا سکتا ہے کہ اس میں کن کن کی اور کس قدر اُدبی تخلیقات شائع ہوئی ہیں۔ امداد صاہری نے اِس اخبار کے ۲۱ مئی ۲۵۸ء کے شاروں سے دوق کے صاحب زادے خلیفہ محد اہرا ہیم فوت کی غزل اور ۲ دسر ۲۵ میں شائع شدہ بچھ اُدبی تخریوں کی تفصیل نا درعلی خال نے بھی درج کی ہوتی این شائع ہوئی این سے اور اُن اور ان میں شائع شدہ بچھ اُدبی تخریوں کی تفصیل نا درعلی خال نے بھی درج کی ہے۔ ۲۹ اِن شواہد سے قوی اِ مکان پیدا ہوتا ہے کہ سراج الا خبار میں کافی تعداد میں صحافتی اُدب میسر آ سکتا ہے۔

رفاقت على شاہد 121

المحادء تے قبل دبلی بی سے صیادت الا خب ار نام کے ایک سے زیادہ اخبار جاری ہوئے۔ اِن میں سے بیبلا اخبار ۱۸۳۳ء یا جنوری ۱۸۳۵ء میں مطبع دارالسلام، محلّہ حوض قاضی سے عنایت حسین نے جاری کیا۔ اس اخبار میں بھی دبلی کے دربارِشاہی کی خبر یں چھا پنے کو فوقیت دی جاتی تھی۔ اِس میں قلعۂ مُعلاً کی خبر یں بیبلے درج ہوتی تھیں، اُس کے بعد ایسٹ انڈیا کمپنی کے حکام کی خبر یں ہوتی تھیں۔ پہلے اس کی زبان فاری تھی جو آہت آہت اُردو ہو گئی۔ یہ اخبار کم سے کم سلاماء خبر یں ہوتی تھیں۔ پہلے اس کی زبان فاری تھی جو آہت آہت اُردو ہو گئی۔ یہ اخبار کم سے کم سلاماء خبر یں چو یہ ہوتی تھیں۔ پہلے اس کی زبان فاری تھی جو آہت آہت اُردو ہو گئی۔ یہ اخبار کم سے کم سلاماء خبر یں چر یہ ہوتی تھیں۔ پہلے اس کی زبان فاری تھی جو آہت آہت اُردو ہو گئی۔ یہ اخبار کم سے کم سلاماء خبر یں چر یہ ہوتی تھیں اور اس کی اشاعت بھی کم تھی، لیکن کم و بیش نو (۹) سال تک جاری رہے، مواد کی کی اور سرکاری (دربار دبلی اور ایس کا اشاعت بھی کم تھی، لیکن کم و بیش نو (۹) سال تک جاری رہے، مواد زبان کا قلعۂ معلاً کی زبان سے متائع ہوتا ہوگا۔ یہ نہ بھی ہو تو شاہی دربار سے تعلق کی وجہ سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ زبان کا قلعۂ معلا کی زبان سے متائر ہونے کا اندازہ بھی کیا جا سکتا ہے۔ اِس صورت میں اِس اخبار کی نیز قلعۂ معلا کی زبان کا نمونہ تو ہی ایداد میں کر کی چھا چنے کی وجہ سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ زبان کا قلعۂ معلا کی زبان سے متائر ہونے کا اندازہ بھی کیا جا سکتا ہے۔ اِس صورت میں اِس اخبار کی زبان کا قلعۂ معلا کی زبان کا نمونہ تو ہے ہی۔ امداد صاہری نے کے تا ۲۲ جنوری ۱۳۸۵ء کے شارے سے بچھی سے خبروں کے اقتابی درج کیے جیں۔ اُس میں ایک جگہ وہ لکھتے ہیں کہ <sup>دو</sup> قلعۂ معلی کی زبان میں بھی یہ خبروں کے اقتباس درج کیے جیں۔ اُس میں ایک جگہ وہ لکھتے ہیں کہ <sup>دو</sup> قلعۂ معلی کی زبان میں بھی یہ خبروں کے اقتراس کی دیا ہے، اُس کی زبان انیسویں صدی کے سی دہلوی قطعے کی زبان اور اُسلوب سے مثابہ ہے۔ بیخصوصیت اگر چہ اُس دور کے اخبارات و جرائد میں کسی حد تک مشترک ہے لیکن امداد صابری نے صادق الا خبار کا جو اِقتباس درج کیا ہے، اُس سے معلوم ہوتا ہے کہ شاید کسی اور اخبار کی زبان اور بیان قلعۂ مُعلّا کی زبان اور اُسلوب سے اِس قدر متاثر نہ ہو گا جیسا اِس اخبار کا اسلوب اور بیان ہے۔ صادق الا خب ار کی نسبت بی کہنا کافی ہو گا کہ اِس کے شارے میسر آئیں تو اس میں شائع ہونے والے صحافتی ادب کی مقدار اور معیار کا صحیح اندازہ ہوگا۔ سر دست بیداندازہ ہی کیا جا سکتا ہے کہ اس اخبار میں اور یوں اور میں اور ہوگی۔ ہو گی۔

دوسراصادی الاخبار، ۱۵۸۱ء میں مشہور مطبع مطبع مصطفائی دبلی سے محمد مصطفی خال مالک مطبع کے اہتمام سے شروع ہوا<sup>24</sup> اور ۱۵۸۴ء تک اِس کی اشاعت کے شوا ہد ملتے ہیں۔<sup>24</sup> اِس اخبار کے شارے بھی دستیاب نہیں۔ دِتا سی نے اِس اخبار کا ذکر کیا ہے۔ ممکن ہے فرانس میں ذخیرۂ دِتا سی میں اس کے شارے موجود ہوں۔ اسے معروف نا شر محمد مصطفیٰ خال نے جاری کیا۔ اُن کا مطبع ہندوستان کے ابتدائی دلیمی مطابع میں ایپ ڈسن طباعت اور طبع شدہ کتابوں کی نوعیت کے اِعتبار سے مُمتاز حیثیت کا حامل ہے۔ مطبع مصطفائی پہلے کہ صنوف نا شر محمد مصطفیٰ خال نے جاری کیا۔ اُن کا مطبع ہندوستان ک حامل ہے۔ مطبع مصطفائی پہلے کہ صنوف میں تھا، بعد میں کان پور اور پھر دبلی میں منتقل ہو گیا۔ محمد صطفیٰ خال ابتدائی دلیمی مطابع میں ایپ ڈسن طباعت اور طبع شدہ کتابوں کی نوعیت کے اِعتبار سے مُمتاز حیثیت کا حامل ہے۔ مطبع مصطفائی پہلے لکھنو میں تھا، بعد میں کان پور اور پھر دبلی میں منتقل ہو گیا۔ محمد صطفیٰ خال ابتدائی دلیمی مطابع میں ایپ ڈسن طباعت اور طبع شدہ کتابوں کی نوعیت کے اِعتبار سے مُمتاز حیثیت کا ابتدائی دلیمی مطبقائی پہلے لکھنو میں تھا، بعد میں کان پور اور پھر دبلی میں منتقل ہو گیا۔ محمد صطفیٰ خال اس ہے دور کے ممکد اور ذی حیثیت افراد میں شار ہوت سے اور معروف نا شر بھی سے، اس لیے قو ی امکان ہے کہ اُن کے معاصر شعر ا و اُدبا اُن کے اخبار میں اشاعت کی غرض سے اپنی اُدبی تخلیقات ادب کا سرمایہ طبع کا پورا اِ مکان ہے۔

تیرا صادق الاخبار اصل میں محم مصطفی خال کے صادق الاخبار ہی کا تسلس محسوس ہوتا ہے۔ خلاصہ اِس اَمر کا یہ ہے کہ مطبع مصطفائی دبلی میں جمیل الدین خال ، بحر نام کے کا تب تھے۔ مطبع مصطفائی کی کتابوں اور صادق الاخبار کی کتابت کرتے تھے۔ محم مصطفیٰ خال کا صادق الاخبار ۱۸۵۸ء میں غالبًا بند ہو گیا تو اِنھی جمیل الدین خال ، جَر نے اپنے اِہتمام سے اُسی سال اسے دوبارہ ہفت روز ے کے طور پر شروع کیا اور اِس کی طباعت کے لیے اپنا مطبع <sup>در جمی</sup>ل المطالع'' کے نام سے قائم کیا۔ جسیل الدین ہجر کا یہ صادق الا خبار ۱۸۵۷ء تک جاری رہا، بلکہ اِسے زیادہ شہرت ملی، کہ اس کا ذکر اور حوالہ بہادر شاہ ظفر کے خلاف مقدمہ ُ بغاوت میں بھی آیا۔ <sup>۲۸</sup> امداد صابری اور منیق صدیقی نے اِس اخبار کے ۱۸۵۷ء کے ایک شارے سے دو فارسی منظومات نقل کی ہیں۔<sup>۵۵</sup> اِس سے معلوم ہوتا ہے کہ اِس اخبار میں اُدبی نگارشات بھی شائع ہوتی تھیں۔ اِس اخبار کے چند شارے محفوظ ہیں لیکن وہ سب ۱۸۵۷ء کے ہیں اور ہنگامہُ ۵۷ء سے متعلق ہیں۔<sup>۲1</sup> اِس سے قبل کے شاروں اور اِس اخبار کے دیگر شاروں میں اُدبی تحریر میں ملسکق ہیں۔

چوتھا صیاد<sub>ق</sub> الا خیبار ۱۸۵۵ء کے اواخریا جنوری ۱۸۵۲ء میں شیخ خدا بخش کے انصرام سے منظر عام برآیا۔ اِس کا صرف ایک ہی شارہ دستیاب ہے جو ۱۸۵۷ء کا ہے اور ہنگامہ ۱۸۵۷ء سے متعلق ہے۔ 22 اِس کے دیگر شاروں میں بھی صحافتی اُدب کی موجودگی کا امکان ہے۔ ا۱۸۵ء میں سالکوٹ سے دیاض الاخباد کا اجرا ہوا جو بعدازاں ملتان میں منتقل ہو گیا اور اس کا نام بھی ریسےا ض نے در ہو گیا۔ 🐣 اِس میں علمی مضامین بھی شائع ہوتے تھے۔ عام طور پر ہیر انگریزی کے علمی مضامین کے اُردو ترجے ہوتے تھے۔ ڈاکٹر طاہر مسعود کی اِطلاع ہے کہ اخبار میں بعض ادقات سی کتاب کا تفصیلی اشتهار حیاب کر اُس کتاب کا کچھ ھٹیہ بھی درج کر دیا جاتا۔ اِس سلسلے میں اُنھوں نے اخبار کے ۳ مارچ ۱۸۵۵ء کے شارے میں جیمز کارکرن کی تصنیف کے ادنیامی دوسری کے تفصیلی تعارف اور پہلے باب کے اندراج کے بارے میں معلومات مہیّا کی ہیں۔<sup>9</sup> ریاض نور کے مدین محمد مہدی حسین خال تھے۔ اُن کے اور اخبار کے بارے میں ۱۸۵۲ء اور ۱۸۵۳ء کی سرکاری ریورٹ میں لکھا گیا ہے: وہ اول درجے کا اُردو ادیب معلوم ہوتا ہے۔ ..... ایڈیٹر کے فرائض کی انجام دہی کی اُس میں بہت عمدہ صلاحیتیں ہیں ..... اخبار کی زبان سُستہ اُردو ہوتی ہے اور اس کا طرز تحرير بهت اچھا ہے۔ ایس بیان سے ریاض نُور کے ادبی مزاج کا مزید اندازہ ہوتا ہے۔ ایس سے معلوم ہوتا ہے که اِس اخبار میں صحافتی اُدب پر مشتمل تحریروں کا خاصا دخیرہ موجود ہے۔

فاقت علی شاہد ۲۲ کا

۱۸۵۲ء میں سالکوٹ ہی سے ہفتہ واراخبار جیشہ فیض جاری ہوا۔ اِس کے مالک و مد پنٹنی رائے دیوان چند تھے۔ ہر سُکھ رائے کے بعد دیوان چند ، پنجاب میں اُردو صحافت کا دوسرا بڑا نام ہے۔ اُنھوں نے مختلف اوقات میں سیالکوٹ سے خدو رشدیدِ عالمہ (۱۸۵۲ء)، چیشہ فیض (۱۸۵۲ء)، وكتوريه پيپر (۱۸۵۲ء)، نُورُ علىٰ نُور (جريره،۱۸۵۲ء)، چشمة خور شيد (۱۸۵۱ء)، خیر خواو پنجاب (۱۸۲۵ء) اور رفاو عام (۱۸۷۳ء)، جب که لا ،ور سے سمامے بر ہے (۱۸۵۳ء) اور ایک انگریزی اخبار Punjabi Journal جاری کیا۔ اِن میں سے چیشہ فیص نے زیادہ شہرت پائی۔ بداخبار ۱۸۵۷ء کے بعد تک شائع ہوتا رہا۔ بدحریت پسند اخبار تھا۔ اِس میں نظمیں اورغزلیں بھی شائع ہوتی تھیں۔منشی دیوان چند کواَدب کا بھی ذوق تھا، چنانچہ اُنھوں نے بلّھے شاہ کی پنجابی کا فیوں کا اُردوتر جمہ بھی کیا جو تک نے جینے ، معرفت کے عنوان سے شائع ہوا۔ 1 ڈاکٹر طاہر مسعود کے مطابق چیشہ مے فیص کی ایک انفرادیت بیتھی کہ اِس میں خبر کی سُر خیاں عام طور پر فارس و اُردو اشعار، مصرعوں اور محاوروں، وغیرہ یر مشممل ہوتیں۔ ۸۲ منتی دیوان چند کے اُدنی ذوق، چیشہ مهٔ فیض کے مشتملات میں ادبی رنگ اور اِس کی ادبی تخلیقات کی تفصیلات کو دیکھتے ہوئے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ منتی دیوان چند کے اخبارات میں بڑی تعداد میں صحافتی اُدب شائع ہوا ہوگا۔ منتی دیوان چند کے اخبارات و جرائد کے صحافتی اُدب کو یوں بھی اہمیت حاصل ہے کہ اِس کا تعلق زیادہ تر پنجاب کے اُردو اُدب سے ہے اور • ۱۸۷ء سے قبل پنجاب میں اُردو کی اُدبی اور مطبوعہ تخلیقات بہت کم ملتی ہیں۔ اِس تناظر میں منتی دیوان چند کے جاری کردہ اخبارات و جرائد کے اُردو صحافتی اُدب کی اہمیت دو چند ہو جاتی ہے۔

جمبی سے ۱۸۵۵ء میں کینے الاخب ار کا اجرا ہوا۔ اس کے مدینتی امان علی لکھنوی ستھے۔ اِس کے سرورق پر مشمولات کی تفصیل نظم میں بیان کی جاتی تھی، لیعنی فہر ستِ مضامین منظوم ہوتی تھی۔ اِس کے علاوہ اخبار سے متعلق ضروری قواعد بھی منظوم ہوتے تھے۔ اخبار میں خبروں کے علاوہ معلوماتی، تاریخی اور اُدبی مضامین بھی شائع ہوتے تھے، غزیلیں بھی درج ہوتی تھیں۔"<sup>۸</sup> اِس تفصیل سے اندازہ ہوتا ہے کہ کہ شال الاخبار میں بھی صحافتی اُدب کافی تعداد میں ملکتا ہے۔ بیا خبار کم سے کم ۲۹۷۱ء تک جاری رہا۔ ۲۹۸ گویا اِس کی زندگی کم و میش میں (۲۰) سال ضرور رہی ۔ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ ۲۰ سال کے عرصے میں اِس اخبار میں کتنا صحافتی اُدب شائع ہوا ہوگا۔ اِس کے مدیر بھی لکھنوی تھے۔ اخبار کی فہرستِ مندرجات کا منظوم ہونا اُن کے صاحبِ ذوق اور شاعر ہونے کی گواہی دیتا ہے۔ ایسے میں کہ شف الاخبار کے اُدبی مزاج اور اِس میں شائع ہونے والی اُدبی تخلیقات کی نوعیت، معیار اور مقدار کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔

اگرچہ طِلِسم لکھنؤ کی زبان اور بیان سے اِس کا مقابلہ نہیں کیا جا سکتا۔ سیحر سامری کے ابتدائی چارشارے امیر مینائی کی ادارت میں فلے۔ اُن کے بعد رکھیر نرائن عیّاتش اور خود پنڈت نیچ ناتھ مدیر ہوئے اور آخر میں معروف شاعر شکر دیال فرحت اِس کے مدیر بذياد جلد ٨، ٢٠١٤ء

رہے۔ اِس کے پہلے صفح پر اخبار کا اشتہار اور قواعد منظوم ہوتے تھے۔ <sup>24</sup> اپنی زبان و بیان اور مواد کے لحاظ سے اور مدیران کی ادبی شخصیت کی وجہ سے بھی، اندازہ ہے کہ اِس اخبار میں بھی خاصی تعداد میں صحافتی اُدب موجود ہوگا۔ اِس اخبار کے مدیران میں امیر احمد احمد میں کی اور شکر دیال فرحت کی اُدبی حیر حیث میں صحافتی اُدب موجود ہوگا۔ اِس اخبار کے مدیران میں امیر احمد احمد میں کئی اور شکر دیال فرحت کی اُدبی حیر حیث میں صحافتی اُدب موجود ہوگا۔ اِس اخبار کے مدیران میں امیر احمد احمد میں کئی اور شکر دیال فرحت کی اُدبی حیث میں صحافتی اُدب موجود ہوگا۔ اِس اخبار کے مدیران میں امیر احمد احمد میں کئی اور شکر دیال فرحت کی اُدبی حین حیث منظوم میں معافتی اُدب موجود ہوگا۔ اِس اخبار کے مدیران میں امیر احمد احمد میں مثلوں نظر میں مسلم ہے۔ دونوں معروف شاعر تھے۔ شکر دیال فرحت کا میاب مثنوی نگار تھے۔ را اُدائن کا منظوم اُردو ترجمہ اُن کا مشہور اُدبی کارنامہ ہے۔ اِن دونوں کے دورِ ادارت میں کتی اُدبی تخلیعات سے۔ میں اسلم ہے۔ کا میں مشہور اُدبی کارنامہ ہے۔ اِن دونوں کے دورِ ادارت میں کتی اُدبی تخلیعات سے۔ میں اسلم ہوں کا رابی کارنامہ ہے۔ اِن دونوں کے دورِ ادارت میں کتی اُدبی تخلیعات سے۔ میں اردو ترجمہ اُن کا مشہور اُدبی کارنامہ ہے۔ اِن دونوں کے دورِ ادارت میں کتی اُو بی تخلیعات سے۔ میں اسلم میں کی زیبت بنی ہوں گی اور اخبار کی نیز میں *کس طرح* کا اُدبی ریگ پیدا ہوا ہوگا، اِس کا اندازہ اسلم می کی زیبت بنی ہوں گی خان اور محمد میں کس طرح کا اُدبی ریگ ہیں ہوا ہو گا، اِس کا اندازہ اللہ میں میں کر کی یا سالم یونی ورس می گا کڑھ میں محفوظ ہے۔ <sup>۸</sup> اِس کا تجزیاتی مطالعہ کر کے اِس میں شائع شدہ صحافتی اور کی کر میں منائی میں منائی مندہ میں میں کہ کی جاسمتی ہے۔

# . م حواشي و تعليقات

7

- \* محقیق کار، گرمانی مرکز زبان وادب، لاہور یونی ورٹی اوف مینجنٹ سائنسز، لاہور۔
- نیا بیا علی است رشید حسن خان،'' اُدب اور صحافت''، مشموله ار دو صبیحیافت ( سیمی نار کے مقالات )، مرتب انور علی دہلوی ( دبلی: اردو اکادمی، ۱۹۸۷ء )، ص۲۵۹۔

یہ مجموعۂ مقالات اصلاً ''اُردو صحافت'' کے موضوع پر منعقدہ سہ روزہ سیمی نار میں پڑھا گیا۔ یہ سیمی نار اُردو اکادمی، دہلی نے زیرِ اہتمام ۸ تا ۱۰ فروری ۱۹۸۲ء کو دہلی میں منعقد ہوا۔

- ۳۔ اِس طرح کی ایک کوشش پاکستان میں مُشفِق خواجہ مرحوم کی تحریک سے ہو چکی ہے۔ مُشفِق خواجہ کی راہ نمائی اور گھرانی میں مقتدرہ قومی زبان (اَب ادارۂ فروغِ اُردوزبان)، اسلام آباد نے ایک علمی و اُدبی منصوبہ ''اُردو رسائل کا سروے'' کے نام سے شروع کیا۔ منصوبہ یہ تھا کہ اُردو کے اُدبی رسائل کے مضامین کا جامع اشار یہ تر تیہ دیا جائے۔ اِس منصوبہ کا پہلا هقہ اُردو رسائل کے سروے پر مشتمل تھا جس کے تحت پہلے پاکستان اور پھر ہیرونِ پاکستان میں محفوظ اُردو کے اُدبی رسائل کی جامع اور اشاریاتی نہارس مرتب کی جانتیں۔ اِس پہلے دیھے کا بھی پہلا دصہ کرا چی کے کتب خانوں میں اُردو کے اُدبی

- رشیدحسن خال،ص ۲۶۵۔ ^\_
  - ایضاً،ص ۲۶۱ به ۵\_
  - ایضاً،ص ۲۶۵ ـ ۲\_
- ابوالكلام قامی، '' ادبی صحافت اور ادبی رویے''، مشموله ار دو صبح افت: ماضه اور حال، مرتبین خالد محود، سرور البدي \_4 (نٹی دہلی: مکتبۂ جامعہ کمیٹڈ، ۱۲ ۲۰ء)، ص ۹۷۔
  - ایضاً،ص ۷۷ به \_٨
  - رشیدحسن خال،ص ۲۶۱ ـ \_9
  - ابوالکلام قاسمی،ص ۷۷ به \_1+
  - رشیدحسن خال،ص ۲۶۵–۲۶۶۷ \_11
    - ابوالکلام قاسمی،ص ۷۷ ۔ \_11
  - رشيد حسن خال، ص ۲۶۵،۲۶۳،۲۶۰، ۲۶۵\_ \_11"
    - ایضاً،ص۲۶۰، ۲۱۱\_ \_16
      - ايضاً،ص٢٦۵\_ \_10
  - الصنا،ص٢٦٢-٢٦٢ \_17
- \_12 ۱۹۵۷ء)،<sup>عک</sup>س اخبار،<sup>ص</sup>۲۴–۲۵\_
  - طام معود، أردو صحافت أنيسوين صدى ميں (كراچى فضلى سنز پرائيويث لميثر،٢٠٠٢-)، ص٧-١-٢ \_1A
- گریچن چندن، جام جمان نُما: أردو صحافت كي ابتدا (نَق وبلى: مَكتبَ جامعة مُثْدَ ، ١٩٩٢ء)، ص٣٣، ٢٩ \_19 إمدادصابري، تاريخ صحافت أردو، جلد اوّل (دبلي، ١٩٥٣ء)، ص١٢؛ طاہر مسعود، ص ١٣٠-

"A Three Day World Urdu Conference on '200 Years of Urdu Journalism: Past,

Present and Prospect', from 5 to 7 February 2016 at New Dehli."

قاضی عبدالغفار،''اٹھارویں صدی کے دورِثانی کی صحافت اور اُس کے پچھنمونے''،مشمولہ ماہنامہ ایپندیے، میرٹھ (اگست \_17 ۱۹۴۲ء)،ص۲۹\_

محمقتین صدیقی،صوبهٔ شمالی و مغربی کے اخبارات و مطبوعات (علی گڑھ: انجمن ترقی اردو، ہند، ۱۹۷۲ء)، \_10 ص ۲۴ \_

- ۲۷ ایضاً، ص۲۷، ۲۷ ـ
- ۲۷ به الینا،ص ۲۰، ۳۱ به
- ۲۸ امداد صابری،'' أردوا خبارات و رسائل کا آغاز اوران کی نوعیت'' ،مشمولہ روح صبحہ افست (مجموعۂ مضامین )، از امداد صابری (دبلی: مکته ٔ شاہراہ، ۱۹۶۸ء)،ص۵۰
  - ۲۹ ایضاً،ص ۱۹۰
  - ۳۰۔ محمد متیں صدیق، ہندوستانی اخبار نویسی ، کمپنی کے عہد میں ، <sup>ص</sup>۱۳–۱۵۔
  - ۳۱۔ ویکھیے: امداد صاہری، تاریخ صحافت ِ اُردو ، جلد دوم ، سوم ، چہارم، پنجم کی فہارسِ مشمولات۔
- ۳۲۔ گر بچن چند، ص ۲۹، ۱۳۷؛ اَمداد صابری، تساریخ صحافت ِ اُردو ، جلداول ، ص ۲۱–۲۲۔ (امدادِ صابری نے فاری ذولسانی اخبار کا آغاز ۱۲ منی ۱۸۲۲ء سے لکھا ہے۔ اخبار کی ہفتہ دار اشاعت کے حساب سے صحیح تاریخ ۱۵ مئی ہی منتی ہے)؛ طاہر مسعود، ص71، ۱۳۳۲۔
  - ۳۳۰\_ گربچن چند،ص ۹۱؛ طاهر مسعود،ص ۱۳۴، ۱۳۸۰
    - ۳۴ گرنچن چند، ص ۱۳۶۱–۱۴۷<sub>۲</sub>

2

فاقت

- ۳۵\_ ایضاً،ص۳۹–۱۵۰\_
- ۳۹ \_ الصفا،ص ۲۱،۱۹۲۱، ۱۹۰، ۲۰۵ \_
  - ) سے ایضاً،ص ۹۵–۱۰۲
- ۳۸۔ کتابوں کی تفصیل'' ماخذ' میں اور جام جہاں نُما کے اقتباسات کے لیے ان کتابوں کے متعلقہ صفحات ملاحظہ کیجیے۔
  - ۳۹ الداد صابری، تاریخ صحافت ِ أردو، جلد اول، ص۱۲۳،۱۲۲، ۲۱۹ -
  - ۲۰ محمقتی صدیق، صوبهٔ شمالی و مغربی کے اخبارات و مطبوعات، ص۱۰۰- ۲۰۱۰
- ۳۱ به خوانبه احمد فاروقی،"مقدمهٔ ، مشموله درب ا<sub>سع</sub> ار دو اخب ار ۲۹٬۸۱۱ ( نگ دبلی: شعبهٔ اردو، دبلی یونی ورشی، ۱۰٬۲۰)، ص۳۴۹–۱۵۱ به
  - ۳۲\_ ایضاً،ص ۳۵۱\_
- ۴۳۰ به النظنی کریم (ترتیب و تهذیب)، دم ای اردو اخبار ۲ ۱۸۴۱ء (نی دبلی: شعبهٔ اردو، دبلی یونی ورشی، ۲۰۱۰ء)، ص۲۲۸، ۲۸۱،۲۲۵ ۲۰
  - ۲۴۲ مراد صابری، تاریخ صحافت ِ أردو، جلد اول، ص ۱۲۲،۱۲۲ ۱۲۴؛ طام مسعود، ص ۱۹۳ ۱۹۴ م
- ۲۵ محمقتین صدیقی، اٹھارہ سوستان (۱۸۵۷ء): اخبار اور دستاویزیں (لاہور بجلس ترقی ادب، ۲۰۰۹ء)، ص۲۲–۲۲؛ ارتضیٰ کریم (ترتیب وتہذیب)، دہلی اردو اخبار ۱۸۵۷ء (نئی دبلی: شعبۂ اردو، دبلی یونی درش، ۲۰۱۰ء)، ص۲۲–۲۸،
- ۴۹۔ امادصابری، تاریخ صحافت ِ اُردو، جلداول، ۳۲۲؛ محمقیق صدیق، صوبهٔ شمالی و مغربی کے اخبارات و مطبوعات، ۱۰۳۰–۱۰۲ (حاثیہ)۔
- ۲۷۔ امدادصاری، تاریخ صحافت ِ اُردو ، جلداول، ص۲۲۲–۲۲۳ ؛ محمنتین صدیقی، صوبۂ شمالی و مغربی کے

|      | اخبارات و مطبوعات، ص ١٠٣- ١٠٣؛ الطاف حسين حالي، حياتِ جاويد، حصه اول ( كان پور: نامي پريس، ١٩٠١ء)،                |  |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|      | ص۵۳_۵۳_                                                                                                           |  |
| _ ^^ | الطاف مسين حالی، حياتِ جاويد ،حصه اول،ص۵۴؛ حصه دوم،ص ۳۹۷ و حاشيه صفحه ۲۹۷-                                        |  |
| و~ر_ | ضیاءالدین لاہورکی، کیتابیات ِ س <sub>د</sub> سید (لاہور بمجلس ترقی ادب، ۲۰۰۸ء)،ص۲۱–۸۴٬۱۹–۸۲، ۱۰۱۱                 |  |
| _0+  | الدادصابري، تـاريخ صحافت ِ أردو ، جلداول،ص٢٢٣؛ نادرعلى خال، أردو صـحافت كي تاريخ: ١٨٢٢ ء –                        |  |
|      | ۵۷ ه ( علی گژره، ما شر مصنف، ۱۹۸۷ء )، ص ۱۲۸_                                                                      |  |
| _01  | امدادصابری، تیاریخ صحافت ِ اُردو ، جلداول، ص ۲۷–۲۷۲؛ محمد عقق صدیقی، صوبیهٔ شیمالی و مغربی کے                     |  |
|      | اخبارات و مطبوعات، ص ۲۷۱– ۱۲۷؛ طاہر مسعود، ص ۲۵۷–۲۵۸ ـ                                                            |  |
| _01  | الدادصابری، تاریخ صحافت ِ اُردو، جلداول، ص ۲۱۹ ۔                                                                  |  |
| _07  | اليغاً،صفحه ٢٩، ٣٢ - ٣٢ - ٣                                                                                       |  |
| _01  | طاہر مسعود،ص ۲۷۱–۲۷۳۲_                                                                                            |  |
| _۵۵  | الدادصابری، تاریخ صحافت ِ اُردو، جلداول،ص۲۷۲۲۷-۲۷۲                                                                |  |
| _07  | اليغاً جم ٢٧ 2                                                                                                    |  |
| _0∠  | اليغنأ بص 22/۳                                                                                                    |  |
| _0^  | الييناً،ص ۲۸۵، ۲۷۷_                                                                                               |  |
| _09  | نادرعلی خاں، ص ۲۹۲۔ ۲۷۷۔                                                                                          |  |
| ۲۰_  | محه يعقوب فرگی محلی (مدیر)،''مقدمهُ'، طلسهم، لیکهنؤ، ترتیب وتهذیب اقبال حسین ( بخی دبلی: قومی کوسل برائے فروغِ    |  |
|      | اردو زبان،۲۰۱۲ء)،ص vii؛ محمر رضا انصاری،'' ہفتہ وارطلسم ککھنو : ایک صدی پرانا اخباز'، ماہنامہ آج کےلےل ، نکی دبلی |  |
|      |                                                                                                                   |  |

(جون ۱۹۵۱ء)،ص میم \_

- ۲۱ \_\_\_\_\_ نادرعلی خاں،ص ۳۵۹؛ محمد رضا انصاری،ص ۴۷ \_
- ۲۲ . م محمد يعقوب فرنگی محلی، ص vii؛ امداد صابری، تاريخ صحافت ِ أردو، جلداول، ص ۵۰۸-۱۰-
  - ۲۳ م المراد صابری، تاریخ صحافت ِ أردو، جلد اول، ص ۹۳ ۹۴ م
    - ۲۴۔ ایضاً،ص۲۳۵۔
    - ۲۵\_ الضاً، ص۲۳۳\_
- ۲۲- الفأ، ص۲۳۲؛ محمقتين صديق، صوبة شمالي و مغربي كر اخبارات و مطبوعات، ص۹۹-۹۹-
  - ۲۷ محمقیق صدیق، صوبهٔ شمالی و مغربی کے اخبارات و مطبوعات، ص۹۹-
    - ۲۸ امداد صابری، تاریخ صحافت اردو، جلداول، ص ۲۴۱ ۲۴۴۲.
      - ۲۹\_ نادر علی خاں، ص ۱۳۵–۱۳۹\_
- ۱۹۲۰ الداد صابری، تباریخ صحافت ِ اُردو ، جلداول، ص ۲۲۵-۲۳۲۱؛ محمدیتی صدیتی، صوبهٔ شیمالی و مغربی کے
   اخبارات و مطبوعات، ص۱۱۳ ۱۱۴

#### بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

- ۱۷- امداد صابری، تاریخ صحافت اردو، جلد اول، ص ۲۳۸-
  - ۲۷۔ نادرعلی خاں،ص ۱۳۰۔
  - ۳۷۔ ایضاً ،ص ۱۹۰۰ ۲۴۴۱۔
- ۲۷ اليغا، ص ۱۴۳ ۱۴۵؛ امداد صابرى، تاريخ صحافت أردو، جلد اول، ص ۲۷۰ ۲۷ -
- ۵۵ امادصابری، تاریخ صحافت اُردو ، جلداول، ۳۸۴–۴۸۵؛ محمد منتق صدیق، اندهاره سوستاون (۱۸۵۷ء): اخبار اور دستاویزیی می ۱۲۷، ۱۲۵،۱۷۸،۱۷۲۱۔
- ۲۵ میتی صدیقی، انتہارہ سوستاون (۸۵۷ اء): اخبار اور دستاویزیں ،ص ۱۹۹–۱۳۷، ۱۹۹–۱۹۷، ۱۸۹–۱۹۴، ۲۰۵–۲۲۲، ۲۲۲–۲۲۵
- 22۔ نادرعلی خاں، ص۱۵۲–۱۵۵؛ ٹرمنیق صدیقی، سندوستانی اخبار نویسی ، کمپنی کے عہد میں، ص۲۸۹-۲۸۲
  - ۵۸۔ نادر علی خاں، ص ۷۰۷–۴۰۳۔
    - 29۔ طاہر مسعود، ص۲۷۶۔

₹

رفاقت

\_^1

- ۸۰ محمنتین صدیق، صوبهٔ شمالی و مغربی کے اخبارات و مطبوعات ، ۲۰ اسا۔
- الداد صابری، تاریخ صحافت ِ اُردو، جلداول، ص۳۲۳، ۲۵۳، ۳۵۲، ۳۵۹، ۲۹۱؛ ۲۰۱۰؛ نادرعکی ځاں، ص ۳۲۹–۳۳۰
  - ۸۲ طاهرمسعود، ص ۲۸۶\_
  - ۸۳ امداد صابری، تاریخ صحافت ِ أردو، جلد اول، ص ۳۹۳، ۳۹۳، ۳۹۹۰
    - ۸۴\_ ایضاً،ص۷۴۷\_
    - ۸۵\_ ایضاً،ص۵۰۲–۵۰۳\_
- ۸۹۔ ایضاً، ص ۱۳۱۳؛ شیخ محمد اساعیل پانی چی،''آج سے ایک سو برس پہلے کے دوم شہور اخباز' یفت روزہ لیس و نہار، لاہور (9جون ۱۹۲۳ء)، ص 9؛ طاہر مسعود، ص ۱۳۱۲۔
  - ٨٢ طاهر مسعود، ص٢١٣- ١٣٣ في شيخ محمد اساعيل باني بتي، ص ٩-
  - ۸۹۔ نادرعلی خاں، ص ۲۹۷ ؛ ٹرمنتی صدیقی، ہندوستانی اخبار نویسی ، کمپنی کے عہد میں، صاا<sup>س</sup>۔

## مآخذ

انصاری، محمد رضا - '' ہفتہ وارطلسم لکھنو : ایک صدی پرانا اخبار''۔ ماہنامہ آج کل، نئی دبلی (جون ۱۹۹۱ء)۔ پانی پتی، شیخ محمد اساعیل - '' آن سے ایک سو برس پہلے کے دومشہور اخبار'' مفت روزہ ادیل و نہار، لاہور (9جون ۱۹۶۲ء)۔ چندن ، گریچن - جامِ جبہاں نُما؛ اُردو صحافت کی ابتدا - نئی دبلی: مکتبۂ جامعہ کمینڈ، ۱۹۹۴ء۔ حالی، الطاف صین - حیات جاوید -کان پور: نامی پریس، ۱۹۹۱ء۔ خاں، رشیر حن - ''ادب اور حافت'' ۔ مشمولہ اُردو صحافت ( سیمی نار کے مقالات)۔ مرتب انور علی دہلی : اُردوا کادمی،

\_19A4ء\_

| خا <i>ل، نادر علی ۔</i> اُردو صحافت ک <sub>ی</sub> تاریخ: ۱۸۲۲ء۔22ء یکی <i>گڑھ: نانثر مصنف، ۱</i> ۹۸۷ء ۔                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صابری، إمداد _''اردواخبارات ورسائل کا آغاز اوران کی نوعیت'' مشموله روح صبحافت (مجموعه نمضامین )۔ از امدادصابری۔ دبلی:    |
| مکتبهٔ شاهراه،۱۹۲۸ء-                                                                                                     |
| تاریخ صحافت ِ اُردو - جلد اول _ دبلی،۱۹۵۳ء _                                                                             |
| صدیقی، محمد متیق (مرتب) که اندهاره سو ستاون (۸۵۷ ۱ ء): اخبار اور دستاویزیں به لا بور بجلسِ ترقمی اُدب، ۲۰۰۹ء به          |
| ے- صوبۂ شمالی و مغربی کے اخبارات و مطبوعات۔علی گڑھ: <sup>انج</sup> منِ ترقی اُردو، ہند، ۱۹۲۴ء۔                           |
| مہندوستانی اخبار نویسی <sup>،</sup> کمپنی کے عہد میں۔عل <i>ی گڑھ: انجمن تر</i> قی اُردو، <i>ہند، ۱۹۵۷ء۔</i>              |
| عبدالغفار، قاضی ۔''اٹھارویں صدی کے دورِ ثانی کی صحافت اور اُس کے کپھی نمونے'' ۔ماہنامہ ایشد، میر ٹھ (اگست ۱۹۴۲ء):        |
| _rr9_°                                                                                                                   |
| فاروقی، خواجه احمه -''مقدمهٔ' مشموله د بهلی ارد و اخبار ۲۸۴۱ ء - نئی دبلی: شعبهٔ اردو، دبل یونی ورشی، ۱۰۴۰ء-             |
| فرگی محلی ،محمه یعقوب (مدیر)۔''مقدمہ''۔ ط_لیسہ ، لیکھنہؤ۔تر تیب وتہذیب اقبال حسین ینگ دبلی: قومی کونسل برائے فروغ اردو   |
| زبان،۲۰۱۲ء۔                                                                                                              |
| قائمی، ابوالکلام-'' ادبی صحافت اوراد بی رویے'' مشموله اُردو صبحیافت: میاضی اور حال به مرتبین خالد محمود، سرورُ البدلی۔نگ |
| وہلی: مکتر کم جا معد کمیڈ، ۱۲۰۲ء ۔                                                                                       |
| کریم، ارتضی (ترتیب وتہذیب)۔ دہلی اردو اخبار ۲۵۴۱ ء نی دبل: شعبۂ اردو، دبلی یونی ورشی، ۱۰۶۰ء۔                             |
| د د مېلې ار د و اخبار ۷۵۷ ا ء نځې د بلي : شعبټه ار دو، د بلي یونې ورځې، ۱۰۴۰ ء ـ                                         |
| لاہوری، ضیاءالدین - کتابیاتِ سد سدیّد - لاہور بجکسِ ترقی اُدب، ۲۰۰۸ء-                                                    |
| مسعود، طاہر۔ اُردو صحافت اُنیسیویں صدی میں ۔کراچی نضلی سنز پرائیویٹ کمیٹر،۲۰۰۲۔                                          |

محمد خاور نوازش \*

اردو اور ہندی کی صرف و نحو اور بنیادی ذخیرہ الفاظ : لسانی وحدت کے پہلو

الااء سے پنجاب میں محمود غزنوی کی حکومت کا آغاز ہونے <sup>1</sup> کے ساتھ ہی ہندوؤں اور مسلمانوں میں صحیح معنوں میں تہذیبی میل جول کے ساتھ لسانی اخذ و قبول کا عمل بھی شروع ہو گیا لیکن اس اخذ و قبول کے عمل سے ہم قطعی طور پر یہ نتیجہ نہیں نکال سکتے کہ ایک نئی زبان کی بنیاد پڑی۔ زبان پہلے سے موجود تھی، اس نے ہم قطعی طور پر یہ نتیجہ نہیں نکال سکتے کہ ایک نئی زبان کی بنیاد پڑی۔ زبان کی ساخد و قبول کے عمل سے ہم قطعی طور پر یہ نتیجہ نہیں نکال سکتے کہ ایک نئی زبان کی بنیاد پڑی۔ زبان کی بنیاد پڑی۔ زبان کی بنیاد پڑی۔ زبان کے ارتفا میں عرب فی فاری سے ہم قطعی طور پر یہ نتیجہ نہیں نکال سکتے کہ ایک نئی زبان کی بنیاد پڑی۔ زبان کے ارتفا میں عربی فاری اصوات اور الفاظ کی شمولیت کی صورت میں برسوں بعد واضح ہونا شروع ہوا۔ شاہ جہاں کے دور عکومت (۲۲۱ء – ۲۵۱ء) تک ہندوؤں اور مسلمانوں کا تہذیبی اختلاط لسانی سطح پر کھڑی بولی میں غربی فاری اصوات اور الفاظ کی شمولیت کی صورت میں برسوں بعد واضح ہونا شروع ہوا۔ شاہ جہاں کے دور عکومت (۲۲۱ء – ۲۵۱ء) تک ہندوؤں اور مسلمانوں کا تہذیبی اختلاط لسانی سطح پر کھڑی بولی میں نمایاں ہو چکا تھا۔ درکن میں تو اس کی روایت خاصی قدیم ہے البتہ شالی ہند میں ہی کھڑی بولی سرح وی میں در معن پوری طرح متا ہیں تو اس کی روایت خاصی قد کم ہے البتہ شالی ہند میں ہی کھڑی بولی سرح ہوئی۔ بیاں دور میں پوری طرح متا میں تو اس کی روایت خاصی قد کم ہے البتہ شالی ہند میں ہی کھڑی بولی سرح ہوئی۔ بیاں دور میں پوری طرح متا میں ترتی اور بر حسن سے نمایاں ہو چکا تھا۔ درکن میں تو اس کی روایت میں اول خاصی میں تو دوسری طرف میں تو اس کی میں اور ہوں ہوئی ہو ہوئی۔ بیاں دور میں پوری طرح متا میں ترتی اور ہو ہیں ازرات کو اپنے اندرضم کر لیتی ہے۔ برح میں ہوئی۔ بی سند میں ایک طرف میں بی تو دوسری طرف میں نمایں میں تو دوسری طرف ای میں تو دوسری میں تو دوسری میں تو دوسری طرف ای میں تو دوسری طرف ای میں سنعمل میں، فلک، فلالم، قیامت، امید، بدن، غلب، غم، معامل اور مطلق ایسے عربی فارتی الفاظ کی بھی طو یل خوس ، فلک، فلالم، قیامت، امید، بدن، غلب، غم، معامل اور دو دوسری طرف ہوں کی میں ہو دو دو ہوں ہوں کی میں اور دو دو ہوں ہوں کی میں اور دو دو دو ہوں ہوں کی میں میں تو دو دو دو ہو ہوں ہو دو دو دو ہوں ہوں کی میں ہوں ہو دو دو ہوں ہوں ہوں ہ کی می ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہ

کے سرمائے کا تین چوتھائی حصہ ہوئے۔ دو زبانوں میں لسانی اشتراک کی بیہ غیر معمولی مثال ہے۔ اگرچہ یہ بھی صحیح ہے کہ اُردو کا امتیاز ان ایک چوتھائی الفاظ سے قائم ہوتا ہے جو عربی، فارسی اور ترکی کے سرچیشے سے آئے ہیں۔ اسی طرح اُردو کی مخصوص چستی اور کھنگ بھی سامی اور ایرانی ماخذ سے آئی ہوئی آوازوں سے پیدا ہوتی ہے، نیز لب و لہجہ اور تذکیر و تانیف کے جزوی اختلافات بھی ہیں، پھر بھی کسی دو زبانوں میں تین چوتھائی الفاظ کا مشترک ہونا، فعلیہ ڈھانچہ کا ایک ہونا، بنیادی لفظیات یعنی اعداد، صار اور حروف جار کا ایک ہونا اور عوامی محاوروں اور کہاوتوں کا ایک ہونا لسانی اشتراک کی عرب وغریب مثال ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہندوستان کی کوئی دوسری زبان ہندی سے اتن قریب نہیں جتنی اردو ہے، اور یہ کہا جا سکتا ہے کہ ہندی کی سب سے بڑی طاقت اُردو ہے اور اُردو کی سب سے بڑی طاقت ہندی۔"

محمد خاور نوازش ۱۸۴

اُردو اور ہندی کی وحدت کے روش پہلو مشترک قواعد اور بنیادی ذخیرۂ الفاظ ہیں۔ ماہر ین لسانیات اس بات پر متفق ہیں کہ زبانیں ایک دوسرے سے الفاظ مستعار لیتی رہتی ہیں اور بسا اوقات اُنھیں مستقل طور پر اپنے اندر ضم بھی کر لیتی ہیں لیکن کبھی بھی کوئی ایک زبان کسی دوسری زبان کا بنیادی قواعدی ڈھانچہ اختیار نہیں کرتی۔ لسانیات کے ایک عالم تھامس جارج طکر (Thomas George) زبان کے دوسری ڈھانچ کی ا

> ..... it is almost unanimously admitted by philologists that, however large a borrowing of foreign vocables may take place, there is no satisfactory evidence that foreign grammar is ever borrowed to any appreciable extent by a truly live and spoken language. The utmost that can be affected grammatically by the influence of one language

upon another is to assist in breaking down the unessential elements of an old system. The language so influencing does not go on to impose its own grammar, or, if it does so, it is only within a narrow social or literary sphere of conscious imitation and artificiality, which leaves little or no trace upon that which we have defined as the real language of a people.<sup>(7)</sup>

ترجمہ: اس بات کا ماہر ین لسانیات متفقہ طور پر اعتراف کرتے ہیں کہ بدیکی مادوں کی بڑی تعداد مستعار کی جاسکتی ہے لیکن کسی حقیقی طور پر زندہ اور بولی جانے والی زبان کے بارے میں ایسا تسلی بخش ثبوت نہیں ملتا جس سے پتا چلے کہ بدیکی قواعد بھی کبھی خاصی حد تک مستعار لیے گئے ہوں۔ قواعدی سطح پر ایک زبان دوسری زبان پر اثر انداز ہو کر زیادہ سے زیادہ پرانے قواعدی نظام کے غیر ضروری عناصر کی توڑ پھوڑ میں معاونت کر کمتی ہے۔ ایسی متاثر کن زبان اپنے قواعد پھر بھی مسلط نہیں کرتی اور اگر ایسا کرتی بھی ہو تو بیشعوری نقل اور بناوٹ کے محدود ساجی یا ادبی دائر کے اندر ہوتا ہو اور اِس کا اُس زبان پر جسے ہم لوگوں کی حقیقی زبان قرار دیتے ہیں، بہت معمولی یا بالکل اثر نہیں ہوتا۔

اگر اُردو اور ہندی کا قواعدی ڈھانچہ ایک ہی ہے تو اس کا مطلب مندرجہ بالا اقتباس میں بیان کردہ اُصول کی روشنی میں یہ بنتا ہے کہ قواعدی اعتبار سے بیا یک ہی زبان ہے۔ صرف اور نحو کے اعتبار سے دونوں ایک ہی طرح کے اصولوں پر استوار ہیں۔ اُردو اور ہندی کی اصل ایک ہی کھڑی بول ہے، جس میں تقسیم دخیل الفاظ اور رسم الخط کی بنا پر عمل میں آئی۔ اسی لیے آج اُس تقسیم کو دوسو سال گذرنے کے باوجود بول چال کی اُردو اور ہندی صرفی اور نحوی اعتبار سے متحد الاصل ہیں۔ کسی زبان کے قواعد کو دو بڑی شاخوں صرف اور نحو میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ علم صرف (Morphology) میں زبان کی تچھوٹی سے چھوٹی بامعنی اکائی کا مطالعہ کیا جاتا ہے جب کہ علم نحو (Syntax) میں فقروں اور جملوں میں الفاظ کی ترتیب کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ گویا داندکر کھنوں کی ساخت اور موخر الذکر جملوں کی ساخت سے متعلق علم کا نام ہے۔ دو زبانوں کے باہمی رشتے کی لسانیات کی رُو سے سب سے بڑی دلیل اُن کے بنیادی اور تغییری الفاظ اور نحوی قاعدے بنتے ہیں۔ اُردواور ہندی میں صرفی خصوصیات کا کچھ فرق ضرور موجود ہے لیکن وہ بنیادی ذخیرۂ الفاظ میں نہیں بلکہ دخیل الفاظ کی صورت میں واضح ہوتا ہے۔ دونوں کے بنیادی الفاظ مشترک ہیں تاہم جغرافیائی اور تہذیبی اثرات سے کبھی کبھار اُن کے تلفظ میں تھوڑا بہت فرق آجاتا ہے۔ نحوی اعتبار سے اُردو اور ہندی میں کوئی فرق نہیں۔

سب سے پہلے اسم کو لیتے ہیں۔ کسی ایک زبان کے اساب خاص عوماً دوسری زبان میں تبدیل نہیں ہوتے۔ اسابے خاص اشخاص کے نام، خطابات، القابات یا ملکوں، شہروں اور علاقوں کے نام ہوتے ہیں جب کہ اسابے عام وہ نام ہیں جوایک ہی قشم کی بہت سی چیز وں کے لیے استعال ہوں چیسے انسان، درخت، جانور، کاغذ وغیرہ۔ اُردو اور ہندی میں صرف اسابے خاص پر وحدت نظر نہیں آتی جب کہ عام چیز وں کے نام بھی کافی حد تک مشترک ہیں۔ کسی زبان کا بنیادی ذخیرہ الفاظ انھی عام چیز وں کے ناموں، جسم کے حصوں کے ناموں، بنیادی افعال، حفائر، اعداد، انسانی رشتوں کے ناموں اور حروف وغیرہ پر شتمل ہوتا ہے۔ اُردو اور ہندی کے اسما میں وحدت کو تین سطحوں دجن ، 'تعداد' اور 'حالت' میں قاعد ہے سے ہٹ کر بھی کچھ مولی صور تیں ملتی ہیں جن کے تا مادہ انسانی رشتوں کے ناموں اور حروف ما حدی ہوں ہے نام ہوتا ہے۔ اُردو اور ہندی کے اسما میں وحدت کو تین سطحوں 'جن ، 'تعداد' اور 'حالت' میں

کی مونٹ کی کے اضافے سے بی بنائی جاتی ہے مثلاً کبوتر سے کبوتر کی اور ہرن سے ہرنی وغیرہ۔ - فذکر اسم کے آخر میں ٹیا' کا اضافہ کر دینا یا آخری حرف کو 'یا' میں تبدیل کر دینا چسے بندر سے بندریا اور کتا سے کتیا وغیرہ۔ - فذکر اسم کے آخر میں 'ن کا اضافہ یا آخری حرف کو 'ن میں تبدیل کر دینے سے جیسے ما لک سے مالکن اور دلحا سے دلھن وغیرہ۔ - فذکر اسم کے آخر میں 'نی 'یا 'انی' کا اضافہ کرنے یا آخری حرف کو 'ن 'یا 'انی' میں تبدیل کرنے سے جیسے نوکر سے نوکر این 'یا 'انی' کا اضافہ کرنے یا آخری حرف کو 'ن 'یں 'انی' میں تبدیل کرنے سے جیسے نوکر سے نوکر این 'نی 'انی' کا اضافہ کرنے یا آخری حرف کو 'ن 'یا 'انی' میں تبدیل کرنے سے جیسے نوکر سے نوکر این میں 'نی 'یا 'انی' کا اضافہ کرنے یا آخری حرف کو 'ن 'یا 'انی' میں تبدیل میں دوسرا مصوحہ 'ن جمی گرا دیا جاتا ہے۔ مثلاً ہاتھی سے تیشی، ساجن سے جنی اور پاگل سے پگلی وغیرہ۔ - تذکیر و تانیف کے قاعدے کی او سے مذکر اسم کے آخر میں تبدیلی سے مونٹ بنا ہے لیکن ساتھ کچھ اسما ایسے بیں جن میں مونٹ سے بھی فرکر بنایا جاتا ہے۔ لیچنی اصلاً اسم مونٹ بنا ہے لیکن اسم کی خوں بنا ہی مونٹ سے بھی فرکر کی جاتی ہے کہ 'ا' کی آواز آخری ہو، مثلاً بھینس سے بھینا وغیرہ۔ ہو لیے نے لیے آخر میں ایسی تبدیلی کر کی جاتی ہے کہ 'ا' کی آواز آخری ہو، مثلاً بھینس سے بھینا وغیرہ۔ اسما کی حض بنانے نے بید دہ مالی تبدیلی کر کی جاتی ہے کہ 'ا' کی آواز آخری ہو، مثلاً بھینس سے بھیںا وغیرہ۔ اسما کی حض بنا ہے بی جن میں مونٹ سے بھی فرکر بنایا جاتا ہے۔ لیونی اسما اسم مونٹ ہو لیکن اُسے فریرہ اسموں بیل میں ہوتی خوں میں بیدیل نہیں ہوتی گویا میں بیل بیں۔ علاوہ از میں دونوں زبانوں میں:

کر کے جمع بنائی جاتی ہے جیسے شہر سے شہروں، رتن سے رتنوں، شبد سے شبدوں، کتاب سے کتابیں، بات سے باتیں، جانور سے جانوروں وغیرہ۔ ہندی میں جمع بنانے کا قاعدہ یہی رہتا ہے لیکن اردو والوں نے عربی اور فارسی الفاظ کے لیے جمع بنانے کا قاعدہ بھی عربی اور فارسی ہی سے اپنانا شروع کر دیا۔ وہ کتاب کی جمع کتابیں بھی لکھتے ہیں اور کتب بھی۔ اسی طرح وزیر، امیر، غریب ، مسکین، ذہن، قوت ک جمع وزیروں، امیروں ، غریبوں، مسکینوں، ذہنوں ، قوتوں بھی لکھتے ہیں اور وارا، امرا، غربا، مساکین، اذہان، قوا (قوئ) بھی لکھتے ہیں۔ آزاد ایسے انشا پردازوں نے اس قاعدے کو زیادہ رواج دیا۔ سرسید ہندی انداز ہی اختیار کرتے۔ آج بھی اُردو میں جمع بنانے کے یہ دونوں قاعدے مستعمل ہیں لیکن زیادہ مقبول قاعدہ وہی ہے جو اُردو اور ہندی میں مشترک ہے۔

- اشیا کی معین تعداد کے لیے اُردو اور ہندی میں اعداد تر تیمی مشترک ہیں جنھیں ایک، دو، تین، دی، بیس، تمیں، سو، ہزار، لاکھ، کروڑ لکھا جاتا ہے۔ ہزار کا لفظ ہندوستان میں مسلمانوں کے دورِ حکومت میں عام ہوا اس سے پہلے دوش شت بیعنی دس سو بولا جاتا تھا۔ باقی اعداد ترتیمی سنسکرت الاصل ہیں اور اُردو ہندی نے پراکرتوں سے لیے ہیں۔ اعداد ترتیمی کے بعد اعداد توصیفی لیعنی پہلا، دوسرا، تیسرا، دوسواں، بیسواں، تیسواں، سوواں، ہزارواں اُردو اور ہندی دونوں میں مستعمل ہیں البتہ اُردو میں فاری کے اثرات سے توصیفی اعداد کو اول، دوم، سوم، چہارم بھی لکھتے ہیں۔ ان کے علاوہ عدد کسور جن سے عدد میں کوئی حصد بتایا جاتا ہے بھی اُردو اور ہندی میں مشترک ہیں۔ مثلاً پاؤ، آ دھ، تھائی (ایک تہائی)، سوا، ڈیڑھ، ڈھائی راڑھائی، ساڑھے، پونے۔ یہ اعداد بھی سنسکرت الاصل ہیں۔ تعدادِ اضافی میں ایک سے زیادہ تعداد بتانے کے لیے دونوں زبانوں میں دوگنا، تکنا، چوگنا ، سو گناوغیرہ بولا جاتا ہے۔ تول

- اشیا کی غیر معین تعداد کے لیے اُردو اور ہندی دونوں میں بہت سے، تھوڑا سا، کئی، زیادہ سے زیادہ، کم سے کم ، سیکڑوں اور لاکھوں وغیرہ ایسے الفاظ استعال ہوتے ہیں۔

ē

اردوادر ہندی کی وحدت کی ایک اور جہت اسم کی مختلف حالتیں ہیں۔ ایسی تصریفی تبدیلی جو سمی اسم میں فعل سے رشتے کی بنا پر پائی جائے اسم کی حالت کہلاتی ہے۔ اسم کی حالتوں میں عموماً فاعلی حالت اور مفعولی حالت کو بنیادی اہمیت دی جاتی ہے بلکہ کچھ ماہرین لسانیات کے خیال میں اُردو میں اسم کی حالتیں صرف یہی دو ہیں۔ ڈاکٹر اقتدار حسین خال لکھتے ہیں : روایتی قواعد میں اُردو اور انگریز کی میں جو حالت کی قسمیں بتائی گئی ہیں اس میں بہت مبالغہ ہے۔ دراصل اُردو کی قواعد انگریزی کی قواعد کی تقلید میں کٹھی گئی ہیں اس میں بہت ان کی انٹیں میں جو قواعد انگریز کی میں جو حالت کی قسمیں بتائی گئی ہیں اس میں بہت مبالغہ ہے۔ دراصل اُردو کی قواعد انگریزی کی قواعد کی تقلید میں کٹھی گئی ہیں اس میں بہت مراف دو حالتیں ہیں جو واقعی نوعیت میں تصریفی ہیں۔ لیکن اُردو اور انگریز کی میں اس کی آ تھ حالتیں ہیں جو دوقعی نوعیت میں تصریفی ہیں۔ کین اُردو اور انگریز کی میں صرف دو حالتیں ہیں جو دوقعی نوعیت میں تصریفی ہیں۔ کین اُردو اور انگریز کی میں حرف دو حالتیں ہیں جو دوقعی نوعیت میں تصریفی ہیں۔ کین اُردو اور انگریز کی میں حرف دو حالتیں ہیں جو دوقعی نوعیت میں تصریفی ہیں۔ کین اُردو اور انگریز کی میں حرف دو حالتیں ہیں جو دوقعی نوعیت میں اس اور غیر فاعلی (میں اُس کی گئی ہیں۔ لاطنی میں حرف دو حالتیں ہیں جو دولی میں اور میں اور اور ای کی تصریفی ہیں۔ کین اُردو اور انگریز کی میں

یک کا فاعلی حالت ہے اور کتاب (جس پر کام ہورہا ہے) مفعولی حالت ہے۔ اُردو اور ہندی میں اسم کی جب کی فاعلی حالت ہے اور کتاب (جس پر کام ہورہا ہے) مفعولی حالت ہے۔ اُردو اور ہندی میں اسم کی جب ان دونوں حالتوں کے اظہار کا انداز بالکل ایک سا ہے۔ فاعلی حالت کے لیے 'نے اور غیر فاعلی حالت کی سے کی ' کے اور ' کو وغیرہ استعال کیے جاتے ہیں۔ مثلاً اُردو کا جملہ ' احمد نے ساری زندگی علی کی محفاظت کی ' ہندی میں ایک لفظ کے فرق کے ساتھ سے ہوگا ' احمد نے ساری جندگی (زندگی) علی کی رکشا کی ' ۔ دونوں جملوں میں اسم کی فاعلی حالت ' احمد اور اسم کی مفعولی حالت ' علیٰ کا اظہار بالکل ایک ہی طرح ہوا ہے ۔

- اسم کی تیر کی حالت کو اضافی رمضافی کہا جاتا ہے جس میں کسی ایک اسم کا دوسرے اسم سے تعلق ظاہر ہوتا ہے۔ مثلاً ''عامر کی کتاب کہاں ہے؟'' اس جلے میں بنیادی حیثیت کتاب کی ہے، عامر صرف پہچان کے طور پر آیا ہے اس لیے' کتاب' مضاف ہے اور جس سے اُس کا تعلق یا پیچان ظاہر کی گئی ہے یعنی ُعام ُوہ مضاف الیہ ہے۔ اسم اپنی اضافی حالت میں اُردو اور ہندی دونوں میں ایک ہی طرح استعال ہوتے ہیں۔ اُردو میں اضافت کے ساتھ بھی اس کا استعال عام ہے۔ دی گئی مثال اس حالت میں یوں ہوگی ' کتاب عام'۔ مولوی عبد الحق کا خیال ہے کہ سنسکرت میں اسم کی بی مختلف حالتیں (فاعلی، مفعولی، اضافی وغیرہ) صرف حرفِ آخر کے تغیر سے بنتی ہیں جو اکثر قدیم زبانوں میں پایا جاتا ہے اور ہندی اُردو میں الگ حروف بڑھانے سے منتی ہیں اور تمام جدید زبانوں کا میلان اسی طرح ہے۔ استسرت کا یہ اصول گو کہ ہندوستان کی ترقی یافتہ زبانوں جیسے اُردو اور ہندی وغیرہ میں زندہ نہیں رہالیکن کچھ مقامی زبانوں میں آج تک موجود ہے مثلا ملتان[پاکستان] کی سرائیکی زبان میں جب 'پانی پتیم' (میں نے پانی پیا) یا 'لا ہور گیم'(میں لا ہور گیا) بولا جاتا ہے تو اس میں حرف آخر'م' اسم کی فاعلی حالت کو ظاہر کرتا ہے۔

المع من المعنى المعن موضى المعنى ال

معنی اور مفہوم کے اعتبار سے اسم کی پھھ اور حالتیں بھی ہیں جیسے خبری حالت، طوری حالت، انتقالی حالت اور ظرفی حالت وغیرہ لیکن ماہرین لسانیات زبانوں کے تقابلی مطالع میں قواعدی سطح پر اسم کی فاعلی اور مفعولی حالت کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ اُردو اور ہندی میں اسم کی حالتوں کا اشتراک ان کی قواعدی وحدت کا نمایاں شبوت ہے۔

صرفی خصوصیات میں اب اسم صفت کو لیتے ہیں۔ بیکسی اسم کی مخصوص کیفیت، کمیت یا حالت کو ظاہر کرتا ہے۔ اس کا استعال اُردو اور ہندی دونوں زبانوں میں یکساں طور پر ہوتا ہے۔ مثلاً ان دو جملوں'' بی عمدہ کتاب ہے'' اور''وہ سندر نظارہ (نجارہ) ہے'' میں کتاب کی خاصیت 'عمدہ' اور نظارہ ک خاصیت 'سندر' صفات ہیں۔ ڈاکٹر گو پی چند نارنگ کا خیال ہے کہ بہت سے اسم اور صفت ہم نے عربی فارس سے لیے ہیں لیکن اردوفعل کا ہمارا سرمایہ سارا کا سارا مشترک ہے۔ مخور کیا جائے تو یہ بات صرف فعل کی حد تک ہی نہیں بلکہ اردو اور ہندی کے اسما ے صفات کے حوالے سے بھی بڑی حد تک درست ہے۔ اسما ے صفات کا ہمار سرمایہ اردو اور ہندی کے اسما ے صفات کے حوالے سے بھی بڑی حد تک حوالے سے سامنے رکھنے سے بیہ واضح ہو سکیں گی حصفت کی اقسام ذاتی، نہتی، عددی، مقداری اور صفیری ہیں۔

- ذاتی صفت کے بیان کے لیے اُردو کے پاس جوالفاظ موجود ہیں اُن میں کافی تعداد حربی

<u>9</u>

ē

اور فارسی الاصل الفاظ کی ہے۔ حسین، جمیل، عمدہ، خوبصورت، خوش اخلاق، کریم، فضول، فراخ، بیزار اور پلید ایسے سیکڑوں اسمامے صفات یقیناً اُردو میں ہی زیادہ استعمال ہوتے ہیں لیکن ان کے ساتھ ایسے الفاظ کی بھی کمی نہیں جو اُردو اور ہندی میں ذاتی صفات بیان کرنے کے لیے مشتر کہ طور پر مستعمل ہیں جیسے، ٹھوں، کمبیمر/ گھمبیر، ڈھیلا، چست، ٹھنڈا، کھوکھلا، کھرا، کھوٹا، کمزور، نرم، سیدھا، ٹیڑھا، ترچھا، پیارا، چھوٹا، بڑا وغیرہ۔

- سبحی صفات میں کسی ایک شے کی دوسری سے نسبت یا لگاؤ ظاہر ہوتا ہے۔ عام طور پر اسما کے آخر میں یاے معروف بڑھانے سے یا آخری حرف کو 'وی' میں بدل کر یہ اسماے صفات بنتے ہیں جیسے کہ دہلوی، پنجابی، پنجائی، گپی وغیرہ، لیکن اس عام قاعدے سے ہٹ کر ہندی میں اسما کے ساتھ لاحقہ 'ک لگا کر بھی ایسے اسما بنائے جاتے ہیں جیسے انتہا سک، ویدک، لیکھک، اچھک، ادھنک اور ادھیا یک وغیرہ۔ نسبتی صفات بنانے کا پہلا قاعدہ اُردواور ہندی میں مشترک ہے۔ چند ہندی الفاظ کے ساتھ 'ی کے اضافے سے نسبتی صفات کی مثالیں سے ہیں: اُووِتی، ادھیکاری، اوو یگی، سودینی، پداتی، پر مادق، پر ہاری، پر دورتی وغیرہ۔

- صفاتِ عددی جو کسی چیز کی تعداد کو ظاہر کرتی ہیں اور صفاتِ مقداری کو کسی چیز کی مقداریا کمیت کو ظاہر کرتی ہیں اُردو اور ہندی میں مکمل طور پر یکسال ہیں۔ مثلاً پہلا پیار، چار وید، پاپنچ ارکان، تیرہواں رتن اور ڈھائی سیر لڈو، دومن آٹا، پاپنچ صدیاں، حیار گرہ کپڑا، تین گز ہوسکی وغیرہ۔

- صغیری جب اسا ے صفات بن جائیں تو انھیں صغیری صفات کہا جاتا ہے مثلاً 'اُسی زبان سے چاپو'،' بیہ منہ اور مسور کی دال'،' کون ایسے بولا' اور'جو بات کی' میں اُسی، بیہ جو، کون ضغیری صفات ک تر چھ مثالیں ہیں ۔ صغیری صفات کا بیہ استعال اُردو اور ہندی میں مشترک ہے۔ اُردو میں فارس الاصل الفاظ اور ہندی میں سنسکرت الاصل الفاظ سے بنائے گئے اسا ے صفات کی تعداد کافی زیادہ ہے لیکن ایسے الفاظ سے جو دونوں زبانوں کا مشترک ذخیرہ ہیں، بنائے گئے اسا ے صفات، بھی بڑی تعداد میں ہیں اور دونوں جدید زبانوں کی وحدانی خصوصیات کا اظہار بنتے ہیں۔

اسم اور اسمِ صفت کے بعد فعل کو کسی جملے کی جان سمجھا جاتا ہے۔ فعل سے کسی کام کا ہونا یا

کرنا ظاہر ہوتا ہے مثلاً 'اُس نے لکھا'، 'وہ اٹھا' اور ' میں نے کھایا ' میں 'لکھنا'، اٹھنا' اور ' کھانا' افعال ہیں۔ افعال کو زبان کی ریڑھ کی ہڑی سمجھا جاتا ہے۔ ان کی کھی اقسام ہیں۔ ایسا فعل جس کا تعلق براہ راست فاعل سے ہو چیسے 'عامر بولا' میں فعل یعنیٰ 'بولنا' کا تعلق فاعل یعنی 'عامر' سے ہے، کو فعل لازم کہتے ہیں، ایسا فعل جس کا تعلق فاعل اور مفعول دونوں سے قائم ہو جیسے کہ 'عامر نے پانی پیا' میں فعل یعنی' بیپا' کا تعلق فاعل لیعنی 'عامر' اور مفعول یعنی 'بولنا' کا تعلق فاعل معنی کہ عامر نے پانی پیا' میں فعل یعنی' بیپا' کا تعلق فاعل یعنی 'عامر' اور مفعول یعنی' پانی' دونوں سے حائم ہو جیسے کہ 'عامر نے پانی پیا' میں فعل یعنی' بیپا' کے افعال اُردو اور ہندی دونوں زبانوں میں مشترک ہیں اور ان کا استعال بھی ایک ہی انداز میں ہوتا ہے۔ مثلاً اُردو کا جملہ ' جمھے ہو لیے کا اختیار دیا گیا ہے' اور ہندی کا جملہ ' جمھے ہو لیے کا ادھیکار دیا گیا ہے' میں ' دینا' اصل فعل اور 'جانا' [یاضی صیغہ = گیا] امدادی فعل مشترک ہے۔ صرف ایک لفظ کا فرق ہے۔ ڈاکٹر گو پی چند نارنگ لکھتے ہیں:

> اُن ہزاروں افعال کو دیکھ کر جو ہندی اور اُردو میں کیساں طور پر استعال ہوتے ہیں، یہ ایمان لانا پڑتا ہے کہ ہندی اور اُردو دو جڑواں بہنیں ہیں جو آزادانہ طور پر ارتقا پذریہ ہیں، لیکن دونوں کی ریڑھ کی ہڈی غیر مرئی طور پر ایک دوسرے سے جڑی ہوئی ہے۔

- اُردو اور ہندی کے مشترک افعال میں کھانا، پینا، سونا، آنا، جانا، رونا، دھونا، گانا، رہنا، اٹھنا، بیٹھنا، لینا، دینا، گرنا، جڑنا، ہٹنا، مرنا، جینا، بڑھنا، چڑھنا، سننا، لڑنا، سینا، پڑھنا، لکھنا وغیرہ ایسے بیسیوں افعال کی فہرست تر تیب دی جاسکتی ہے۔

- اُردو اور ہندی کے مرکب افعال بھی جن کی حیثیت محاوروں کی ہے دونوں زبانوں میں یکساں طور پر استعال ہوتے ہیں۔ مرکب افعال عموماً دو طرح سے بنتے ہیں: ایک اصل فعل کے ساتھ امدادی فعل کے استعال سے اور دوسرے اصل فعل کو اسم یا اسم صفت کے ساتھ ملاکر استعال کرنے سے۔ دونوں طریقوں سے بننے والے مرکب افعال کی حیثیت محاورے کی بھی ہوتی ہے۔ اُردو اور ہندی میں متعدد مرکب افعال مشترک ہیں۔ اصل فعل کے ساتھ امدادی فعل کے استعال سے بننے والے مشترک مرکب افعال کی چند مثالیں دیکھیے: توڑ دینا، موڑ لینا، جوڑ لینا، کھاجانا، پی جانا، رولینا، دھولینا، مار دینا، گر پڑنا، پڑھ لینا، چڑھ جانا، کھو جانا، گھس جانا، ڈرجاناو غیرہ۔ اس طرح فعل کے اسم یا اسم صفت کے ساتھ استعال سے بننے والے مرکب افعال کی چند مثالیں ملاحظہ کریں: بات بنانا، بات کا ٹنا، بات ٹالنا، بات پوچھنا، ٹھکانے لگانا، ٹھوکر مارنا، ٹھوکر کھانا، ٹھوکر لگانا، دل لگانا، دل دینا، کام کرنا، کام بنانا، کام بگاڑنا، کام پڑنا، کام ہونا، کان دھرنا، کان لگانا، کان پکڑنا، کان کھڑے ہونا، منہ بنانا، منہ پھیرنا، منہ مارنا، منہ تو ڑنا، کھرا ہونا، چست ہونا، ڈھیلا پڑنا، کمزور ہونا وغیرہ۔

- یکھ مفرد اور مرکب افعال ایسے بھی ہیں جو دراصل عربی اور فارس اسم یا اسم صفت کو 'ہندیا' کر یا ہندی مصادر کے ساتھ استعال کرکے بنائے گئے ہیں اور اُردو اور ہندی میں کیساں طور پر مستعمل ہیں جیسے کہ فرمانا، شرمانا، دفنانا، ستانا، خرچنا، بخشا، آزمانا اور بدلا دینا، انتقام لینا، رنگ جانا، گذرجانا، فریب دینا، فریب کھانا، طبیعت بگرنا، طبیعت محیلنا، قسم کھانا، قسم اُٹھانا، باز آنا، باز رکھنا، پیش آنا، شروع کرنا، علاج کرنا، لیفین کرنا، جمع کرنا، مشہور کرنا، روثن کرنا وغیرہ۔ - ہندی الاصل الفاظ کے ساتھ بھی سادہ مصدر لگا کر کچھ ایسے افعال بنائے جاتے ہیں جو

اردو اور ہندی کی وحدت کا اظہار مشتر ک ضمیروں میں بھی ہوتا ہے۔ صمیر سے مراد ایسے الفاظ ہیں جو بجائے اسم کے استعال ہوں۔ عبارت میں جو اسم پہلے آ چکے ہوں انھیں بار بار دہرانے کے بجائے سم کے استعال ہوں۔ عبارت میں جو اسم پہلے آ چکے ہوں انھیں بار بار دہران کے بجائے ضمیر سے کام لیا جاتا ہے۔ مثلاً دو جملوں ''علی نے احمد کو مارا اور اُسے کمرے میں بند کر دیا' اور '' جھے اپنے بیٹے سے پیار ہے اور میں اُس کے لیے بہت پچھ کرنا چاہتا ہوں'' میں اُسے'، 'جھے' ' میں اور 'اُس' ضائر ہیں۔ اسی طرح ان ہندی جملوں ' راہل نے جس کے پریم میں جان دی اُسے کھر (خبر) بھی نہیں' اور 'آ دیتی نے جیون بھر اپنے پتا کے نیم نہ توڑے کیونکہ اُسے وہ سچ دکھائی دیئ میں 'جس'، 'اُسے'، اور 'وہ ضمیر سے اُردو اور ہندی میں استعال کے وقت پچھ ضمیروں میں صوتی ستبدیلیاں آ جاتی ہیں لیکن ان کے معنی تبدیل نہیں ہوتے۔ ضمیروں کی مختلف اقسام میں شخصی، موصولہ، استفہا میہ اور تکیر وغیرہ شامل ہیں۔

- اُردو اور ہندی کی مشترک شخص عنمیروں کی تین اقسام متکلم، مخاطب اور غائب ہیں جن کی

واحد اور جمع صورتوں میں: میں، ہم، جمیحہ، جمیح کو، ہمیں، ہم کو، میرا، ہمارا، تو،تم، تجھے، تجھ کو، شخصیں،تم کو، تیرا،تمحارا، وہ ،اُسے، اُس کو، انھیں، اُن کو، اُس کا ، اُن کا، اُس نے، انھوں نے، اُس سے، اُن سے، تم سے، مجھ سے، اپنا، اپنی، اپنے، اپنوں، آپ، تیرے سے، میرے سے، اپنے سے، ہم سے وغیرہ شامل ہیں۔

- موصولہ ضمیروں کی اُردو اور ہندی میں مشترک مثالیں جو، جس نے، جنھوں نے، جس کو، جسے، جن کو، جس کا، جس کے، جن کا، جن کے، جن کی، جون سا، جون سی، جون سے وغیرہ شامل ہیں۔ - کچھ استفہامیہ ضمیریں بھی اُردو اور ہندی میں یکساں طور پر استعال ہوتی ہیں جن میں کون، سس نے، کنھوں نے، سے، کس کو، کن کو، کن کے، کس کے، کس کا، کن کا، کس کس، کن کن ، کیا گیا، کون کون وغیرہ شامل ہیں۔

- صمیر تنگیر میں کوئی، کچھ، کسی، کوئی کوئی، کچھ کچھ، کسی کسی شامل ہیں اور یہ بھی دوسری صنمیروں کی طرح اُردواور ہندی میں قواعدی کیسانیت کی دلیل ہیں۔

صميروں كے بعد حروف كو ليتے ہيں۔ بيرا يسے مستقل الفاظ ہوتے ہيں جو تنہا لكھنے يا بولنے ہے كوئى معنى نہيں ديتے ليكن ان كى مدد سے مختلف كليے اور جملے بامعنى صورت اختيار كرتے ہيں، مثلاً ' نے'، ' كؤ اور' سے وغيرہ - ان كى مدد كے بغير جمله با معنى نہيں ہوتا جيسے ' (سلم نے اكرم كو مارا''اور' راہل نے اپنے پتا سے كہا'' ميں سے اگر' نے'، ' كؤ اور' سے نكال ديا جائے تو بير جملے ' (سلم اكرم مارا'' اور' راہل اپنے پتا كہا'' رہ جائيں گے جن كا كوئى واضح مفہوم نہيں ہوگا - اُردو اور ہندى ميں عموماً حروف كا استعال کیسال طور پر ہوتا ہے - حروف كى اقسام ميں حروف راجل، حروف عطف، حروف خصيص اور حروف فجائير اور ندائي وغيرہ شامل ہيں ۔

- حروف ربط دولفظوں میں رابطہ ظاہر کرتے ہیں مثلاً نے، کو، کا، کے، کی، سے، میں، تک، پر، تنیک، او پر، ینچ، آگے، پیچھے، سامنے، پاس، سامنے وغیرہ۔ ان میں نسبتاً مختصر حروف اپنی اصل میں سنسکرت کے مکمل الفاظ تھے۔ زمانے کی گذران اور تصرفات سے پراکرتوں میں کچھ فرق کے ساتھ بولے جاتے رہے اور پھر جدید زبانوں بالخصوص اُردواور ہندی کا حصہ بھی ہے۔ - حروفِ عطف پر فارس کے اثرات زیادہ نظر آتے ہیں کیکن ان کا استعال ہندی اور اردو دونوں زبانوں میں ہو رہا ہے۔ یہ دراصل دولفظوں کو ایک حالت میں لانے کا کام انجام دیتے ہیں۔ ان میں اور، یا، کہ، خواہ، چاہے، نہ، پر، کیکن، بلکہ، مگر، اگر، جو، ورنہ، سو، کیونکہ، اس لیے وغیرہ شامل

- کچھ الفاظ مقام اور سمت کے اظہار کے لیے استعال ہوتے ہیں جیسے کہ یہاں، وہاں، جہاں، کہاں، پرے، پاس، آس پاس، اوپر ینچے، اندر، کدھر، جدھر، اِدھر، اُدھر وغیرہ۔ - کچھ الفاظ طوریا طریقے کو ظاہر کرتے ہیں مثلًا ایسے، جیسے، ویسے، تیسے، کیسے، ہولے، دهیرے، جھٹ، جھٹ بیٹ، تھوڑا، زمادہ، یوں، جوں، کیوں، مطلب، یعنی وغیر ہ۔ - کچھ الفاظ تعداد یا مقدار ظاہر کرنے کے لیے استعال ہوتے ہیں جسے کہ اتنا، جتنا، کتنا، ایک بار، دو بار، باربار وغیرہ۔ - ان کے علاوہ مخضر جواب کے لیے پچھالفاظ جیسے کہ جی نہیں، احھا، تو، پھر، شاید، جی ماں، جی نہیں وغیرہ اور جب کبھی، جہاں کہیں، جہاں جہاں، وہاں وہاں، کبھی نہ کبھی، نت نت، گھڑی گھڑی، جوں جوں وغیرہ ایسے کچھ مرکب تمیزی الفاظ بھی اُردواور ہندی کا مشترک سرمایہ ہیں۔ أردواور ہندی کی بنیادی لفظیات کا مندرجہ ذیل مشترک ذخیرہ بھی ملاحظہ کریں: - رشتوں کے نام : ماں، باب، بہن، بھائی، بیٹی، تایا، تائی، پھو پھی، پھو بھا، مام، مامی، دادا، دادی، نانا، نانی، بھابھی، سالا، دیور، دیورانی، جیٹھ، جیٹھانی، سدھی، سدھن وغیرہ۔ - اعضاب جسمانی کے نام: سر، ماتھا، آنکھ، ناک، کان، منہ، ہونٹ، گال، گردن، ہاتھ، يادَں، پيٹ، دل، جگر، چھاتی، گھٹنا، ايڑى، بانہيں، ٹائگيں، ناخن، بال، انگلى، انگوٹھا، ٹھوڑى، كندھا، ران، ينڈلي، کمر، پيچے، گردہ وغيرہ۔ – بعض آوازوں کے مخصوص الفاظ: کھسر بھسر، میاؤں میاؤں، کا ئیں کا ئیں، چوں چوں، دھاڑ دھاڑ، میں میں، بجلی کا کڑ کنا،مینڈک کا ٹرانا، کتے کا بھونکنا وغیر ہ۔ - جانوروں کے نام: گائے، جینس، بکری، کتا، بلی، مرغی، کوا، اونٹ، شیر، ہاتھی، تھوڑا، کوکل، چرْيا، طوطا، مينڈک، بندر، مور، مکھی، مجھر، سانڈ، گدھا ، بچھڑا، پلا، میہنا، چوز ہ، سنپولیا وغیرہ۔ - کچھ جگہوں کے نام: گھر محل، کٹیا، گھونسلا، تھانہ، جیل، قید خانہ، جمونپڑی، چھاؤنی، چوکی، سکول، کالج، یونی ورٹی، خانقاہ، درگاہ، سڑک، گل، اڈہ، چکلہ، ایئر یورٹ، ریلوے اسٹین وغیرہ۔ - کھانے، مٹھائیوں، بھلوں، سبزیوں، مصالحوں (مسالوں) کے نام: بربانی، پلاؤ، کوفتہ، دال، نهاری، شورما، حاول، روثی، نان، حلوہ، کھیر، برفی، گلاب حامن، جلیبی، لڈو، فالودہ، بادام، اخروٹ، انار، انگور، کیلا، سیب، بجنڈی، گاجر، مولی، آلو، پیاز، ادرک،<sup>لہ</sup>ن، ٹماٹر، نمک، مرچ، ہلدی، دضیا، یودینہ وغیرہ۔

- بہت سی گالیاں جو قدرتی طور پر منہ سے نکلتی ہیں یا شعوری طور پر دی جاتی ہیں اُردو اور ہندی بول جال میں مشترک ہیں مثلاً سالا،حرامی، کمینا،حرام خور وغیرہ۔ اُردو اور ہندی کے مشترک مشتق الفاظ میںایسے فعلی مادوں کی تعداد کافی زیادہ ملتی ہے جو اساب کیفیت کا کام بھی دیتے ہیں مثلاً آ، جا، کھا، بی، اُٹھ، بیٹھ، لکھ، پڑھ ، مار، جیت، روک، ٹوک، لوٹ، مار، رُک، دوڑ، مل، اچھل، کود، اتر، بیٹھ، کھڑ، مر، لکھ، پڑھ وغیرہ۔ اسی طرح کچھ فعلی مادوں کے آخر میں مختلف حروف مثلاًا، ن، اُن، کَی، اَکَی، وٹ، ہٹ، اُٹ وغیرہ لگا کر الفاظ بنانے کا رجمان بھی دونوں زبانوں میں پایا جاتا ہے، مثلاً روکا، ٹوکا، کپڑا، جھگڑا، پیٹا، مارا وغیرہ ۔ چکن، مکن، جلن، مرن، جَحَكَرِن وغيره — أثمان، لگان، أرْان، گران وغيره — ساني، دکھائي، گرائي، لراني، دبائي، چرائي، جمائي وغيره — گھبراہٹ، لگادٹ، ہنادٹ، رکادٹ، لکھادٹ، ملادٹ، سجادٹ، جگمگاہٹ وغيرہ۔ اس کے علاوہ ایسے مرکب الفاظ تراکیب بھی دونوں زبانوں میں مستعمل ہیں جو خالص ہندی لفظوں کے آپسی ملاب اور خالص عربی اور فارسی لفظوں کے آپسی ملاب سے بنے ہوں۔ مندرجہ ذیل چند مثالیں دیکھیے جن میں مرکبات ایک ایسی اور دومختلف زبانوں کے لفظوں سے مل کر بنے ہوں: - ہندی الفاظ کے باہمی ملاب سے بننے والے مركبات جيسے كە: رام كہاني، باگ ڈور، من چلا، چاندنی رات، چڑیا گھر، اندھیر کھاتا، آپ بیتی، بن بلائے، جنم دن، سہاگ رات، ین چکی، چاند گېن، سورج ملھی، دهو بی گھاٹ، تاک جھا نک، ٹوٹ بھوٹ، کھیل کود، کھینچا تانی، ان پڑھ، چھین چھبیلا، ېن گھٹ، پھلنا پھولنا، اٹھنا بیٹھنا، ساج سیوک، مٹھاس بھرا، سید ھے سجاؤاور روک تھام وغیرہ۔ - ہندی اور فاری الفاظ کے ملاب سے بننے والے مركبات جيسے كه: راج دربار، سركار راج، منهه زور، چیچی رسان، کوژه مغز، سدا بهار، دل گی، گھر آباد، چھایہ خانہ، بھوک افلاس، جمع خرچ، ٹھنڈی آه، شام سوير، سيدهى نظر، سيرابي من، سهاگ ييج اور ہزار دکھ وغيره۔ - ہندی اور عربی الفاظ کے ہاہمی ملاب سے بننے والے مرکبات جیسے کہ: عجائب گھر، عجیب لوگ، مها قانون، جونجلا، ادهير عمر، تعييره الفاظ، اصلي مورت، بيحكي محلّه، نصف ملاب، ضبط توشا، قلم أثلانا، سا که مجروح ہونا، اصل روگ، بھگت قبہلہ، سیاس فضا،نقلی حچیری، پنچ فیصلہ اور نیک گھڑی وغیرہ۔

ان کے علاوہ بہت سے ایسے الفاظ بھی جو خالصتاً عربی اور فارسی الفاظ کا مرکب ہوتے ہیں دونوں زبانوں کی بول چال میں مستعمل ہیں مثلاً عمر قید، بلند حوصلہ، زبر دست، فوری فیصلہ، نیک سیرت، خوب صورت، ذات برادری، سرکاری مہمان، مہمانِ خصوصی، دراز قد وغیرہ۔ ہزاروں ایسے غیر مرکب الفاظ بھی اُردو اور ہندی کا مشترک سرمایہ ہیں جو دراصل سنسکرت، عربی یا فارسی زبانوں سے اھتقاق رکھتے ہیں۔ اختصار کے پیش نظر صرف چند مروجہ الفاظ کی مثالیں ملاحظہ کریں :

آس، آن، آلس، آكاش، آدرش، آپ، آپس، آري، آڑ، آسرا، آمنا، آلسي، آخچ، آنسو، آنگن، آ ہٹ، آفت، آخر، آ دمی، اتفاق، اثر، احازت، احتیاط، احسان، احساس، اب، اہال، امر، انگ، انت، ان، اداس، اگر، ادهر، اکٹر، بوجل، بھانی، بھاڑا، بھانچا، بھوسا، بھگوڑا، بھلائی، بھیڑ، بھیڑیا، پارش، پادشاه، پازو، پاغ، برادری، پازار، بریاد، بهادر، بهانه، بیاج، بیشک، پنته، پنکه، بوجا، برومت، ىرىم، ياب، ىردىس، ئىچل، ئىچىر، تاب، تىيز، ترنگ، ثبوت، ثابت، جامل، جائىداد، جذبه، جمع، جبرى، جرات، جنت، جنهم، عبش، تقالى، تھيل، تھوك، تھن، ٹال، ٹھوكر، ٹھو كنا، تھيس، ٹھگ، ٹھمرى، ٹھنڈ، جوتش، جوگ، جاتک، چرخه، چالان، چال، چخ، چیز، چتق، چلم، چچ، چوک، چیره، چوزه، خوراک، خوشامد، خون، دالان، داماد، درخت، درست، درخواست، دستخط، ڈول، ڈھارس، ڈھال، ڈھب، ڈھکوس، ڈھیپ، راکھ، رُت، رِبیت، روٹی، سوال، ساست، سہولت، شرارت، شراب، شریف، شرط، شریک، شکل، شعله، صحت، صدمه، صفائي، صندوق، صنم، صلح، طاقت، کاڻھ، کتھا، کٹھن، کھنڈ، کھانا، کھرچنا، کھڑکي، کھوج، كهير، كهيل، گاڑها، گالى، گالك، گدها، كنتى، گنڈاسا، گت، گنت، گنتى، گھات، گوتم، گويا، گيت، گھر، گھاس، سنبایس، سنگرام، سماج، سدھ، سنسار، سکھ، شاستر، شرم، شودر، شلوک، شدھ، ملاقات، ملزم، مناسب، نتيجه، نعره، نهايت، نفرت، نقل، نسل، نفيجت، نصيب، كاش، مكصن، مكهرًا، كههى، ملاب، مكن، منكَّني، موڑ، مہنگا، ناگ، ناچ، نال، نتھ، نیل، نوچ، نازک، نزاکت، ناجائز، نز دیک، نمائش، نگرانی، نگاہ، نوکر، نوجوان، درنه، دران، هرگز، بزار، ہوشار، ہمیشہ، ہندوستان، ہنگامہ، مادداشت، مادگار وغیرہ۔ ان میں سے بہت کم الفاظ کو'نبیادی لغت' کا حصبہ کہا جاسکتا ہے لیکن ان کا استعال ہر سطح پر

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

مندرجہ بالا اقتباسات میں سے پہلے دو ڈاکٹر گیان چند جین کی کتاب ایک بھا شا: دو اے کھاوٹ، دو ادب میں درج اس خیال کے جواب میں لکھے گئے ہیں کہ اُردو کا مزاج علاحدگی پسند

محمد خاور نوازش ۲۰۱

ان دیسی الفاظ کی بجائے بدیسی الفاظ کا استعال بھی زیادہ پیند کرتے ہیں۔ مل

اس اقتباس میں دو با تیں نہایت اہم بیں۔ پہلی یہ کہ بہت سی چیزیں بدلی مسلمانوں کے ساتھ ہندوستان میں آئیں سو یہ کیے ممکن ہے کہ اُن کے متبادل الفاظ دلی سنسکرت یا پراکرت میں پہلے سے موجود ہوتے، ٹھیک اُسی طرح جیسے انگریزوں کے ساتھ بہت سی روز مرہ استعمال کی چیزیں ہندوستان میں آئیں تو اُن کے وہی انگریزی نام یہاں کی زبانوں کا حصہ بن گئے جیسے کہ موٹر ، دمشین اور 'ریل'۔ میں آئیں تو اُن کے وہی انگریزی نام یہاں کی زبانوں کا حصہ بن گئے جیسے کہ 'موٹر ، دمشین' اور 'ریل'۔ ان کا سنسکرت یا عربی فارسی متبادل کیسے موجود ہوتا۔ دوسری اہم بات یہ کہ بہت سی اشیا کے برسوں بعد متبادل (دلیی) نام گھڑ تو لیے گئے لیکن وہ رواج نہ پا سکے کہ اصل نام یا اصل الفاظ زیادہ عام قہم بن تازہ مثالیں سامنے ہیں۔عبدالستار دلوی نے اپنی کتاب دو زبانیں ، دو ادب میں متذکرہ بحث پر صادر تازہ مثالیں سامنے ہیں۔عبدالستار دلوی نے اپنی کتاب دو زبانیں ، دو ادب میں مند کرہ جن پر صادر اپنی ایک تقریر میں سنائی تھی، ملاحظہ کریں:

دو انگریز افسراینی اُردو دانی کا مظاہرہ کر رہے تھے۔ ایک نے پلیٹ (plate) اٹھائی اور کہا کہ بیطشتری ہے۔ دوسرے نے کہا یہ ُرکابی ہے۔ اس اختلاف کو دُور کرنے کے لیے بیرے کو بلایا اور پوچھا کہ وہ اسے کیا کہتا ہے، بیرے نے جواب دیا ''صاحب ہم تو اسے پلیٹ (plate) کہتے ہیں۔<sup>10</sup>

گویا بسا اوقات بدلی الفاظ کے متبادلات موجود ہونے کے باوجود ان کا استعال نہیں کیا جاتا کہ وہ مشکل پیدا کرتے ہیں۔ ہندی میں عربی اور فاری الفاظ کو سنسکرت الفاظ کے ساتھ تبدیل کرنے کے عمل سے زبان میں الی ہی ادبنیت پیدا ہوئی جس کا نتیجہ سے ہوا کہ سکرت زدہ ہندی صرف ادبی زبان ہی رہی اور بول چال کے لیے مقبول نہ ہو سکی۔ ادبی زبان کا معاملہ الگ ہے۔ ادبی اُردو اور ادبی ہندی میں بلاشبہ آج بھی بہت واضح فرق نظر آتا ہے۔ گیان چند جین نے ایسے کی واقعات ایک بھا شا: دول کھاوٹ ، دو ادب میں درج کیے ہیں جن سے پتا چاتا ہے کہ وہ ہندی کو سنکرت زدہ کرنے کے خلاف تھے۔ کہتے ہیں:

اس [ہندی] نے ستم ہیہ کیا کہ غیر ادبی استعال میں بھی عربی فارسی الفاظ کو نکال کر مشکل سنسکرت کے الفاظ کا سہارا لیتی ہے۔ بڑوں میں رہتے ہوئے ایک بار مجھے وکرم

ہندی کا لفظیات کی سطح پر عربی فارس سے اختلاط سنگرت کی نسبت اس لیے فطر کی معلوم ہوتا ہے کیونکہ اس کے پس منظر میں وہ سات آٹھ صدیوں کا ارتفانی عمل ہے جو مسلم دورِ حکومت میں آگے بڑھا۔ جس طرح سنگرت اور پراکرت کے وہ الفاظ جو اس دور میں زبان کا حصہ بن، دخیل الفاظ نہیں سمجھے جاتے اسی طرح عربی اور فارسی کے ایسے الفاظ کو بھی دخیل کہنا درست نہیں ہوگا جو ارتفانی عمل میں زبان کا حصہ بنے۔ البتہ وہ الفاظ جنھیں شعوری طور پر زبان میں گھسانے کی کوشش کی گئی یا کسی مستعمل لفظ کے متبادل کے طور پر اختیار کیا گیا ضرور دخیل ہیں۔ مثال کے طور پر ایک طرف تحسین کی نے و طرز مرصع یا سرور کی فسسانۂ عجائب یا منظم، حاتم اور ناتن کی شاعری کو دخیل الفاظ پر بنی تخلیقات کہا جا سکتا ہے تو دوسری طرف للو لال کوی کی پر یہ ساتر کی مناعر کی کو دخیل الفاظ پر منی تخلیقات کہا جا تخلیقات تک سبھی اس کا نمونہ ہیں۔ اس طرح پر کارتان کے سرکاری ریڈ یو اسیشن یا ٹیلی ویژن سے نشر ہونے والی خبروں کی زبان اور ہندوستان کے سرکاری ریڈ یو اسیشن یا ٹیلی ویژن کی زبان سنتے ہی اس عام بول چال کا نمونہ نہیں ہوتی۔ ہندی یو لنے والا عام آدمی منظم ہوں جان کے مور زبان کی کی زبان سنتے ہی اس مار دو کی گا اور اردو ہو لنے والا ایک عام آدمی بھارتی دو ہر میں کر ای کی زبان سنتے ہی اسے ان کے اسلم دور مار دور کی گا ورزن سنتے ہی استان کے سرکاری ریڈ یو اسٹین یا ٹیلی ویژن کی زبان سنتے ہی اسے من رفرر اسے میں اس مونے والی خبروں کی زبان اور ہندوستان کے سرکاری ریڈ یو اسٹین یا ٹیلی ویژن کی زبان سنتے ہی اسے اس محمد خاور نوازش ۲۰۳

ہندی کیج گا یہی حال اُردو اور ہندی میں نشر ہونے والی سرکاری خبروں کا ہوتا ہے کیکن سرحد کے دونوں ا اطراف کے ڈراموں، فلموں اور گیتوں کی زبان سن کر کوئی بھی اُردو یا ہندی بولنے والا فوری طور پر بیر نہیں بتاسکتا کہ یہ ہندی ہے یا اُردو۔ بھارت میں بے حد معروف ہونے والے خجی ٹی وی چینل کے ایک پروگرام'' کون بنے گا کروڑیتی'' میں امیتا بھر بچن اپنے مہمانوں سے جس زبان میں گفتگو کرتے ہیں یا سوال یو چھتے ہیں اُسے کوئی بھی عام بول چال کی ہندی نہیں کہہ سکتا۔ ٹھیک اسی طرح یا کستان کے بچی ٹی وی چینیوں پر روحانی یا مذہبی موضوعات پر جو پروگرام نشر ہوتے ہیں یا رمضان المبارک کی نشریات میں ہونے والی گفتگو وَں کی زبان بھی عام بول چال کی اُردونہیں ہوتی۔ عام بول چال کی اُردو اور ہندی جو ددنوں ملکوں کے مختلف شہروں، گلیوں اور محلوں میں بولی جاتی ہے یا یوں کہہ کیجیے کہ رابطے ک زبان ہے، میں عربی اور فارسی الفاظ بھی برابر بولے جاتے ہیں اور سنسکرت اور پراکرت الفاظ بھی۔ ڈاکٹر گوبی چند نارنگ نے بہت دلچسپ نکتہ بیان کیا ہے کہ چلیے زبان کوتو تہذیبی بنیادوں پر آپ اپنے موافق مترادفات سے بدل لیں گے لیکن انسانی ناموں کا کہا کریں گے۔اقتہاں ملاحظہ کریں: فرض کیچیے عام لفظوں کو تو مترادفات کے ذریعے بدل بھی لیا جائے کیکن ناموں کا کہا سيجير گا۔ بعض ناموں ميں تو زبانوں کا شجوگ عجيب وغريب شکليں اختيا رکرتا ہے، مثلًا بدھ لینی گوتم بدھ کے مجسموں کی رعایت سے فارسی نے بدھ کو'بت' بنا لیا۔ گورو تیخ بہادر کا نام کس نے نہیں سنا۔ نیپال کبھی مسلمانوں کے زیرنگیں نہیں رہا لیکن شمشیر جنگ رانا اور بر جنگ رانا زبانوں کی آمیزش کا کھلا ہوا ثبوت ہیں۔ اس طرح چودھری، کنور اور راجا کے القاب مسلمانوں کے ناموں کے ساتھ عام استعال ہوتے ہیں۔ صاحب اور سردار ہندوؤں اور سکھوں کے ناموں کے جزبیں۔ اور تو اور صاحب رام، مالک رام، حاکم رائے، نوبت رائے، خوش چند، شادی لال، چین لال، حضور سنگھ، گور بخش سنگھ، ذیل سنگھ، ہوشیار سنگھ، علائب سنگھ، بختا در سنگھ جیسے نام ہندوؤں سکھوں میں عام طور پر سنائی دیتے ہیں جن میں عربی فارسی لفظوں کی بھرمار ہے۔ ان عناصر کے پیش نظر سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر اردو رسم الخط اور اس کی لفظیات بدیسی ہے اور یہ تمام اثرات بھی بدلیمی ہیں، تو اُٹھیں کیسے قبول کرلیا گیا۔ یہ حقیقت ہے کہ اگرایسے تمام اثرات کورد کردیا جائے تو ہندوستان گیر حیثیت سے ہندی کا تصور کرنا بھی مشکل ہوگا۔<sup>12</sup>

نارنگ صاحب نے اکثر غیر مسلموں کے ناموں کا ذکر کیا ہے، پاکستان اور ہندوستان میں بہت سے مسلمان گھرانوں میں بچوں کے نام آکاش، پوجا، کامنی، دیپ، گیت، رُوپ، مالا، پائیل، سورج، چاند، نرل اور نروان ملتے ہیں جو خالصتاً ہندی الفاظ ہیں ۔

اپنی زبان کی ملک گیریت کے لیے ہی ہندی کے سیچ دانشور ول نے عربی فارسی الفاظ سے مغائرت برتنے کی حوصلہ شخصی کی کیونکہ انھیں برابر احساس تھا کہ لفظوں کا یہ ذخیرہ اب ہماری ثقافت کا حصہ بن چکا ہے۔ اُردو کے مورخین لسانی عصبیت کا الزام اکثر بنارس کے ہندو زعما پر عائد کرتے ہیں حصہ بن چکا ہے۔ اُردو کے مورخین لسانی عصبیت کا الزام اکثر بنارس کے ہندو زعما پر عائد کرتے ہیں لیکن انھی میں راجہ شیو پر ساد ایسے دانشور بھی تھے جنھوں نے فارسی الفاظ کی حمایت کا عکم اُٹھا کر ایپ مالی کے ہندو زعما پر عائد کرتے ہیں ساتھیوں کی مخالفت مول لیے رکھی۔ خود بھار تیندو ہریش چندر نے بھی کئی موقعوں پر یہ اعظم اُٹھا کر ایپ ساتھیوں کی مخالفت مول لیے رکھی۔ خود بھار تیندو ہریش چندر نے بھی کئی موقعوں پر یہ اعتراف کیا کہ ساتھیوں کی مخالفت مول لیے رکھی۔ خود بھار تیندو ہریش چندر نے بھی کئی موقعوں پر یہ اعتراف کیا کہ ساتھیوں کی مخالفت مول لیے رکھی۔ خود بھار تیندو ہریش چندر نے بھی کئی موقعوں پر یہ اعتراف کیا کہ ساتھیوں کی مخالفت مول لیے رکھی۔ خود بھار تیندو ہریش چندر نے بھی کئی موقعوں پر یہ اعتراف کیا کہ ساتھیوں کی مزاد اسے داخل کی ملک طور پر خارج کرنا ممکن نہیں۔ اُردو والوں کے نزد کی ہندی کے سب ساتھیوں کی مردار اور اُکو کم کی طور پر خارج کرنا ممکن نہیں۔ اُردو والوں کے نزد کی ہندی کے سب ساتھیوں کی مردار اور اُردو کے مخالف تھہر نے والے امرت رائے نے ہندی سے عربی فاری الفاظ میں نہ ہیں۔ میں نہ پر میں کہا بلکہ ساتھ ہندی کو سنسکرت زدہ کرنے کی روش کو بھی غلط قرار دیا۔ A

Deliberate Sanskritization of the language is wrong, first and foremost, for the same reason that deliberate Persianization was; it is not backed up by the natural, living speech of the people. Persian and Arabic words and their derivatives have, in the past eight centuries or more, come to be an organic part of speech of the Hindi community. Therefore any attempt for whatever reason to discard them would not only impoverish the language but also make it artificial — in the same way as the rejection of Sanskrit words and their derivatives impoverishes modern Urdu and makes it artificial.<sup>1</sup>

ترجمہ: زبان کو دانستہ طور پر سنسکرت زدہ کرنا غلط ہے ۔ اس عمل کی مخالفت کی بڑی اور اہم وجہ وہی ہے جو زبان کو دانستہ طور پر فارسی زدہ کرنے کی تھی۔ لوگوں کی زندہ اور فطری زبان اس عمل کی حمایت نہیں کرتی۔ گذشتہ آٹھ صد یوں سے زائد عرصے میں عربی فارسی الفاظ اور اُن کے اهتقاق ہندی ہولنے والوں کی گفتگو کا نامیاتی جز بن چکے ہیں پس اُٹھیں کسی بھی وجہ سے ترک کرنے کی کوئی بھی کوشش زبان کو نہ صرف خشتہ حال بلکہ مصنوعی بنا دے گی، بالکل اُسی طرح جیسے سنسکرت الفاظ اور اُن کے اهتقاق مستر د کرنا جدید اُردو زبان کو خشتہ اور مصنوعی بنا رہا ہے۔

اُردواور ہندی میں شویت دونوں زبانوں کے جدید رُوپ میں ظاہر ہوتی ہے وگر نہ امرت رائے کی اس بات میں بڑا وزن ہے کہ گذشتہ آٹھ صد یوں یا اس سے بھی زیادہ کا ارتقائی عمل فطری طور پر آگے بڑھتے ہوئے ان زبانوں کے الفاظ کو ہندی (کھڑی بولی ہندوستانی) کا حصہ بنا رہا تھا۔ کہیں اصلاح کے بڑھتے ہوئے ان زبانوں کے الفاظ کو ہندی (کھڑی بولی ہندوستانی) کا حصہ بنا رہا تھا۔ کہیں اصلاح کے نام پر تو کہیں نکھار اور جدت کے نام پر الفاظ کے رد وقبول سے ایک زبان کے حصہ بخ ے ہوئے ان زبانوں کے الفاظ کو ہندی (کھڑی بولی ہندوستانی) کا حصہ بنا رہا تھا۔ کہیں ہوت ہوئے ان زبانوں کے الفاظ کو ہندی (کھڑی بولی ہندوستانی) کا حصہ بنا رہا تھا۔ کہیں محمد یوں یا اس سے بھی زیادہ کا روم ہوئے ان زبان کے حصے بخرے محمد ہوئے ان زبان کے حصے بخرے ہوئے۔ گویا اُردو اور ہندی کی وحدت کی بڑی دلیل مشترک قواعد اور لفظی اختلاط ہے تو شویت کا بڑا

اردواور ہندی کی نحو کو بھی دیگر زبانوں کی نحو کی طرح دو حصوں میں تقتیم کرے دیکھا جاسکتا ہے۔ ایک: نحوِ تفصیلی (جس میں اجزاے کلام اور اُن کے تغیرات زیر بحث آتے ہیں) اور دوسرا: نحوِ ترکیبی (جس میں جملوں کی ساخت رتر کیب کا جائزہ لیاجا تا ہے)۔ نحوِ تفصیلی میں ہم جملے میں اسم، اسم صفت، صغیر، مصادر اور حروف ربط وغیرہ کے استعالات دیکھیں گے۔ نیز یہ بھی کوشش کی جائے گی کہ اُردو اور ہندی میں الفاظ کی سطح پر موجودہ شویت واضح رہے تا کہ قواعدی وحدت کا اندازہ بخو بی ہو سکے۔ منت اُردو اور ہندی میں الفاظ کی سطح پر موجودہ شویت واضح رہے تا کہ قواعدی وحدت کا اندازہ بخو بی ہو سکے۔ مردو اور ہندی میں الفاظ کی سطح پر موجودہ شویت واضح رہے تا کہ قواعدی وحدت کا اندازہ بخو بی ہو سکے۔ منت منعیال ہوتے ہیں، مثلاً نصیب، کرتوت، دام اور درش وغیرہ۔ اسی طرح جناب، شری، وزیرِ اعظم،

3

اظہار کرتے ہیں صرف داحد استعال ہوتے ہیں جیسے کہ انتظار، پیار، درد، ملاپ، رفتار وغیرہ۔ یہی معاملہ اسابے خاص لیعنی اشخاص، شہروں ، ملکوں اور مختلف اشبا کے ساتھ ہے کہ اُن کے لیے واحد کا صیغہ استعال ہوتا ہے۔ جملوں میں اسا کے لیے واحد یا جمع کے صبغے کا استعال اُردو اور ہندی میں بالکل ایک ہی طرح ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر دونوں زبانوں کے چند جملے ملاحظہ کریں: میر بے نصیب میں آپ سے ملنانہیں۔ سی میں بھگوان کے درش کے لیے جا رہا ہوں۔ نیټا جی **بڑے**سیوک ہیں۔ یہ کون جناب آ **رہے** ہیں؟ **میرا**درد بڑھتا جا رہا ہے۔ **تیرا** پیار میرا جیون ہے۔ اُرون دھتی رائے **سچی** لیکھک ہے۔ شاہد آفریدی **اچھا** کھلاڑی ہے۔ - اسم کی مختلف حالتیں اُردواور ہندی میں کیساں ہیں۔ خاص طور پر فاعلی اور مفعولی حالت۔ ان کا ذکر پہلے بھی تفصیل ہے آچکا ہے پہاں ان حالتوں میں علامتوں کے استعال پر ایک نظر ڈالتے ہیں۔کسی جملے میں اسم جب فاعلی حالت میں آتا ہے تو اس کے ساتھ عموماً 'نے' کا استعال ہوتا ہے اس لیے اسے علامتِ فاعل بھی کہا جاتا ہے۔ جب اسم مفعول کے طور پر آئے تو اس کے ساتھ 'کو'، 'سے'، ' کے' اور 'یر' مفعولی علامتوں کے طور پر آتے ہیں۔ قد یم کھڑی بولی میں علامتِ فاعل بعض دفعہ غائب نظراتي ب ليكن جديد رُوب ميں اس كا استعال لازم تُشهرا ہے۔ جملے ميں علامت كا استعال فعل يربھى منحصر ہے۔ بعض دفعہ جملے میں افعال کی وجہ سے علامت کی ضرورت نہیں بھی پڑتی۔ اُردو اور ہندی کے چند جملے ملاحظہ کریں جن میں اسم کی فاعلی اور مفعولی حالتوں میں علامتوں کا استعال بھی نظر آتا ہے: میں نے رکھشا کی۔ میں نے حفاظت کی۔ میں نے اپنے بھائی کی حفاظت کی۔ میں نے اپنے بھائی کی رکھشا گی۔ میں چیٹھی بھیج چکا ہوں۔ میں خط بھیج چکا ہوں۔ مفعولی حالت میں اسم کے ساتھ عموماً مفعولی علامتیں استعال ہوتی ہیں لیکن بعض اوقات جب فعل متعدی کے جیسا امدادی فعل استعال ہو جو متعدی بھی ہو اور لازم بھی تو علامت کا استعال ضروری نہیں رہتا۔

| عدالت نے مجھ سے شپت کی۔               | عدالت نے مجھ سے حلف لیا۔              |
|---------------------------------------|---------------------------------------|
| میں نے اپنے بھائی <b>کی</b> رکھشا کی۔ | میں نے اپنے بھائی <b>کی</b> حفاظت کی۔ |
| کرن نے ارجن <b>کو م</b> ارا۔          | اسلم نے اکرم کو مارا ۔                |
| میں نے سانپ مارا ۔                    | میں نے سانپ مارا۔                     |

- اسم صفت جمل میں اسم کی حالت یا کیفیت بیان کرنے کے لیے استعال ہوتا ہے۔ صفات کی مختلف اقسام (ذاتی، نسبتی، عددی اور مقداری وغیرہ) پر گذشتہ صفحات میں روشی ڈالی جا چک ہے۔ جملے میں اس کے استعال پر غور کریں تو بنیا دی طور پر یہ دو طرح سے ہوتا ہے۔ ایک توصیفی، اسم کی حالت یا کیفیت بیان کرنے کے لیے جیسے کہ 'یہ خوبصورت منظر ہے یا 'یہ عمدہ کتاب ہے اور دوسرا استعال خبری نوعیت کا ہوتا ہے جیسے کہ 'یہ منظر تو خوبصورت ہے یا ' بھی عمدہ کتاب ہے اور دوسرا صورت میں صفت پہلے اور اسم بعد میں اور خبری صورت میں یہ تر تیب عموماً گئ وغیرہ۔ توصیفی ضروری بھی نہیں۔ علاوہ ازیں کبھی صفت اسم کے معنی اختیار کر لیتا ہے اور کبھی اسم صفت کے، اسی طرح کی حصات تمیز کی افعال کا کام بھی دیتی ہیں۔ جملوں میں مبالغہ آرائی یا صفت کو ترقی دی کے لیے اس کی تکرار یا تکرار کے نیچ ' سے کا اضافہ بھی کر لیا جاتا ہے۔ صرف کے بیان میں ہم نے دیکھا کہ اردو اور ہندی کے سیکڑوں اسا سے صفات مشترک ہیں۔ مندرجہ ذیل مثالوں کی روشنی میں اسا سے صفات کا مختلف جملوں میں استعال ملا حظہ کریں:

| یہ خوبصور <b>ت نظارہ</b> ہے۔                | ىيەسندركر كى ہے۔                       |
|---------------------------------------------|----------------------------------------|
| دہ عظیم <b>صوفی</b> تھے۔                    | وہ بہادر نیتا تھے۔                     |
| <i>ی</i> د <b>شته نو بهت کمزور</b> نکا۔     | یہ نشانی توضیح پیار کی ہے۔             |
| <b>چلنا</b> صحت کے لیے <b>فائدہ مند</b> ہے۔ | د هومر پان سواستھ کے لیے ہانی کارک ہے۔ |
| یہ <b>عجیب وغریب کپڑے</b> کہاں سے خریدے ؟   | آپ کا <b>شیم نام</b> ؟                 |
| اُس کے ہاتھ میں <b>معلوماتی کتابچہ</b> ہے۔  | اُس نے <b>بنارس ساڑھی</b> پہن رکھی ہے۔ |
| یہ <b>پاگل</b> کہاں سے آگیا؟                | یہ <b>بوڑھی آتما</b> کون ہے؟           |
|                                             |                                        |

اور'وۂ دُور (بعید) کے اشارے کے لیے استعال ہوتی ہے۔جمع کی صورت میں اول الذکر'إنْ اور موخر

الذكر 'أن' مي بدل جاتى ب اور جب حرف ربط كا اثر ير ت تو مي ميري بالترتي 'إس ، اور 'أس ے' میں تبدیل ہو جاتی ہیں۔ استفہامیہ ضمیروں (کیا، کون، <sup>ک</sup>س) جن مختلف حالتوں میں استعال ہوتی ہیں اُن میں استفساری کے علاوہ اقراری، انکاری، انکساری، تحاملی اور انفرادی وغیرہ شامل ہیں۔ اُردو اور ہندی جملوں کی چند مثالیں دیکھیے: **اس** ید حد کا پرینام کیا ہوگا میں بھی جانتا ہوں اور تم بھی، اس لیے جمیس شانتی سے رہنا جاہیے۔ مرکتاب تو **میں** احد کو ڈوں گا کیونکہ **وہی** اس کی قدر جانتا ہے۔ **اس** دلیش کے لوگ تو سکھ اور شانتی سے رہنا جائے ہیں لیکن **کوئی انھیں** رہے نہیں ديتا\_ **کون ہے جو**خوش نہیں رہنا جاہتا! خوشی کسی کسی کونصیب ہوتی ہے۔ ہر تو میں اُس کے نیوتے پر گیا انیتھا میر اکیا کام! **جیسے تم** چل رہے ہو**ایسے** منزل پر پنچ جاؤ گے۔ تیری گھمبیرتا **ان** شہدوں سے پرتیت ہے جو ابھی ہولے ہی۔ – اُردو اور ہندی میں افعال کی بڑی تعداد مشترک ہے کیونکہ دونوں نے افعال کا بیشتر سرما بہ پراکرتوں سے لیا ہے۔ جملوں میں ان کا استعال بھی اکثر اوقات ایک الیی صورتوں میں ملتا ہے۔ مثالیں دیکھیے جن میں اگر مصدر بطور اسم اور بطور مفعول آئے تو: لکھنا پند ہے بر ھنا پندنہیں / اُسے سیکھنا پند ہے۔ مصدر جب ضرورت اور مجبوری کے لیے استعال ہوتو : ہمیں پڑھنا پڑے گا/ اُے سیکھنا پڑے گا۔ مفعول کی حالت میں 'بے کے ساتھ: ہم مرد صفے لگہ ہیں/ ہم سکھنے لگے ہیں۔

Ξ

اسی طرح افعال کی مضارع اور امر صور تیں بھی کم و بیش کیساں ہیں تاہم امر کی اُردو اور ہندی صورتوں میں بعض اوقات آ ؤ، حاؤ اور سنو کے بحائے آ ئیو، حائیو، سنیو وغیرہ استعال ہوتا ہے جو کچھ علاقوں میں برج بھاشا کی قربت کا اثر ہوسکتا ہے۔افعال کچھ دیگرصورتوں میں بھی مستعمل ہیں جیسے کہ: فعل جب ذريع کے طور پر استعال ہو: وه يرم كرياس موا / وه جان دے كرام موليا-فعل جب اعتراف کے لیے آئے: میں مرد صفے سے بھی پاس نہیں ہوں گا / میں سیکھنے کے بعد کھلاڑی بنا۔ اردو اور ہندی کے کیساں حروف کا استعال مختلف جملوں میں کیساں طور پر ہوتا ہے اور مفہوم کے لیے ان کی اہمیت دونوں زبانیں بولنے والوں پر بالکل واضح ہے۔ حروف کی مختلف اقسام کا بیان پہلے آچکا ہے۔ بیر حروف جملوں میں اسم، صفت، ضمیر اور فعل کے ساتھ استعال ہو کر مختلف معنی دیتے ہیں۔ بسا اوقات جملے میں بیان کردہ کیفیت کا اظہاران کی جگہ تبدیل کرنے سے بھی ظاہر ہوتا ہے۔ چند مثاليں ديکھے: اسم کے ساتھ: عامر کو ہر شرط منظور ہے ۔ فعل کے ساتھ: اُس پر وشواس کرنے سے پہلے سوچ لینا / دھن لٹا کر رونا اور دل لٹا کر بنسنا تو انوکھی بات ہے۔ ضمير ڪ ساتھ : جس في مجھ مر بدالزام لگایا ہے وہ خود **تو**مجرم ہے/ حجو ٹا کیول میں ہی تھا؟ اسم اور ضمير کے ساتھ آنا: اللم كوبتا دينا كدأس سے جارا رشت ختم ب/ بتا دينا اللم كو! أس سے جارا رشتہ ختم -اسم + صفت کے ساتھ: وہ لڑ کے کیے پتا کی در بدرتا سے اوگت ہے/ غلط آلو چنا سے وشواس گھنتا ہے۔

ان جملوں میں موجود اسما، صفات، ضائر ، افعال ، حروف اور بنیادی الفاظ اُردو اور ہندی کے مشترک ہونے کے ساتھ ساتھ جملے کی ترکیب میں بھی کیساں طور پر استعمال ہوئے ہیں۔ دخیل الفاظ کا فرق ضرور ہوسکتا ہے جیسے ہندی کے الفاظ وشواس اور سنسار جن کی جگہ پر اُردو میں اعتبار اور دنیا / جہان استعمال ہوتا ہے جیسے ہندی کے الفاظ وشواس اور سنسار جن کی جگہ پر اُردو میں اعتبار اور دنیا / جہان استعمال ہوتا ہے۔ اس طرح بعض اوقات روز مرہ کی وجہ سے قواعدی اختلاف بھی آجاتا ہے لیکن ایسا ہر مستعمال ہوتا ہے۔ اس طرح بعض اوقات روز مرہ کی وجہ سے قواعدی اختلاف بھی آجاتا ہے لیکن ایسا ہر جملے میں نہیں ہوتا۔ تذکیر و تا نیٹ میں فرق بھی اُس وقت کر کی وجہ سے قواعدی اختلاف بھی آجاتا ہے لیکن ایسا ہر جملے میں نہیں ہوتا۔ تذکیر و تا نیٹ میں فرق بھی اُس وقت کبھی آ جاتا ہے جیسے منا حظہ کریں اوقات روز مرہ کی وجہ سے قواعدی اختلاف بھی آجاتا ہے لیکن ایسا ہر حاوی میں نہیں ہوتا۔ تذکیر و تا نیٹ میں فرق بھی اُس وقت کبھی آ جاتا ہے جب علاقائی یا جغرافیائی اثر ات جملے میں نہیں ہوتا۔ تذکیر و تا نیٹ میں فرق بھی اُس وقت کبھی آ جاتا ہے جب علاقائی یا جغرافیائی اثر ات حاوی ہوں ۔ ویں میں اُردو اور ہندی کے جملوں کی ساخت اور ترکیب سے مختصر بحث ملاحظہ کریں: معن فرق بھی اُس دوت بھی اوقات روز ہیں کے جملوں کی ساخت اور ترکیب سے مختصر بحث ملاحظہ کریں: معرف میں ہوتا۔ ذیل میں اُردو اور ہندی کے جملوں کی ساخت اور ترکیب سے مختصر بحث ملاحظہ کریں: معرف میں ڈر میں اُردو اور ہندی کے جملوں کی ساخت اور ترکیب میں بتایا جائے ۔ مثالیں دیکھیے جب اُسم منہ میں منوں خر ( مند ) لیعنی جو کچھ اُس محض یا چیز کے بارے میں بتایا جائے ۔ مثالیں دیکھیے جب اسم مغیر، صفت ، مصدر اور جملہ مبتدا کے طور پر استعمال ہوں:

شامد نے لکھا۔ زمانے نے سکھایا۔ شامد اور عام نے لکھا۔ زمانے اور کتاب نے سکھایا۔ میں نے کھا۔ اُس نے سکھایا۔ میں نے اور اُس نے لکھا۔ تم نے اور اُس نے سکھایا۔ بڑا سور ہا ہے۔ چھوٹا جاگ رہا ہے۔ بڑااور چھوٹا سو رہے ہیں۔ ایک سو رہا ہے اور دوسرا جاگ رہا ہے۔ سونا احیصا ہے۔ جا گنا احیصانہیں۔سونااور جا گنامعمول ہے۔سوتے جا گتے رونا کیسا؟ یہاں آنا آسان تھا۔ یہاں سے جانے کا راستہ بہت مشکل ہے۔ ان مثالوں میں اگر اُردو کے چند الفاظ کی جگہ ہندی کے الفاظ رکھ دیے جائیں تو بھی مبتدا کے اجزا یہی رہیں گے اور جملوں کی نوعیت بھی یہی رہے گی۔ اب جملے کے دوسرے جزیعنی خبر (مند ) کی طرف آ بے - خبر سی جملے میں مختلف اجزا کے طور پر آسکتی ہے جیسے کہ بطور مصدر، بطور اسم پاضمیر، بطور صفت اور بطور ایک مکمل جملہ ۔ چنداور مثالیں ملاحظہ کریں: شاہد نے لکھا۔ اس جملے میں 'شاہڈ مبتدا ہے اور' لکھنا' خبر ہے۔ اُس کا نام شاہد ہے۔ اس جملے میں نام یعنی' شاہد' خبرین جاتا ہے۔ وہ اس بات کا شاہد ہے۔ اس جملے میں 'اس بات کا شاہد ہونا' خبر ہے۔ میں شاہد کا بھائی ہوں۔ اس جملے میں 'میرا شاہد کا بھائی ہونا' خبر ہے۔ - مندرجه بالا مثالوں کی روشنی میں ہی بھی واضح ہو جائے کہ جب سی جملے میں دو مبتدا آ جا ئیں جن میں سے ایک خبری جز ہواور دوسرے پرمنحصر ہواور دونوں مل کر ایک فقرے کی صورت میں الحکے خبری جز سے رشتہ جوڑیں تو ایہا جملہ مخلوط جملہ کہلائے گا۔ جیسے کہ'' یہاں سے جانے کا راستہ بہت کٹھن ہے'' میں مبتدا کی حیثیت'' یہاں سے جانے'' اور''راستے'' کو حاصل ہے اور دونوں مربوط ہو کر خبری جز''بہت کٹھن ے'' کے ساتھ آتے ہیں۔ آسانی کے لیے ہم یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ مخلوط جملے میں ایک مابند روپ ہوتا ہے جوخبری جز کے ساتھ مل کر جملہ بناتا ہے، مثلاً ''جب تک میں نہ آؤں بولنا مت' میں پہلا حصہ''جب تک میں نہآ وُل' یابند فقرہ ہوگا اور''بولنا مت'' خبری۔''وہ اس بات کا شاہد

ہے' میں ''وہ اس بات کا'' یابند جملہ ہے اور ''شاہد ہے'' خبری۔ اُردو اور ہندی میں مخلوط جملوں کی

محمد خاور نوازش ۲۱۵

تر کیب ای قاعد ے میں ہوتی ہے۔ – ان جملوں میں مطابقت کا قاعدہ بھی اردو اور ہندی میں ایک ہی طرح رکھا جاتا ہے۔ صفت (توصفی ہو یا خبر یہ) کی تذکیر وتانیٹ اورصیغہ (واحد اور جنع) اسم کے مطابق آئے گا ۔ جملے کے خبری جز ( فعل ہو یا صفت) کی تذکیر وتانیٹ اور واحد جنع مبتدا کے مطابق ہو گی لیکن اگر جملے کا جزو مبتدا دو یا دو سے زائد اسما یا حفائر یا صفات پر مشتمل ہوتو خبری جز ( فعل) کی جنس اور تعداد سب سے قریب کے اسم، صغیر یا صفت کے مطابق آتی ہے۔ اگر مبتدا سب کے سب واحد اور ایک جنس یو تو خبر جنس کے مطابق ہوگی اور اگر کوئی ایک بھی جنع ہوتو خبر جنع ہوگی۔ صفت ہیشہ ایپ موصوف کے مطابق ہیں آتی ہے۔ جہاں تک حرف اضافت کا تعلق ہوتو اس کی تذکیر وتا نیٹ اور واحد جنع میں ہوتا ہے مطابق مطابق آتی ہے۔ جہاں تک حرف اضافت کا تعلق ہوتو اس کی تذکیر وتا نیٹ اور واحد جنع این تو خبر مطابق آتی ہے۔ جہاں تک حرف اضافت کا تعلق ہوتو اس کی تذکیر وتا نیٹ اور واحد جنع ہ

مثالیں درج کی گئی ہیں۔ مقصد صرف یہ واضح کرنا ہے کہ اُردو اور ہندی کے جملوں میں مطابقت کے لیے ایک ایسے اصول ہی لاگو ہوتے ہیں۔ جملوں میں صرف الفاظ کا فرق نظر آتا ہے باقی ترکیب اُردو اور ہندی میں بیساں ہے۔

- مرکب جملے میں دویا دو سے زیادہ سادہ جملے مل کر یا مخلوط جملے شامل ہوتے ہیں۔ دوسر نے لفظوں میں کہہ سکتے ہیں کہ مرکب جملے میں شامل دویا دو سے زیادہ جملے نحوی لحاظ سے جداگانہ حیثیت کے حامل ہو کر ایک دوسر بے کے تابع ہوتے ہیں۔ ایسے جملوں میں اجزامے متصل 'اور'، 'یا'، 'ورنہ' ایسے حروف جنھیں نشان گرکہا جاتا ہے، کے ذریعے باہم جڑے ہوتے ہیں۔ نشان گر کے بغیر بھی مرکب جملے بن سکتے ہیں لیکن ایسا کم ہوتا ہے۔ لسانیاتی نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو کسی ایک مرکب جملے میں کئی

میں نے ہمت کر کے بیکام کر ہی ڈالا / تم سرکار کی انوحی کے بنا دیش نہیں چھوڑ سکتے۔ پہلے جملے میں 'میں نے اور 'کر ہی ڈالا ' کو کہ تر تیپ کے اعتبار سے دو مختلف انہاؤں پر موجود ہیں لیکن ان کا آپس میں گہرا رشتہ ہے۔ دوسرے جملے میں مبتدا لینی 'تم' اور خبر لینی 'نہیں چھوڑ سیتے 'تر تیپ میں ڈور ہو کر بھی با اعتبار معنی جملے میں سب سے قر بی ہیں۔ جملے میں الفاظ کے ربط کی مختلف وجوہ ہو سکتی ہیں چیسے معنی کی وجہ سے اسم اور صفت کی قربت مثلا 'عام اچھا لڑکا ہے' اور نشان گر کی مختلف وجوہ ہو سکتی ہیں چیسے معنی کی وجہ سے اسم اور صفت کی قربت مثلا 'عام اچھا لڑکا ہے' اور نشان گر کی وجہ سے بھی دو اسا یا حفائر کا مربوط ہونا مثلاً 'میں اور وہ دوست ہیں' وغیرہ۔ اُردو اور ہندی جملوں کی تر تیپ میں عموماً مبتدا پہلے اور اُس کے بعد خبر یہ حصہ آتا ہے جیسے کہ 'رابل چالاک ہے' لیکن اگر مفعول معنی شامل کرنا ہوتو وہ فاعل کے بعد آتا ہے جیسے کہ 'احمد نے پانی پیا'۔ اگر دو افعال ایک متعدی اور دوسرا متصود ہو تو فاعل کے بعد آتا ہے جیسے کہ 'احمد نے پانی پیا'۔ اگر دو افعال ایک متعدی اور دوسرا معنی دونو مالی مفعول اور فعل کی طبح سے کہ 'احمد نے پانی پیا'۔ اگر دو افعال ایک متعدی اور دوسرا متصود ہو تو فاعل ، مفعول اور فعل کی طبح کہ 'احمد نے پانی پیا۔ اگر دو افعال ایک متعدی اور دوسرا میں موزونا کی مفتری ایس آسم سے پہلے آتے ہیں ما سوا۔ دور ان گفتگو کسی بات پر زور دینا یا تا کید کر یا علوہ از مونو ای بی اسم کی شکل کے مطابق ہوتی ہے جیسے کہ 'وہ اچھا لڑکا ہے' اور دور دینا یا تا کید کر ال موضود ہو تو فاعل ، مفعول اور خل کی طبح آتے ہیں ما سوا۔ دور ان گفتگو کسی بات پر زور دینے کے علوہ از میں دونو ای زبانوں کے جملوں میں ندائی لفظ عموماً شروع میں ہی آتا ہے جیسے 'مور کو' کی ہے پیار کی۔ میں اگر سے تر تیپ بدل کر ندائی لفظ آخر میں لیے جائیں تو پور اجملہ ہی ندائی بن جاتا ہے جاتی کہ 'دور

اردو اور ہندی میں انگریزی زبان کی طرح نحوی تر تیب کی اہمیت بہت زیادہ ہے مثلاً ایک جلے 'راہل نے آ دتی پر وشواس نہ کیا' میں فاعل یعنی' راہل اور مفعول یعنی' آ دتی' کی جگہ باہم تبدیل کر دی جائے تو جملہ' آ دتی نے راہل پر وشواس نہ کیا' بن جائے گا جس کے معنی کیسر مختلف ہوں گے۔ دلچیپ امر سے ہے کہ نحوی تر تیب کے اصول اور قاعدے نہ صرف اُردو اور ہندی میں کیساں ہیں بلکہ تر تیب اُلٹنے سے جلے پر اثرات بھی ایک ایسے ہی مرتب ہوتے ہیں۔ یہاں سے بات بھی واضح رہے کہ اردو اور ہندی کے جملوں میں بعض اوقات ایسی تصریفات د کیھنے میں آتی ہیں جن سے دونوں زبانوں کی ساخت الگ ہونے کا شائبہ ہوتا ہے کین اُنھیں چند امتیازی صورتیں ہی سی بھینا چا ہے۔ بحیثیت مجموعی جس طرح صرفی

اسما اور حنمائر کی مختلف حالتوں پر غور تیجی، افعال کا استعال، حروف کا استعال، مطابقت کے اصول اور جملوں کی بناوٹ دیکھیے، دونوں زبانوں کے صرفی اور نحوی ڈھانچ میں مکمل وحدت نظر آتی ہے۔ اُردو اور ہندی کا بول چال رُوپ اپنی قواعدی ساخت اور بنیادی لفظیات کی بنا پر اس بات کا کھلا ہے۔ اُردو اور ہندی کا بول چال رُوپ اپنی قواعدی ساخت اور بنیادی لفظیات کی بنا پر اس بات کا کھلا ہوت ہے۔ اُردو اور ہندی کا بول چال رُوپ اپنی قواعدی ساخت اور بنیادی لفظیات کی بنا پر اس بات کا کھلا ہوت ہے۔ اُردو اور ہندی کا بول چال رُوپ اپنی قواعدی ساخت اور بنیادی لفظیات کی بنا پر اس بات کا کھلا ہوت ہے۔ اُردو اور ہندی کا بول چال رُوپ اپنی قواعدی ساخت اور بنیادی لفظیات کی بنا پر اس بات کا کھلا شوت ہے کہ دونوں زبانوں کی ریڑھ کی ہڑی ایک ہے۔ دونوں زبانوں کا ماخذ بھی ایک ہے۔ تاہم دونوں کا ارتفا تاریخ کی اُس منزل پر دوسمتوں میں بٹ گیا جہاں ثقافتی تر جیجات آڑے آگئیں۔ تہذیبی دونوں کا ارتفا تاریخ کی اُس منزل پر دوسمتوں میں بٹ گیا جہاں ثقافتی تر جیجات آڑے آگئیں۔ تریز دینوں کا ماخذ بھی ایک ہے۔ تاہم دونوں کا ارتفا تاریخ کی اُس منزل پر دوسمتوں میں بٹ گیا جہاں ثوا خوں دیا یا گا اور علا حدگی پر تر دونوں کا ارتفا تاریخ کی اُس منزل پر دوسمتوں میں بٹ گیا جہاں ثوا خوں دیا یا گی اور میں ہو تھیں۔ تر تو تو خوظ دینوں کا ارتفا تاریخ کی اُس منزل پر دوسمتوں میں بٹ گیا جہاں ثوا خوں کو ہتھیار بنایا گیا اور علا حدگی پر تر دونوں کا رُخل کی میں دینوں کو خوظ دینے کا کام انگریز حاکموں نے انجام دیا۔ رسم الخط کو ہتھیار بنایا گیا اور علا حدگی پر تر قوتوں نے اُس ہتھیار کو اُردو اور ہندی کے مشترک اور سکھ ہؤ زکات کو دیا نے کے لیے جمر پور طریے س

استعال کیا۔ اس خطے کی تاریخ کے اوراق گواہ ہیں کہ یہاں کے عام باسیوں نے جغرافیائی تقسیم کے باوجود اپنی بول چال کی زبان کو لسانی انتہا لیندی کی نذر نہیں ہو نے دیا۔ اُردو اور ہندی کو لسانیاتی اُصولوں کی روشنی میں جب بھی پر کھا جائے گا ان کا مشترک ماخذ، صرف ونحو اور بنیادی ذخیرہ الفاظ لسانی وحدت کے روشن پہلوؤں کے طور پر واضح نظر آئیں گے۔

## حواله جات

77.

محمد خاور نوازش

- ليكچرر، شعبة أردو، بهاءالدين زكرما يوني ورشي، ملتان ـ تبهم کاتمیری، اُردو ادب کی تاریخ: ابتدا سے ۱۸۵۷ء تك (لا بور: سلَّه میں پلی کیشز، ۲۰۰۹ء)، ص۲۰-الضاً،ص۵۱ \_٢ گویی چند نارنگ، ''اُردواور ہندی کا لسانی اشتراک۔I ''، مشموله اُردو زبان اور لسمانیات (لاہور: سنگ میل بلی کیشز، \_٣ ۷۰۰۷ء)، ص۸۹\_ ٩\_ تحامس حارج مكر (Thomas George Tucker)، Introduction to the Natural History of Language (لندن: بليكي ايندر سن كميشد، ٨٠٩١ء)، ص١٠٢ ۵\_ اقتدار حسین خاں، لیسانیات کر بنیادی اُصول (علی گڑھ: ایجویشنل بک ماؤس، ۱۹۸۵ء)، ص۸۷۔ ۲\_ مولوي عبدالحق، قده اعد أر دو (لكصنوُ: الناظريديس،١٩١٢ء)،ص٨٨-٩٩-گویی چند نارنگ، " اُردواور بندی کا لسانی اشتراک-I''،مشموله اُردو زبان اور لیسانیات، ۳۸۳-\_4 ايضاً-\_^ مرزاخلیل احمر بیگ، ایك بهاشا ...... جو مستود كر دى گئى (على گڑھ: ايج يشتل بك باؤس، ٢٠٠٤ء)، ٢٢٠٧-\_9 عبراليتار دلوى، دوزبانيي، دو ادب (باندر مبيَّن: دائرَة الادب، ٢٠٠٧ء)، ص ١١١-\_1+ عبرالودود، اُردو سے بہندی تك (كراچى: مجلس فكر وادب، ۱۹۸۳ء)، ص ۲۱۔ \_11 گیان چنرجین، ایك بهاشا: دو لكهاوٹ، دو ادب (وبلی: ایجو مشل پاشگ باؤس، ۲۰۰۵ء)، ۲۵۵ . \_11 بحواله: عبد الستار دلوي م ۲۲۸ \_۲۲۹ \_ \_11" رام آسر راز، اُردو اور بېندې کا لېييانياتې رشته (نځې دېلي: راز اينژ سنز،۱۹۷۵ء)، ص۲۳۴-\_16
  - رام المردارة أدفو أورم،ندى كالسانياتي رشية **( ) دان**.
    - ۵۱۔ عبد الستار دلوی،ص۵۴۵۔
  - ۲۱ـ گیان چنرچین، ایك بهاشا: دو لكهاوث، دو ادب، ۲۸۰۰ـ
  - ۷۱- گوپی چند نارنگ، ''اُردواور بندی کا لسانی اشتراک-II''، مشموله اُردو زبان اور لسهاندیات، ۹۸-
- A House Divided: The Origin and Development of ، (Amrit Rai)، امرت رائے (Amrit Rai)، امرت رائے (hindi/Hindavi) (دبلی: اوکسفر ڈیونی ورش پرلیں، ۱۹۸۴ء)، ص ۲۸۹

## مآخذ

بیک، مرزا ظیل احمد ایک بهاشا ..... جو مستر دکر دی گئی یعلی گڑھ: ایج یشتل بک ہاؤں، ۲۰۰۵ء ی کر، تمام جارج (Throduction to the Natural History of Language) - Thomas George Tucker) لدن: بلیکی اینڈین لمیڈ، ۱۹۹۸ء ی عبین، گیان چند ایک بهاشا: دو لکھاوٹ، دو ادب و بلی: ایج یشتل پاشک ہاؤں، ۲۰۰۵ء ۔ خاں، افتد ار حسین - لسانیات کے بنیادی اُصول یعلی گڑھ: ایج یشتل بک ہاؤں، ۲۰۵۹ء ۔ ولوی، عبدالستار - دوزبانیں، دو ادب – باندرہ مینی: دائرۃ الاوب، ۲۰۰۷ء ۔ راتی، ام آمر – اُردو اور ہندی کا لسانیاتی رشتہ ۔ بنی و بلی: ایم یشن بک ہاؤں، ۲۰۵۵ء ۔ رائے، امر – اُردو اور ہندی کا لسانیاتی رشتہ ۔ بنی و بلی: دائرۃ الاوب، ۲۰۰۷ء ۔ معبدالتی ، مولوی ۔ قواعد اُردو ورش پریں، ۱۹۵۳ء ۔ عبدالتی ، مولوی ۔ قواعد اُردو یک یونی این طریز این میں، مولوی ۔ عبدالودود اُردو سے ہندی تک ۔ کراچی: مجماء ۔ کا تمیری، تہم – اُردو ادر بندی تک ۔ کراچی: محماء ۔ کا تمیری، تہم – اُردو ادر بندی تک اسانیات اس کا مواد ۔ وادی، محماء ۔ دیلی اور دور اور ہندی کا لسانیاتی رشتہ ۔ بنی دیلی: دور این میں، مراد ا

\_`` اُردواور ہندی کا لسانی اشتراک-II '' مشمولہ اُر دو زبان اور لسانیات۔ لاہور سنگِ میل پبلی کیشنز، ۲۰۰۷ء۔

شمس الرحمن فاروقي \*

فيض صاحب كي ہمه گير مقبوليت

نمس الرحمن فاروقي ۲۲۳

فیض صاحب کو ہمارے زمانے کا متبول ترین شاعر کہا جا سکتا ہے۔ میرا خیال ہے کہ گذشتہ صدی سے لے کرآج تک صرف اقبال اور فیض ایسے شاعر ہیں جن کو ہماری پوری ادبی تہذیب میں مقبولیت عام کا درجہ حاصل ہوا۔ اقبال کے پہلے داغ کو بیر مرتبہ بڑی حد تک حاصل تھا۔ کہا گیا ہے کہ داغ کی مقبولیت میں شاگردوں اور گانے والوں کا بھی بہت پھر دخل تھا۔ نوح ناروی کے بارے میں واقعہ مشہور ہے کہ استاد سے پہلی ملاقات کے دوران وہ بات بات پر داغ کے شعر پڑھ دیتے تھے۔ اگرکوئی شخص داغ کا ایک شعر پڑھتا تو نوح صاحب وہ پوری غزل بے تکلف ساد ہے۔ داغ نے مسرر کرکہا کہ دیدوان حافظ تو بہت دیکھا تھا گیات کے دوران وہ بات بات پر داغ کے شعر پڑھ دیتے تھے۔ اس تک بڑھا کہ ایک شعر پڑھتا تو نوح صاحب وہ پوری غزل بے تکلف ساد ہے۔ داغ نے مسرر کرکہا کہ دیدوان حافظ تو بہت دیکھا تھا لیکن حافظ دیوان آج ہی دیکھا۔ اور گانے والوں کا تو معاملہ اس درجہ بدنام کیا کہ آج بھی وہ تاثر بڑی حد تک باقی ہے کہ داغ تو محف سطحی ، سرسری، ارباب نشاط کی پند کی شاعری کرتے تھے۔ حال آ کہ بیہ سوال پوچھا جانا ضروری ہے کہ ارباب نشاط کی اس کا کلام اس لیے گایا کہ داغ بہت مقبول شاعر تھی، یا داغ اس لیو پھا جانا ضروری ہے کہ ارباب نشاط کی داغ کا کلام نشاط نے کثرت سے گایا ہے؟ اس طرح، کیا داغ اس لیے مقبول شاعر مخص کو ہو کہ کا رہا ہی تکا کل کل مار ہو تھی تھی ، بر سری ، ارباب نشاط کی نشاط نے کثرت سے گایا ہے؟ اس طرح، کیا داغ اس لیے مقبول شاعر مخص کھی ، یر کس کا کلام ارباب حقیقت ہی ہے کہ گانے والے، خواہ وہ اربابِ نشاط ہوں خواہ سجیدہ فن کار، وہ بھی ہید دیکھ کر اینے فن کے اظہار کے لیے کلام کا انتخاب کرتے ہیں کہ وہ کلام کسی مقبول شاعر کا ہے یا نہیں۔ بعض گمنام یا کم درج کے شعرا نے بعض فن کاروں، مثال کے طور پرینگم اختر یا جگجیت سنگھ یا فریدہ خانم، کو آمادہ کرکے ان سے اپنا کلام گوایا۔ لیکن ان شعرا کو آج کوئی نہیں جانتا۔ یعنی ان کی شہرت، وہ جیسی بھی تھی، اس میں معروف ترین مغنیوں کی کاوشوں نے کوئی اضافہ نہیں کیا۔ اس کے برخلاف معروف شعرا، مثلاً غالب یا داغ یا فیض، ان کا جو کلام یکیم اختر نے گایا، اس سے ہم سب واقف ہیں۔ آخر کیا وجہ ہے کہ غالب کی غزیلیں آج بھی مسلسل گائی جاتی ہیں اور ان کے معاصرین مثلاً ذوق یا مومن کی اکا دکا ہی غزیلیں معروف مغنیوں نے گائی ہیں؟

اس نکتے پر تھوڑی می توجہ میں نے اس کیے صرف کی ہے کہ بعض اوقات کہا جاتا ہے کہ قیض مصاحب کی شہرت کی توسیع میں ان مغنوں کا بھی ہاتھ ہے جنھوں نے ان کا کلام گایا۔ لیکن معاملہ دراصل ہد ہے کہ فیض صاحب کا کلام اس لیے بہت گایا گیا کہ وہ بہت مقبول تھے۔ یہ بات الگ کہ فیض صاحب کی بعض نظموں کی شہرت اس وجہ سے کچھ زیادہ پھیلی کہ انھیں کسی بلند پا یہ مغنی نے بھی اسٹیچ پر اور پھر ٹیپ یا سی ڈی کے ذریعے عوام تک پھیلایا۔ مگر یہاں بھی میں یہ سوال یو چھنا چاہتا ہوں کہ اگر وہ نظمیں فیض کی نہ ہوتیں تو کیا پھر بھی ان کی شہرت اتن ہی ہوتی ؟

فیض صاحب کی نظم ''وی بیخل وجہ ربک'' بہت سے لوگوں نے فریدہ خانم کی لا زوال آواز میں سی ہے۔ سبحی لوگ جانتے ہیں کہ بینظم فیض کی ہے، لیکن اس کا عنوان بہت لوگوں کونہیں معلوم۔ انھیں بیر بیحی نہیں معلوم کہ بینظم فیض کے مجموعے مدرے دل مدرے مسافر میں ہے۔ اس کی وجہ سے ہے کہ ان لوگوں نے بینظم اقبال بانو سے سی ہے، فیض کے کلام میں پڑھی نہیں۔ ابھی حال میں ایک بزرگ پروفیسر کا ایک مضمون نظر سے گذرا جس میں بینظم اس طرح نقل ہوئی ہے جس طرح اقبال بانو نے اسے پیش کیا ہے، اس طرح نہیں جس طرح اسے فیض نے لکھا ہوگا اور جس طرح ہو کہ مدرے دل مدرے مسافر میں چچپی ہے۔ اس سے کیا ثابت ہوتا ہے؟ میر ے خیال میں اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اگر یہ نظم فیض صاحب کی نظم نہ ہوتی، یا کاغذ پر کسی اور شاعر کے نام سے بچچی ہوتی تو اس پر اتی توجہ صرف نہ ہوتی۔ اس دوت تو یہ عالم ہے کہ اقبال بانو کے گاتے ہوئے متن کی تصدیق بھی ضروری نہیں تبھی گئی۔ میرا خیال ہے کہ ینظم کچھ ایسی اعلیٰ در جے کی نہیں ہے۔ فیض صاحب کی متبولیت کی بنا پر مغنی نے اسے گایا اور فیض صاحب کی متبولیت کی بنا پر پینظم مشہور ہوئی اور تنقیدی مضمون میں جگہ پانے کی مستحق تر مرک ہیں۔ زمانے میں تو یہ بہت ہوتا تھا کہ کوئی کلام کسی شاعر کے نام سے مندوب ہوجائے، خواہ وہ اس کا ہو یا نہ ہو۔ الجاحظ نے کلھا ہے کہ کلام کی شاعر کے نام سے مندوب ہوجائے، خواہ وہ اس کا ہو یا نہ مندوب کیا جائے۔ مشہور شعرا کے ساتھ تو یہ بہت ہوتا تھا۔ معدود معد سلمان کا کلیات مرتب کرنے ک مندوب کیا جائے۔ مشہور شعرا کے ساتھ تو یہ بہت ہوتا تھا۔ معدود معد سلمان کا کلیات مرتب کرنے ک مندوب کیا جائے۔ مشہور شعرا کے ساتھ تو یہ بہت ہوتا تھا۔ معدود معد سلمان کا کلیات مرتب کرنے ک میں میں پڑھا کر کہا کہ اس میں فلاں فلاں کلام میرا ہے ہی نہیں، ہم اے کہاں سے اٹھا کہ وی خال نے ایک خط میں لکھا ہے کہ ان کی گلی ہے ایک شرو ہوتی تھی۔ معدود کو دکھا یا تو انھوں نے ناک خون ہوں پڑ می کر کہا کہ اس میں فلاں فلاں کلام میرا ہے ہی نہیں، ہم اے کہاں سے اٹھ او کہ کر کے کا نے ایک خط میں لکھا ہے کہ ان کی گلی ہے ایک شخص کچھ شعر گا تا ہوا گذر اتو انھوں نے اسے ہوا کر پوری خرال تی۔ بقول غالب، میں نے دیکھا کہ مطلع و مقطع تو میرے میں اور باقی شعر کسی الو کے۔ آئ بھی، نظر خین میں کی فرادانی کے باوجود فیض صاحب کے ساتھ ایا ہو جاتا ہے کہ مجرور حکمی او کے۔ آئ بھی، ایک شعر فیض صاحب سے منسوب ہو گیا۔ یہ سب مقبولیت کے دلائل میں، ان میں کسی فرد یا ادارے کو

مختصر میہ کہ میرا خیال میہ ہے کہ فیض کی متبولیت میں اس بات سے کوئی اضافہ نہیں ہوا کہ ان کا کلام کثرت سے گایا گیا ہے۔اب رہا سوال شاگر دوں کا، تو اقبال نے کوئی شاگر دبنایا نہیں۔ ایک عباس علی خان لمعہ نے ضرور اقبال کی شاگر دی کا دعویٰ کیا تھا،لیکن اقبال سے ان کی خط کتابت ہی مشکوک ہے۔ فیض صاحب نے شاعری میں کسی کو شاگر دنہیں کیا۔ لہذا ان کی بھی مقبولیت کسی خارجی عضر کی مرہونِ منت نہیں۔

اس میں تو کوئی شک نہیں کہ فیض صاحب کے کلام میں اسقام ہیں۔ لیکن اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ ان کے کلام میں کچھ ایسی بات ہے جو دلوں کو کھینچتی ہے۔ ایک مدت کی بات ہے، اندر کمار

شمس الرحمن فاروقي ٢٢۵

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

<sup>7</sup>جرال ہندوستان کے وزیر خارجہ تھے اور دونوں ملکوں کے مابین تعلقات بہتر کرنے کی تدبیر یں کررہے تھے۔ انھوں نے اپنی کوششوں کے بارے میں یارلیمنٹ میں بیان دیتے ہوئے فیض صاحب کی نظم ''دعا'' کا آخری بند سنایا تھا اور کہا تھا کہ ہم دونوں کو بھی جاتیے کہ کھل کر بات کریں اور شکوک کی فضا ے باہر کلیں - پیظم سر وادی سینا میں شامل ہے: عشق کا سر نہاں جان تیاں ہے جس سے آج اقرار کریں اور تپش مٹ جائے حرف حق دل میں کھکتا ہے جو کانٹے کی طرح آج اظہار کریں اور خلش مٹ جائے پینظم ۱۹۲۷ء کی ہے اور اکثر لوگوں کی پڑھی پاسنی ہوئی تھی۔ کتاب میں اس پر تاریخ تصنیف ' یوم آزادی ، ۱۴ اگست ۱۹۲۷ء' درج ہے۔ اگر اس کا کوئی مخصوص پس منظر ہے تو وہ مجھے اس وقت معلوم ، یہ ایسا اور نہ اب معلوم ہے۔لیکن فیض کے بداشعار مجھے اس وقت بہت حسب حال اور بالکل نئے معلوم ہوئے، اور میرا خیال ہے بہت سے لوگوں کو ایسا محسوس ہوا تھا۔ اس کے کٹی برس بعد نیومی لزارڈ (Naomi Lazard) فیض صاحب کا ترجمہ کر رہی تھیں اور اس سلسلے میں کبھی کبھی دوستوں سے مشورہ تھی کر لیتی تھیں۔ ان میں فرینسس بریحیٹ (Frances Pritchett) بھی شامل تھیں جنھیں فیض صاحب سے دلچے پی تھی، کچھاس باعث بھی کہ وہ اپنے طالب علموں کو تھوڑا بہت فیض پڑھاتی بھی تھیں۔ ایک بار فرینسس پریچٹ نے مجھ سے کہا کہ فیض صاحب کی نظم'' دعا'' مل پڑھ کر سناؤ۔ شاید وہ اسے میری آواز میں ٹیپ پر اتارنا چاہتی تھیں۔ بہر حال، جب میں نے نظم پڑھنی شروع کی تو جھے محسوں ہوا کہ میری آوا ز بھرانے لگی ہے۔ آخری بند تک آتے آتے میری آنکھوں سے آنسو رواں ہو گئے۔ جمیح تھوڑا سا تعجب بھی ہوا کہ میں'' دعا'' کو کوئی بہت بڑی نظم نہیں سمجھتا۔ لیکن بید حقیقت اپنی جگہ ہے کہ جب میں نے اسے بآداز بلند پڑھا تواز خود آبریدہ ہو گیا۔اسے فیض صاحب کاسحریا اعجاز ہی کہنا چاہیے۔ در حقیقت فیض صاحب کے کلام میں تاثیر اتنی زبردست ہے کہ اس کے سامنے شعر گوئی کے سارے فن دھرے رہ جاتے ہیں۔ فیض صاحب ترقی پیند ضرور تھے،لیکن ان کے شعری ذوق کی نشوونما اس زمانے میں ہوئی تھی جب حسرت موہانی غزل کوایک حد تک مولانا حالی کے بتائے ہوئے راتے پر

جیسا کہ ہم دیکھ سکتے ہیں، حسرت موہانی جس غزل کی وکالت کر رہے تھے وہاں معنی کی کثرت کی جگہ معنی کی سادگی اور خیال کی بار کی کے بجانے خیال کا اکہرا پن لازمی تھا۔ ایسی غزل اس وقت کا میاب ہو سکتی تھی جب اس میں تاثر کا فوری پن ہو، تاثیر ہو، وہ چیز ہو جسے مسعود حسن رضوی اد یب نے 'ترٹ پ' سے تعبیر کیا ہے۔ جیسا کہ ہم جانتے ہیں، کلا سیکی غزل کی شعریات میں بھی ایک چیز تھی جس کا اصطلاحی نام ' کیفیت' تھا۔' کیفیت ' سے مراد ریتھی کہ شعر کی وہ خصوصیت جس کی بنا پر ہم اس نے معنی سے زیادہ اس جذباتی تاثر کو اہمیت دیں جو شعر سنتے ہی ہمارے دل یا ذہن پر مترت ہوتا ہے۔ خاہر ہے کہ اس جذباتی تاثر کو پیدا کرنے میں شعر گوئی کے بنیا دی تقاضوں کو بھی اہمیت دی جاتی تھی۔

شمس الرحمن فاروقي ۲۴۷

مثلًا به که شعر مربوط ہو، با معنی ہو، اس میں الفاظ کا اسراف نہ ہو اور الفاظ میں آپسی مناسبت ہو تو کیا خوب ۔ صرف جذبات کو ہر انگیخت کرنا کیفیت کی شرط کو پورا کرنے کے لیے کافی نہیں تھا۔ حسرت موہانی اور مسعود حسن رضوی ادیب نے ' کیفیت' کی اصطلاح کا ذکر نہیں کیا ہے۔ اس کی وجہ بیر ہے کہ ان کے خیال میں جو چیز شعر میں مقصود ہے وہ فوری تاثیر ہے۔ بات دل کولگ جائے، یہ کافی تھا۔ اس بات کو وہ طرح سے ادا کرتے تھے: جذبے میں سچائی ہو؛ جو احساس شاعر کے دل میں ہے وہی احساس قاری کے دل میں پیدا ہو جائے؛ آپ میتی ہو،لیکن اس طرح کہی جائے کہ جگ میتی معلوم ہو، دغیرہ۔ ترقی پیند شعریات جو بھی کہتی ہو، مجھے اس سے فی الحال غرض نہیں۔ کیکن فیض صاحب کا ذوق شعر اور ذوق شعر گوئی جس ماحول میں پروان چڑھا تھا وہ مولانا حالی اور مولانا حسرت موہانی کا تقمیر کردہ تھا۔ اس بات کی وضاحت کے لیے میں ایک دو ذاتی مثالیس بیان کرتا ہوں۔لڑکپن میں مجھے 3 بھی وہی سب سکھایا گیا تھا جس کا ذکر میں نے اوپر کیا۔ زمانۂ نوعمری میں حسرت موہانی کی ایک غزل میں نے بڑھی جس کامطلع تھا: روش حسن مراعات چلی جاتی ہے ہم سے اور ان سے وہی بات چلی جاتی ہے اس غزل میں جتنے شعر تھے وہ سب مجھے فوراً یاد ہو گئے اور اکثر تو ابھی تک یاد ہیں۔ ایک مدت تک میں اس غزل کواس کی سادگی حذبات،اس کی فوری تا ثیر(یعنی دل میں اتر جانے کی کیفیت) کی بنا براردو کی اعلی ترین غزالوں میں گنتا رہا۔ بہت آ ہت آ ہت ہاور بہت دیر کے بعد مجھے محسوں ہوا کہ پیے غزل تو بالکل سطحی ہے۔ دل پر اثر کرتی ہے کہ نہیں، بیہ الگ بات ہے، کیکن اس میں مسلسل لطف اندوزی کا کوئی سامان نہیں۔اس میں محض سامنے کی بات سامنے کی زمان میں کہہ دی گئی ہے ۔اس میں عشق کا کوئی ایپا تج یہ نہیں بیان ہوا، چودہ یندرہ سال کا لڑکا جس سے واقف نہ ہو: أس جفا بُو سے بايماے تمنا اب تک ہوں لطف و عنایات چلی جاتی ہے<sup>7</sup> وغیرہ۔ کئی اور برس گذرے ۔اب میں نے میر کو پڑھنا شروع کیا(یعنی میر کے کلیات کو، ان کے انتخابات کونہیں)۔ پہلی بات مجھے سہ معلوم ہوئی کہ اس زمین و بر میں میر کی بھی غزل ہے۔

دوسری بات مجھے بی محسوس ہوئی کہ اسے میر کی بہترین غزلوں میں نہیں رکھ سکتے ، لیکن اس میں بعض شعر ایسے ہیں جن پر حسرت موہانی جیسی کئی غزلیں بے دھڑک قربان ہو سکتی ہیں۔ مثلاً: روز آنے پہ نہیں نہیت عشقی موقوف عمر مجمر ایک ملاقات چلی جاتی ہے 'نسبتِ عشقی' جیسی ترکیب حسرت موہانی تو کیا ، غالب کو بھی بمشکل نصیب ہوتی۔ اور شعر میں کیفیت اس قدر ہے کہ آپ فوراً کہہ اٹھتے ہیں، کیا اچھا کہا! لیکن جب سوچنے ہیٹھے تو 'نسبتِ عشقی میں معنی کا وفور بھی نظر آتا ہے۔ اور دوسر ے مصرع میں جو دعویٰ ہے اور اس میں جو گہرائی ہے وہ نو جوانوں، نو خیزوں، نو باوگانِ گلشنِ الفت کی بساط سے باہر ہے۔ (حسرت حیلی قانیہ کا قذیہ جس طرح ردیف کے ساتھ نبھایا ہے وہ کمال فن کی دلیل ہے۔ (حسرت موہانی نے نمالقات کا قافیہ نہیں باندھا ہے۔)

دوسری مثال کے راوی مسعود حسن رضوی ادیب مرحوم ہیں۔ انھوں نے ایک بار مجھ سے بیان کیا کہ ان کے بزرگوں میں ایک صاحب تھے جنھیں غالب بالکل ناپند تھے۔ ان کے بر خلاف مسعود حسن رضوی ادیب صاحب کو غالب سے عقیدت اور محبت تھی۔ ایک بار ان بزرگ کے سامنے غالب کا ذکر چھڑ گیا تو انھوں نے حسب معمول غالب کی ندمت اور مسعود حسن رضوی ادیب صاحب نے غالب کی مدح کی۔ بالآخر ان صاحب نے کہا: اچھا، غالب کی کوئی غزل سناؤ جو تھاری نظر میں کی جس کا مطلع ہے:

کیوں جل گیا نہ، تابِ رخِ یار دیکھے کر؟ جلتا ہوں، اپنی طاقتِ دیدار دیکھے کر^ بارہ شعر کی غزل ہے اور وہ صاحب گیارہ شعر تو منھ بنائے ہوئے چپ سنتے رہے۔لیکن جب مسعود صاحب نے مقطع پڑھا: مر پھوڑنا وہ، غالبِ شوریدہ حال کا یاد آگیا جُھے، تری دیوار دیکھے کر<sup>9</sup> توان صاحب نے ایک نعرہ مارا ، اٹھ بیٹھ اور کہا، 'ایسے شعر کیوں نہیں کہتا، گڑ ہے کیوں کہتا ہے؟ واضح رہے کہ مسعود حسن رضوی ادیب صاحب نے یہ فقرہ بالکل یوں ،ی مجھے سنایا تھا اور لفظ 'گڑ ہے ' پر خاص تاکید کی تھی۔

تو جناب، غالب کے گڑمیے دلی والوں کو اور خیال بندوں کو مبارک۔ ہم تو ایسے شعر کہیں گے جن میں دل کا حال ہو اور براہ راست زبان میں بیان کیا گیا ہو۔ تاثیر کہیے، تر پ کہیے، بس ہمیں یہی مطلوب ہے۔اس کے کئی نتیج مرتب ہوئے۔ ایک تو یہ کہ غزل بہت محدود ہوگئی، دوسرا یہ کہ غزل میں نے لفظوں اور مناسبت الفاظ کی تلاش پر توجہ کم ہوئی۔ فائدہ تو بہر حال ہوا ، کہ فیض جیسے سچے شاعر کی تاثیر نے لوگوں کے دلوں کو موہ لیا۔

بیانیے کی سب سے اہم بات لائے، 'تر می دیوار۔ ُغالب کے مندرجہ ذیل شعر میں مضمون وہی ہے، لیکن غالب کے مرجانے کوصاف صاف بیان کردینے کی دجہ سے بیانیہ کیفیت کم ہوگئی ہے: مر گیا، پھوڑ کے سر، غالب وحشی، ہے ہے! بیٹھنا اُس کا وہ، آ کر، تری دیوار کے پاس<sup>1</sup> شعر زیر بحث (تری دیوار دیکھ کر) میں قابل خور بات یہ ہے کہ پہلے مصرع میں بیان پورا ہونے کے بادجود جو مزید باتیں مصرع ثانی میں کہی گئیں وہ گذشتہ بیان پر ترقی کا حکم رکھتی ہیں۔اگران میں سے کوئی بات کم کر دیچیے تو شعر کی کیفیت ادھوری رہے گی لیکن تاثیر باقی رہے گی۔ غالب چونکہ خیال بند شاعر ہیں اس لیے ان کے یہاں کیفیت کے اشعار کم میں اور خواجہ میر دردیا میر کے ہم یا یہ نہیں ہیں۔ کیفیت کے حامل اعلیٰ درج کے شعر درکار ہوں تو سینیے، درد: آتشِ <sup>ع</sup>شق قهر آفت ç ایک لیجلی سی آن پڑتی ہے ي آخرالامر آه کيا ہو گا سیجھ تمھارے بھی دھیان بڑتی ہے<sup>اا</sup> دیکھیے شعر میں مناسبت الفاظ اور ترقی معنی اسے کہتے ہیں۔ پہلے تو آتش کہا، پھر اس سے ہڑی بات قہر کا ذکر کیا، پھر اس برتر قی کر کے آفت کہا۔ اور آخر کار بچل کے آن بڑنے کا استعادہ لائے کہ اس میں آتش، قہر اور آفت نتیوں موجود ہیں اور بجلی کا ٹوٹ کر گرنا فوری اعتبار سے انسانی تج بات میں سب سے زبادہ خوف آگیں اور تباہ کن ہے۔ الگے شعر میں 'آخر کار' کی جگہ' آخرالامز کہا جس میں زیادہ وسعت اور قطعیت ہے کیونکہ اس میں متکلم اور مخاطب دونوں کے انجام کا احساس ہوتا ہے۔ مخاطب کوئی دوست ہے، یا شاید خود معثوق ہے، یا شاید متکلم خود اینے ہی کو سمجھا رہا ہے کہ یار تیرا کیا حشر ہو گا اور تیرے معثوق کو تو تجھ ہے کوئی مطلب ہی نہیں۔ ذرا سوچ تیری زندگی کدھر جارہی ہے۔ بیانید کمل ہے اور بیداشعارانسانی سروکار اور تشویش سے بھرے ہوئے استفہام چھوڑ جاتے ہیں۔ فیض کی مشہورنظم''زنداں کی ایک صبح'' یوں شروع ہوتی ہے۔ پیکروں کی جگمگاہٹ اور ان کے غیر متوقع اجماع کے باعث می مصر ع بجا طور پر ب انتہا مشہور میں:

شمس الرحمن فاروقي ۲۳۳

رات باقی تھی ابھی جب سر پالیں آ کر چاند نے مجھ سے کہا ..... ''جاگ سحر آئی ہے جاگ إس شب جو مئ خواب ترا حصه تھی جام کے لب سے بتر جام اتر آئی ہے" ہم دیکھ سکتے ہیں کہ بہ مصرعے تاثیر اور ڈراما سے بھرے ہوئے ہیں، بلکہ تاثیر کا کچھ سبب مصرعوں کی ڈرامائیت بھی ہے۔لیکن جب آپ غور کرنے بیٹھیں گے تب آپ کو معلوم ہوگا کہ بیانیہ صحیح معنی میں قائم ہی نہیں ہوا، کیفیت کہاں ہے آئے؟ متن میں اس بات کا کوئی اشارہ نہیں کہ ضبح کی آمد کی خبر دینے کے لیے جاند ہی کا سر بالیں آنا کیوں ضروری تھا؟ بیہ کام تو ستارہ صبح، پانسیم سحر بہتر انجام دے سکتے تھے۔ اور جاند تو منبح ہونے کے بہت پہلے غروب ہو جاتا ہے، منبح کاذب کے وقت یا اس کے کچھ ই 👘 پہلے جاند کہاں؟ لیعنی'جاند کیوں' ، اور'جاند کہاں' دونوں سوال تھنۂ جواب رہ جاتے ہیں۔ پھر کہا کہ جاند ، چی نے خبر دی کہ 'سحر آئی ہے۔' یعنی صبح ہو چک ہے۔ تو پھر'رات باقی تھی ابھی' کہنے کا کیا مطلب تھا؟ پھر کہا کہ جاند نے متکلم کو مطلع کیا کہ اب تیرے لیے نیند کی میعاد ختم ہوگئی ہے۔لیکن اس استعارے کو پورا کرنے کے لیے نیز جام کے بعد تک لانا ضروری تھا۔ موجودہ صورت میں مصرع ادھورا محسوس ہوتا ہے۔لیکن تاثیر کو بھر یور کرنے کے لیے یہی کافی تھا کہ فیض صاحب کے محبوب الفاظ میں بعض یہاں موجود ہیں: چاند،رات/شب،سحر،خواب، ہے، جام۔ بس انھیں کو الٹ پھیر کر مصرع تیار ہو گئے ہیں۔ لیکن انھیں جس طرح پیکروں میں برویا گیا ہے اس کی بنا پر الفاظ کا اکہرا پن غائب ہو جاتا ہے، ایک روثن شبیہ ہمارے ذہن میں طلوع ہوتی ہے۔ یہی کمال ہے۔ فیض صاحب کی استعارہ آمیز پیکر سازی بھی ان کے مصرعوں کی قوت اور تاثیر میں اضافیہ کرتی ہے۔ اسی نظم میں شروع کے حار مصرعوں کے بعد یہ جادوا ثر مصر عے بھی آتے ہیں: جابحا رقص میں آنے لگے جاندی کے بھنور جاند کے ہاتھ سے تاروں کے کنول گر گر کر ڈویتے، تیرتے، مرجعاتے رہے، کھلتے رہے<sup>11</sup> نظم کا کردار قائم کرنے میں ان مصرعوں کا کوئی دخل نہیں۔ ذرا سے غور کے بعد معلوم ہوجاتا

ہے کہ بیہ مصرع در حقیقت معنی سے بے نیاز ہیں اور صرف پیکروں کی جگمگاہٹ کے زور پر قائم ہیں۔ پیکر کی خوبصورتی، اس کا فوری پن، اس کی ندرت، بیبھی فیض کی دستار کمال کے لعل و گہر ہیں۔ ممکن ہے اثر لکھنوی نے اسی بنا پر فیض کے کلام کو'قوس قزح کے عکاس بادلوں سے ست رنگی بارش' سے تعبیر کیا ہو۔ اثر صاحب کی زبان غیر تنقیدی ہے، میں ایسا جملہ ہر گزنہیں لکھ سکتا، لیکن اس کے پیچھے ایک صدافت ہے جس سے میں کیا، کوئی بھی انکار نہیں کرسکتا۔

کم لوگوں نے اس بات پر غور کیا ہے کہ فیض کے کلام کی روانی، یا تغسی نے ان کے کلام کو خاص و عام تک پہنچانے میں اہم کردار ادا کیا ہے۔ ہماری کلا سی شعریات میں روانی کو کلام کی خوبی یا کامیابی کا ضامن قرار دیا ہے۔ خسرو نے اپنے دیبا چوں میں روانی پر بہت باریک اور لطیف گفتگو کی ہے۔ فارس سے پہلے عربی میں بھی روانی کو شعر کی اہم خوبی کہا گیا۔ یہ الگ بات ہے کہ روانی کی تعریف کہیں بیان نہیں کی گئی ہے۔ شاید اس لیے کہ روانی کی تعریف ممکن نہیں ہے۔ کلام کی موزونیت کی طرح روانی بھی محسوس کرنے کی چیز ہے، ثابت کرنے کی نہیں۔ لیکن جس طرح موزونیت بھی کلام کی بنیادی عضر کے طور پر ہر جگہ رائج ہے، ثابت کرنے کی نہیں۔ لیکن جس طرح موزونیت بھی کلام ک ایس ہے کہ وہ موزونیت کا تقاضا کرتی ہے، اس طرح شعر میں روانی بھی ایک تسلیم شدہ حقیقت ہے۔ یہی بات الفارابی نے ذرا اور ڈھنگ سے کہی تھی ۔ ان طرح شعر میں روانی بھی ایک تسلیم شدہ حقیقت ہے۔ یہی فطری صفت ہے۔

عرب تہذیب میں شعر کو بآواز بلند سنانا اور شعر کہنا دونوں کیساں اہمیت کے حامل تھے۔ وہاں شعر خوانی کی بھی تعلیم ہوتی تھی۔خلیل ابن احمد نے شعر کو اصلاً اور اصولاً آوازوں کا مجموعہ کہا ہے۔ جاحظ نے کلام کی روانی سے بحث کی ہے اور آخر میں ہیہ کہا ہے کہ جب پورا مصرع ایک لفظ کا تھم رکھے اور ایک لفظ محض ایک آواز کا تھم رکھے تو ایسے کلام کو رواں کہا جائے گا۔

ہمارے یہاں دکن سے لے کر دہلی کے شعرانے روانی کو مطلق حقیقت اور شعر کی بڑی صفت مانا ہے۔ میں بید تو نہیں کہوں گا کہ جن شعرا کے کلام میں روانی زیادہ ہے وہ زیادہ مقبول ہوئے ہیں، مگر بیہ ضرور کہوں گا کہ ہمارے مقبول ترین شعرا میں میر، میر انیس اور اقبال کا کلام دوسروں کے بذياد جلد ٨، ٢٠١٤ء

مقابلے میں زبادہ روانی کا حامل ہے۔ جدید زمانے کے بڑے شعرا میں فیض اور میرا جی کا کلام مجھے سب سے زیادہ رواں لگتا ہے۔ شہرتوں کے قائم ہونے اور فہرست استناد (canon) میں شامل ہونے کے لیے شعر کی خوبی کے علاوہ کئی یا تیں ضروری ہیں۔ کون کہہ سکتا ہے کہ آج غالب کی شہرت اتنی ہی اور اسی درج کی ہوتی اگر مقدمهٔ شعر و شاعری ، یاد گار غالب اور محاسن کلام غالب نه کھی گئ ہوتیں؟ لہذا بیضروری نہیں کہ اگر میراجی کا کلام فیض کے کلام کے برابر روانی کا حامل ہے تو میرا جی کی مقبولیت اور شہرت بھی فیض صاحب جتنی ہو۔ فیض کے یہاں ایک اور بات مجھے بہت اہم معلوم ہوتی ہے: وہ اپنے شعر میں ہم کو شریک کر لیتے ہیں کیکن ہم پر کوئی ذمہ داری نہیں ڈالتے۔ وہ ہمیں عمل یا جد و جہد یا انقلاب کی راہ میں گامزن ہونے کی ترغیب تو کیا، پیغام بھی نہیں دیتے ۔ان کا انقلاب، یا انقلابی کشکش ہمیں شریک کر لیتی ہے لیکن ہم ہے کوئی تقاضانہیں کرتی: اب کوچہ دلبر کا رہرو، رہزن بھی نے تو بات نے پہرے سے عدو ٹلتے ہی نہیں اور رات برابر جاتی ہے مصر عوں میں کیا ردانی ادر کیا شکفتگی ہے، ادر ہم دیکھ رہے ہیں کہ وہاں کچھ ہو رہا ہے، یا ہونے والا ہے۔ ہمیں کوچۂ دلبر کے رہرو اور اس کے طریق کار میں دلچی ہے اور ہم اس کے انجام کے بارے میں پر امید بھی ہیں اور شاید کچھ مشوش بھی ہیں۔ فیض صاحب ہمیں خبر دے رہے ہیں اور ہم اس خبر میں شریک ہو کر کوجۂ دلبر کے رہرو کے انقلابی بروگرام میں بھی شریک ہوجاتے ہیں۔نظم''ویتقل دجہ ریک'' میں بہ بات بالکل کھل کر سامنے آتی ہے۔ ہمیں مژدہ سنایا جا رہا ہے۔ بیر بھی کہا جا رہا ہے کہ 'ہم' (جس میں آپ بھی شامل ہیں، جیسا کہ نظم کے آخر میں واضح بھی کردیا گیا ہے) اس منتقبل کے حصہ دار ہیں جس کی نویدنظم میں دی جارہی ہے۔لیکن ہمیں خود کچھ کرمانہیں ہے۔ لازم ہے کہ وہ وقت آئے گا اور لازم ہے کہ ہم بھی اس کے شاہد اور شریک ہوں گے۔ فیض صاحب ہمیں مجبور نہیں کرتے، نہ ترغیب دیتے ہیں۔ ان کی نظموں غزلوں میں متکلم سمبھی تھوڑا بہت محزون نظر آتا ہے، کیکن زیادہ تر وہ شاہد ہے، یا خبر رساں ہے۔ ہمارے اوپر کوئی

بوجه عائد نہیں کرتا کہ تم بھی متعلم کا ساتھ دو، یا ان قوتوں کا ساتھ دو جو مصروف جد و جہد ہیں۔ اس طرح ہم انقلاب، یا جد و جہد، یا کشکش میں شریک نہ ہوتے ہوئے بھی شریک ہو جاتے ہیں۔ افلاطون نے شاعری اور خاص کر رزمیہ اور المیہ پر الزام لگا یا تھا کہ ان میں قوت جاذبہ ہے۔ یعنی جب ہم کسی المیے کو اسٹیج پر دیکھتے ہیں، یا اسٹیج پر کسی رزمیے کی قرائت کے وقت سامعین میں موجود ہیں تو ہم ان واقعات اور معاملات میں شریک ہو جاتے ہیں جن کا حال یا بیان ہم اسٹیج پر دیکے ہو سن رہے ہیں۔ یعنی حب ہم کسی المیے کو اسٹیج پر دیکھتے ہیں، یا اسٹیج پر کسی رزمیے کی قرائت کے وقت سامعین میں موجود ہیں تو ہم ان واقعات اور معاملات میں شریک ہو جاتے ہیں جن کا حال یا بیان ہم اسٹیج پر دیکھ یا سن رہے ہیں۔ یعنی سامع کی حیثیت محض تماشا کی کی نہیں، بلکہ سا جھے دار کی ہے۔ وہ جو دیکھتا ہے اس میں جذب ہو جاتا ہے۔ لہٰذا اسٹیج پر بیان کیے ہوئے یا دکھائے ہوئے واقعات سامع کی شخصیت کا حصہ بن جاتے ہیں۔ اس طرح ، اگران واقعات اور حالات میں منفی باتوں کو پیش کیا گیا ہے، مثلاً نفرت،

افلاطون کے اس اعتراض کا جواب کی طرح دیا گیا ہے اور سب سے اہم جواب ارسطو کا ہے۔ اس کاجواب نفسیات کے عالم سے ہے، کہ اسٹیج پر منفی مناظر اگر دکھاتے جاتے ہیں تو ان کے ذریعے ہمارے منفی جذبات ہر اعلیخت تو ہوتے ہیں، لیکن ہر ایلیخت کی کے ذریعے ان جذبات کا تعقیہ یا اخراج ہو جاتا ہے۔ تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہ نہ یہ جواب کافی ہے اور نہ تنقیح کاعمل ہی حقیقی یا کافی ہے۔ نطشہ نے بڑی عدہ بات کہی تھی کہ اگر تم قعر ہاویہ کے اندر دریا تک گھورتے رہوتو قعر ہاویہ بھی تمھارے اندر گھورنا شروع کر دے گا۔ اس کی مراد یہی تھی کہ دیکھنے یا سنے کاعمل ہی طرف میں ہوتا۔ فیض صاحب کا کلام ہمیں ترغیب عمل نہیں دیتا لیکن ہمیں عمل میں شریک ضرور کر دیتا ہے۔ دیکھیے ''اے روشنیوں کے شہر'' کے اختنامی مصرعے ہیں:

شب خوں سے منھ چھیر نہ جائے ارمانوں کی رو خیر ہو تیری لیلاؤں کی، ان سب سے کہہ دو آن کی شب جب دیے جلائیں، اونچی رکھیں کو<sup>10</sup> آخری مصرع کیا بولتا ہوا رواں مصرع ہے۔اس کے سحر کے آگے ہماری تنقیدی حس ماند پڑ جاتی ہے۔لیکن غور کرنے پر معلوم ہوتا ہے کہ لفظ <sup>د</sup>لیلاؤں' نہایت خواصورت ہے اور دل کو چھو لیتا ہے لیکن ہیے کہیں ظاہر نہیں ہوتا کہ وہاں لیلائیں ہیں بھی۔شاید صرف چڑ ملیس ہیں، کیونکہ روشنیوں کا شہر تو ہجر کی بے نور شہر پناہ کے بیچھے چھیا ہوا ہے۔ لیکن ہم یقین کر لیتے ہیں کہ وہاں لیلائیں ہیں، روش رخ اور روثن لباس اور وہ شہر میں (شاید اس کی فصیلوں پر ) چراغ روثن کرتی ہیں۔کسی سے کہا جا رہا ہے کہ وہ ان سے کہہ دے کہ وہ اس شب چراغوں کی لوس اونچی رکھیں۔ ہمارا کوئی کامنہیں، لیلا وُں تک متکلم کا پیغام پہنچانے والا کوئی نا معلوہ شخص ہے، ہماری کوئی ذمہ داری نہیں۔لیلا وُں کے ہاتھ شل تو نہیں ہو گئے؟ ہمیں نہیں معلوم اور نہ ہی متکلم اس باب میں کچھ جانتا ہے۔ چراغ کی لو او خچی کرنے والیوں کو کچھ خطرہ ہے کہ نہیں، ہمیں نہیں معلوم اور نہ ہی متکلم کو معلوم ہے۔ ید سب ہے، لیکن ہم متلم کی اس تشویش میں شریک ہیں کہ ارمانوں کی رو (یہ فقرہ ذراقلمی ہو گیا، کیکن خیر) کا منھ شب خونیوں کی بلغار سے پھر نہ جائے۔ ہم بھی دل سے بصد ہیں اور ہمیں یقین ہے کہ بے نور شہر پناہ کے پیچھے لیلائیں ہیں اور ان کا کام ہے چراغوں کی لویں او خچی رکھنا۔ ہمیں کچھ نہیں کرنا ہے، متکلم کوبھی کچھ نہیں کرنا ہے، صرف بیان کرنا ہے۔لیکن نظم پڑھ کریا سن کرہم بھی شب خونیوں کے خلاف جنگ میں شریک ہو جاتے ہیں۔ " ملاقات، ۲۱ بھی اسی طرح کی نظم ہے۔ اس کا آغاز اس قدر خوبصورت اور شاندار ہے کہ اسے جدیدنظم میں نے نظیر کہہ سکتے ہیں۔ کاش کے اگلے سب مصرعے بھی اپنے ہی زور اور حسن کے حامل ہوتے۔ نظم میں عمل یا انقلاب کا کام دو دھندلی ہستیوں کے سپر د ہے: منگلم کی صدا جو نہر خوں ہے اور جس لڑکی سے منتکلم بات کر رہا ہے اس کی باہوں میں سلگتا ہوا اس کاغم۔ 'ہم' نے جگر میں ٹوٹ کر ا لیے ہوئے تیروں کونوج کر ہرایک کا میشہ بنالیا ہے۔لیکن اس سے کیا کام لیں گے، بیرابھی واضح نہیں ہوا کہ مژدہ سنائی دیتا ہے کہ اس رات نے جوغم دیا ہے وہ سحر کا یقیں بنا ہے۔ خلاہر ہے کہ بید سحر ہم سب کے لیے ہے، کیکن ہم صرف اس لیے اس میں شراکت دار ہیں کہ فیض کی نظم ہمیں بیرسب بتا رہی ہے۔ فیض کی نظم نے ہمارے ذہنوں کو انقلابی بنا دیا ہے لیکن ہمیں اپنے جگر میں چیھے ہوئے تیر بھی نہیں نوینے یڑے ہیں۔اس سے بڑا کمال شعری کیا ہوگا کہ پیظم ہم سب کے لیے تسلی اور تیقن پیدا کرتی ہے اور ہم *سے کچھ* تقاضانہیں کرتی۔ بیہ خالی خولی رجائیت نہیں ہے (اگرچہ پیظم بھی کبھی اس طرف جاتی ہوئی لگتی ضرورے)، یہ شعر کی وہ قوت ہے جس کی طرف افلاطون نے اشارہ کیا تھا۔

مجھے ہی کہنے میں کوئی تکلف نہیں کہ فیض صاحب اگر ترقی پیند شعریات کا لحاظ ہر وقت نہ رکھتے تو ان کی دنیاے شعر بہت متنوع اور رنگارنگ ہوتی۔ لیکن میں یہ بھی کہتا ہوں کہ فیض نے استعارے اور پیکر کو مرکزیت دے کر اپنی شاعری میں پھر بھی وہ قوت پیدا کر لی جو ترقی پیند شعریات کے بس کی نہیں تھی۔ اس کی وجہ شاید سے ہے کہ انھیں فرد کا، مجرد اور تنہا انسان کا احساس بہت شدید تھا۔ وہ 'عوام' کی بے شار بھیڑ سے زیادہ 'ایک انسان' کے شاعر ہیں۔ اگر اییا نہ ہوتو ان کے یہاں فرد کی مرکزیت اور انفرادی زندگی کی معنویت کا احساس اس فدر نمایاں نہ ہوتا۔ فیض صاحب کو پڑھتے ہوئے ہمیں خودا پنی اہمیت اور معنویت کا احساس ہوتا ہے۔

ہمارے یہاں میتھیو آرنلڈ کا قول ایک زمانے میں بے انتہا مقبول تھا کہ 'شاعری نفذ حیات ہے۔'اس کو اصول بنا کرہم نے جد بدشاعر سے طرح طرح کی توقعات ماندھیں، بلکہ تقاضے کے۔لیکن آربلڈ کا قول یہ بھی تو ہے کہ شاعری ہمارے لیے زندگی کی تعبیر کرتی ہے ( interprets life for us)، ہمیں تسلی دیتی ہے (consoles us)، ہمیں تقویت دیتی ہے، ہماری ہمت بندھاتی ہے (sustains us)۔ ہوسکتا ہے بیرسب کرنے کے لیے بچاری شاعری کو نقد حیات کے پایڑ بھی بیلنے یڑتے ہوں، مگر میں تو رومی اور میر کے یہاں سے وہ تقویت حاصل کرتا ہوں جو کارزار حیات میں مجھے میری اہمیت کا احساس دلاتی ہے، مجھے بتاتی ہے کہ تھیک ہے، کا ئنات بہت معاند اور مخالف ہے، تھیک ہے اس رزم گاہِ حیات میں تمھاری ہتی پر کاہ سے زیادہ نہیں، بلکہ اس سے بھی کم ہے، کیکن پھر بھی تم این جگه بر ایک وجود ہو۔ نوبل انعام یافتہ ماہر طبیعیات اسٹیون وائن برگ (Steven Weinberg) نے لکھا ہے کہ مجھے اب کا ئنات کی فہم پہلے سے زیادہ ہے، کیکن جتنا ہی میری فہم بڑھتی ہے، اتنا ہی میں د کیتا ہوں کہ کا ننات کا مقصد کچھنہیں۔لیکن میر ہم سے کہہ دیتے ہیں: تجلسِ آفاق میں پردانہ ساں سب میر کی طرح ردمی بھی مجھےاپنی اہمیت کا احساس دلاتے ہیں: نورِ فلک است این تن خاکی ما ریٹک ملک آمد است جالاکی

گه رشک بَرُد فرشته از پاکی ما گه بگریزد دیو ز بی باکی ما<sup>۱۸</sup> ېر گوړ من آن کو گذرد، مت شود ور زیست کند، تا به ابد مست شود در ۲۶ رود، ۶۶ به مد مست شود در خاک رود، گور و لحد مست شود<sup>۱۹</sup> یہ ہے فرد کی خود اعتادی۔ اسے نصور انسان وغیرہ نام دے کے اس کی تو ہین نہ کیجیے۔ رومی اتنے بیوتوف نہیں کہ بیرنہ جانتے ہوں کہ جو کچھ میں کہہ رہا ہوں سب مجذوب کی بڑ جیسا ہے۔لیکن ہمیں تو اس سے تقویت ہوتی ہے کہ اللہ اللہ ہم بھی ایسے ہیں کہ ہمارے بارے میں ایسا کہا جاتا ہے۔ رہی مجذوب کی بڑ، تو فیض صاحب کیا کم ہیں: جور کے تو کوہ گراں تھے ہم، جو چلے تو جاں سے گذر گئے رہ یار ہم نے قدم قدم تحقی یادگار بنا دیا ۲۰ تىمىس الىر د کمچہ لیجیے، بیہ انسان کی عظمت کا اعلان نہیں، اپنی عظمت کا اعلان ہے۔ اب بھی یفتین نہ آئے تو مير کوس کيچے: ہیں مشتِ خاک لیکن جو کچھ ہیں میر ہم ہیں مقدور سے زیادہ مقدور ہے ہمارا<sup>۲۱</sup> مقدور سے زیادہ مقدور نہ ہوتا تو رک کر کوہ گراں بن جانے اور چل کر منزل جاں کو لائگھ جانے کا نامکن کام کیوں کرانجام دے سکتے؟ الیانہیں ہے کہ رومی کے یہاں موت کے مراحل نہیں ہیں، یا وہ ان کی آزمائنوں سے گذرنے سے گریز کرتے ہوں۔سنے: با درد بساز چون دوای تو منم در س منگر که آشنای تو منم

لملسط

شمس الرحمن فاروقي

گر کشته شدی، مگو که من کشته شدم شکرانه بده که خون بهای تو منم<sup>۲۲</sup> اوراس کے بعد کی منزل بیہ ہے: . در عالم گل <sup>سمخ</sup> نہانی ماسیم دارندهٔ ملک جاودانی ماییم چوں از ظلماتِ آب و گل بگذشتیم هم خفر و هم آبِ زندگانی ماییم<sup>۳۳</sup> ہماری شاعری میں میر سے زیادہ کسی کوانی، یعنی بطور فرد ہم/ میں کی اہمیت کا احساس نہیں۔ کوچۂ یار میں لہو بہا کر اور خاک رہ ہو کر پڑ رہنے یا غبار نا تواں کے روپ میں کو بکو اڑتے رہنے کی بات ٹھیک ہے، لیکن میر کے یہاں ایک فرد بھی ہے جو اپنی ہی سنتا ہے اور اپنی ہی کرتا ہے۔ وہ کسی کا محکوم نېيں،معشوق کا بھی نہيں: مشکل بہت ہے ہم سا پھر کوئی ہاتھ آنا یوں مارنا تو پیارے آسان ہے ہمارا ہم وے ہیں سن رکھو تم مر جائیں رک کے یک جا کیا کوچہ کوچہ پھرنا عنوان ہے ہمارا ماہیتِ دو عالم کھاتی پھرے ہے غوطے یک قطرہ خون ہے دل طوفان ہے ہمارا ۲۴ بجلی سے یوں چیکے بہت پر بات کہتے ہو کیے جوں ابر ساری خلق پر ہوں اب تو چھایا ایک میں ۲۵ جھک کے سلام کسو کو کرنا سجدہ ہی ہو جاتا ہے سر جاوے گو اس میں میرا سر نہ فرو میں لاؤں گا ۲۶ فیض صاحب کے مزاج کی محزونی اور شکوہ شجی انھیں ان منزلوں تک نہیں آنے دیتی، لیکن وہ

ہمیں اپنی اہمیت کا احساس دلانے کا کوئی موقع ہاتھ سے نہیں جانے دیتے۔ فیض صاحب ہمیں اس بات

## حواله جات

- \* معروف ادیب، نقاد اورفکشن نگار۔ الہ آباد، انڈیا۔
- ا۔ فیض احد فیض،''مرے دل مرے مسافر''، نیں خه بہائیے وفا (لاہور: مکتبۂ کارواں، س ن)،ص۷۵۵۔
  - ۲۔ فیض احرفیض،''سر وادی سینا''، نسبخہ ہائے وفا،ص۲۲۴۔
    - ۳۔ ایضا،ص۳۲۳۔
- ۴ مسرت موہانی، کلیاتِ حسدت مدوہانی، حصہ اول (لاہور: مکتبۂ معین الادب، ۲۷۱۶ء) ، ص۲۷۱۔
  - ۵۔ ایضاً،ص ۷۷ا۔
    - ۲۔ ایضاً۔
- 2- میرتقی میر، کلیات مید ، جلد اول، دیوان اول (نئی دبلی: قومی کونسل برائے فروغ اردو زبان، ۱۰۳۰-)، ص۲۹۶-
- ۸۔ میرزا اسداللہ خال غالب، دیہوا<sub>نِ</sub> غالب ، نٹر عرض، مرتب امتیاز علی خال عرض (لاہور بمجلس ترقی ادب، ۲۰۱۱ء)، ص۲۰۳۲
  - ۹۔ ایضاً،ص۲۰۳۔
  - •ا۔ ای*ضاً،*ص•۲۱۔
  - اا۔ خواجہ میر درد، دیوان میر درد، مرتب کلب علی خال فاکن (لاہور: آئینہ ادب، ۱۹۸۸ء)، ص ۱۳۲۔
    - ۲۱۔ فیض احمد فیض، ''دستِ صبا''، نسبہ ہائے وفا، ص ۸۱۔
      - ۳۱۔ ایضاً۔
    - ۸۲- فیض احر فیض،"زندان نامهٔ'، نسبخه مبائ<sub>ے</sub> وفا،ص ۲۲۷-
      - ۵۱۔ ایضاً،ص۲۵۹۔
      - ۱۷\_ ایشا، ص۲۳۴\_
      - ۷۱۷ میرتقی میر، کلیات میر، جلداول، دیوان اول، ۲۲۱۔
- ۸۰ محم جلال الدین رومی، کسلیساتِ دیسوانِ شسمسس تبریسزی ، با مقدمه وضح محم عباسی ( تهران: انتشارات نشر طلوع، ۱۳۲۹ش)،ص۳–۱۳۴۲۔

ترجمہ: ہمارا بیے خاکی بدن آسان کا نور ہے، ہماری با خبری اور سبک روحی فرشتوں کے لیے باعثِ رشک ہے، کبھی ہماری پا کیزگی پر فرشتے رشک کرتے ہیں، کبھی ہماری بے با کی سے شیطان بھی راہِ فرار اختیار کر لیتا ہے۔

۱۹۔ ایضاً، ص۲۷۳۱۔

ترجمہ: میری قبر پر جوبھی آئے گا، مست ہو جائے گا، اگر زندہ رہا تو ابد تک مست رہے گا، اگر وہ سمندر میں چلا جائے گا تو سمندر مست ہو جائے گا اور اس کی موجیس اس کی مستی کا اظہار ہوں گی، اگر وہ سپر د خاک ہوا تو قبر مست ہو جائے گی۔

۲۰ فیض احرفیض، "دست تر سنگ"، نسبخه بائے وفا، ص ۳۵۵۔

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

درد، خواج میر - دیوان می<sub>د</sub> در د - مرتب کلب علی خان فائق - لاہور: آئینہ ادب، ۱۹۸۸ء۔ رومی، محمد جلال الدین - کلیاتِ دیوانِ شمس تبریزی - با مقدمہ وضحیح محمد عبای - تہران: انتثارات نشر طلوع، ۱۳۶۱ ش -غالب، میرزا اسد اللہ خاں - دیوان غالب - نشر عرش - مرتب امتیاز علی خاں عرش - لاہور: مجلس ترقی ادب، ۲۰۱۱ء۔ فیض، فیض احمد- نسب خه بیائے وفا - لاہور: مکتبہ کارواں، س ن-موبانی، حسرت - کلیاتِ حسرت موبانی - لاہور: مکتبہ معین الادب، ۲۵۹۶ء۔ میر، میرتقی - کلیات میر - جلد اول نی دبلی: قومی کونس برائے فروغ اردو زبان، ۲۰۱۳ء۔

صائمه على \*

## جدید اردو غزل میں ہندی زبان کے اثرات: ایک جائزہ

سائمه على ٢٣٣

كمتعلق لكصترين:

یجی ہند اسلامی تہذیب دلی کے بعد دکن میں پروان چڑھی، جس کا اظہار اس مشترک زبان ہندی اور اُردو میں بطریق احسن ہوتا رہا۔ ہاں بی ضرور تھا کہ مخصوص مذہبی و معاشرتی ماحول اور اس کے ہندی اور اُردو میں نظریت احسن ہوتا رہا۔ ہاں بی ضرور تھا کہ مخصوص مذہبی و معاشرتی ماحول اور اس کے ہم آ داب اور مذہبی و معاشرتی رسومات وغیرہ۔ بی صورت حال تحریر میں بھی تھی لیکن اس میں زیادہ زور ہم موضوع کے بیان میں ہوتا مصنف کے مذہب پر نہیں۔ ملک محمد جاکسی کی پد دماوت ہو یا پنڈت دیا شکر موضوع کے اختلاف کے باوجود ان کی زبان موضوع کی معاشرتی فضا سے ہم آ ہنگ ہے۔ اور موضوع کے اختلاف کے باوجود ان کی زبان موضوع کی معاشرتی فضا سے ہم آ ہنگ ہے۔ مسلم شعرا موضوع کے اختلاف کے باوجود ان کی زبان موضوع کی معاشرتی فضا سے ہم آ ہنگ ہے۔ مسلم شعرا عناصر سے بہت زیادہ تھی۔ اس لیے ڈاکٹر تارا چند کا ہی کہنا درست ہے کہ: جب بھی ہندوں یا مسلمانوں کا تخلیق شعور ایک نیچ پر کام کرتا ہے تو دہ ہندی استعمال

مسلمانوں نے ہندوستان میں اسی رابطے کی زبان کو فروغ دیا جس کا مقصد مقامی لوگوں سے میل جول تھا۔ اس کا سب سے بڑا ذریعہ مسلم صوفیہ تھے جنہوں نے مقامی زبان میں عوام سے رابطہ کیا۔ اس طرح رائح الوقت اُردو میں عربی فارس کے ساتھ مقامی زبانوں کے الفاظ بھی شامل ہوئے۔ ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار کے مطابق: فاتح مسلمانوں نے اپنی زبانوں (عربی، فارسی، ترکی) کو یہاں نافذ نہیں کیا بلکہ یہاں کی زبانوں کو عام کاروبار زندگی میں ساجی را بطے کے طور پر اختیار کیا لیکن ان زبانوں کے لیے دیوناگری رسم الخط کے بجامے اپنے رسم الخط کو رواج دیا اور یہاں کے صوتی مزاج کے مطابق اس میں مناسب تبدیلیاں کیں۔

ہندوؤں اور مسلمانوں میں اس لسانی ہم آ ہنگی کو دیکھتے ہوئے انگریز حکمرانوں نے ہندو مسلم لسانی تفسیم کی کوشش فورٹ ولیم کالج کے ذریعے کی۔ بیکالج بنیا دی طور پر انگریز ملاز مین کو مقامی زبانیں سکھانے کے لیے قائم کیا گیا تھا۔ اس مقصد کے لیےکالج کے ہندوستانی شعب کے سربراہ گل کرسٹ نے نصابی کتب لکھوا کیں کیوں کہ اس سے پہلے آ سان اردو نثر کے نمونے موجود نہیں تھے چنا نچہ انھوں نے مسلمانوں اور ہندوؤں کے تہذیبی ورثے سے قصے کہانیوں کو آ سان اردو میں ترجمہ کرایا۔ اس کام کے لیے بالتر تیب مسلم اور ہندو مصنفین کا انتخاب کیا گیا۔ یہاں شعوری طور پر ہندو اور مسلم مصنفین کی ان میں مذہبی، تہذیبی اور لسانی اختلاف نمایاں تھا، بقول ڈ اکٹر سہیل بخاری : کتابوں میں مذہبی، تہذیبی اور لسانی اختلاف نمایاں تھا، بقول ڈ اکٹر سہیل بخاری : کی تماں ہندی والوں نے لیے نا قابل فہم بن جائے۔

اسی کالج میں للو لال کوی نے بھ تحوت تحیتا کے ایک جسے کا ترجمہ پر دیم سا تحر کے نام سے کیا۔ اس ترجع میں عربی فاری کے رائج العام الفاظ کے بدلے بھاشا اور سنسکرت کے الفاظ استعال کیے گئے، ساتھ ہی اسے فارسی کے بجامے دیونا گری رسم الخط میں لکھا گیا۔ اس کتاب کو ہندو طبقے میں بڑی مقبولیت ملی۔ اس کے بعد بندر بنج سنسکرت اور بھاشا الفاظ کے اضافے، عربی فارسی الفاظ کے اخراج اور دیونا گری رسم الخط کے ساتھ اس زبان کو ''ہندی' کے نام سے منسوب کیا جانے لگا۔ وقت کے ساتھ لسانی سطح پر بھی ہندی اُردو مغائرت بڑھتی گئی۔

لکھنوی معاشر نے کی شاکنتگی اور نفاست پندی نے ہندی الفاظ کو غیر فضیح جانا اور فارسی کی لطافت کو ترجیح دی۔ ناسخ کی اصلاح زبان کی تحریک نے شاعری میں ہندی الفاظ کا داخلہ قانونی طور پر ہند کر دیا چنا نچہ عرصے تک ہماری شاعری بالخصوص غزل کی زبان فارسی محور کے گرد گھومتی رہی جس سے زبان کی دل کشی اور لطافت تو ضرور بڑھ گئی لیکن ہیہ ہندی زبان کے الفاظ کی کشش اور اس زبان سے

صائمه على ٢٣٥

بنیاد جلد ۸، ۱۷۰۷ء

LUL

صائبه على

ڈاکٹر گو پی چند نارنگ کے مطابق:

rn'L

اُردد غزل مقامی ماحول اور ہندوستانی تہذیب سے گہرے طور پر متاثر رہی ہے ۔گواس کا ڈھانچا ایرانی بے لیکن ہداینے انداز قد سے فارس غزل سے الگ پیچانی جاتی ہے اس کی پشت پر جو تہذیبی تصور ہے وہ مشترک تہذیب با گنگا جمنی تہذیب کا تصور جسے صدیوں کے میل جول نے تعمیر کیا۔ یہ تہذیق تصور ایران و توران سے کچھ امور و علامات مستعار لیتا ہے مگر بیہ بنیادی طور پر ہندوستانی ہے اور ہندوستان ہی کی آب و ہوا یہاں کے ذہن و مزاج اور معاشرتی و تہذیبی خصوصات کی آئینہ دار ہے۔ آل احد سرور کے مطابق: اردوغزل پر فارس کا اثر بہت گہرا ہے مگر بد فارس کا چر بہنہیں۔ بد ہندوستانی تہذیب کا ایک جلوہ صد رنگ ہے۔ چنانچہ اس میں لوک گیتوں کی روایت، ہندوستان کے موسم، تیومار، رسم و رواج، مجلسی اور تدنی زندگی کے کتنے ہی نقوش محفوظ ہو گئے ہیں۔^ ان دوانتہائی آرا کی درمیانی حقیقت شبھنے کے لیے اُردو زبان کی ساخت کو شبھنا چاہیے۔ ہر سائمہ علی زبان تين حصول پرمشتمل ہوتی ہے: ذخيرؤ الفاظ \_1 افعال وحروف \_٢ صرف ونحو \_٣ اردو پر نظر ڈالیں تو اس کے ذخیرہ الفاظ مثلاً اسا، صفات وغیرہ پر عربی فارس کا غلبہ ہے لیکن باقی دو حصے افعال و حروف اور صرف ونحو ہندی سے لیے گئے ہیں مثلاً مصدر، مُشتق بنانا، جمع بنانے کے قاعدے، مذکر مؤنث کے قاعدے، حروف اضافت، علامتِ فاعل، علامتِ مفعول وغيره سب مندى قواعد کے مطابق ہیں۔ ڈاکٹر اعجاز حسین اس پہلو کے متعلق لکھتے ہیں: اردو نے عربی یا فارس کے قاعدوں سے اپنے الفاظ کا اسم فاعل مفعول اسم ظرف وغیرہ نہیں بنایا بلکہ شروع سے اپنا اصول الگ مرتب کر لیا تھا، مثلاً فاعل بنانا ہوتو مصدر کے الف کو ے سے بدل کر ''والا'' بڑھا دیتے ہیں جیسے کھانے سے کھانے والا، جانے سے جانے والا ، اسی طرح اسم مفعول بنانے کے لیے پہلے مصدر کا ماضی بناتے ہیں اور

استعال کرتے، جو مادی اور دیکھی بھالی ہوتی ہیں اور پڑھنے والے کا ذہن فوراً اس تک پنچ جاتا ہے۔ محمد حسین آزاد کے مطابق: بھاشا زبان جس شے کا بیان کرتی ہے اس کی کیفیت ہمیں ان خط و خال سے سمجھاتی ہے جو خاص اُسی شے کے دیکھنے، سننے، سونگھنے، چکھنے یا چھونے سے حاصل ہوتی ہے۔ اس بیان میں اگرچہ مبالغہ کی تیزی یا جوش وخروش کی دھوم دھام نہیں ہوتی مگر سننے والے کو جواصل شے کے مشاہدے سے مزہ آتا ہے وہ سننے سے آجاتا ہے، برخلاف اس کے ہمارے شعرا کے کہ جس شے کا ذکر کرتے ہیں صاف اُس کی بُرائی بھلائی نہیں دکھا دیتے بلکہ دوسری شے جسے ہم نے اپنی جگہ اچھا یا بُراسمجھا اس کے لوازمات کو شے اول پر لگا کر ان کا بیان کرتے ہیں۔<sup>11</sup> ڈاکٹر اعجاز حسین کے مطابق: فارس کے ذخیرے میں زیادہ ایسے مُثبَّہ ہیں جن کو اُردو شاعری نے نہیں دیکھا پا کم دیکھا ہے اور سننے والے اور زیادہ ان چزوں سے دور ہی برخلاف اس کے بھاشا کی تشبیهات میں عموماً مقامی و گھریلو چزیں ہوتی ہیں اس لیے اور بھی زیادہ دل کشی بڑھ جاتی ہے۔<sup>کا</sup> جدیدغزل میں ہندی مزاج کی تشبیہات ملتی ہیں مثلاً: میٹھا مٹھاس سے ہے وہ **اُجلا** کیاس سے باتوں میں اشتراک مکن میں تیاک سے ۱۸ اینی غزل قنیل وہ کوکل کی ٹوک ہے جس کی ترثب کو دور سے پیچان جائے 19

اس کے ساتھ میہ بھی حقیقت ہے کہ محض ہندی روایت کی پیروی سے عمدہ غزل تخلیق نہیں ہو سکتی۔ اس نوع کے تجربے اُردو شعر وادب میں کا میاب نہیں ہوئے۔ نثر میں انثاء اللہ خاں انثا نے ہے عربی فارس الفاظ کے بغیر راندی کی تکی لکھی لیکن میہ تجربہ روان نہ پا سکا۔ نظم میں عظمت اللہ خاں نے ہے اپنے مجموع سر دیلے بول میں عربی عروض کے بجامہ ہندی عروض '' پنگل'' کو روان دینے پر زور دیا۔ <sup>19</sup> لیکن میہ تجربہ بھی ناکام ہوا۔ غزل میں اس نوع کا تجربہ آرزولکھنوی نے اپنے مجموع سر دیلی ب اندسر می میں کیا جوان کے بقول ''خالص اردو' میں ہے۔ اس میں شعوری طور پر انھوں نے عربی فارس کے الفاظ شامل نہیں کیے لیکن خالص اُردو کا میہ تجربہ خالص غزل کے درج تک نہیں پیچ سکا۔ مثلاً

ان آرا سے اندازہ ہوتا ہے کہ ہندی الفاظ نکالنے کا رجحان ہندوستانی روپے کے رحمل میں

بنیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۰

ہندی کے بعض الفاظ ایسے ہیں کہ اگر ہم ان کا تنہا استعال کریں تو وہ اجنبی لگتے ہیں لیکن کسی دوسرے لفظ سے مل کر مانوس معلوم ہوتے ہیں۔ محمد حسین آزاد نے اس سلسلے میں ''مانس'' کی مثال دی ہے جو خود تو متروک معلوم ہوتا ہے لیکن '' بھلا مانس'' کی صورت میں اس کا استعال عام ہے۔ 💴 اس طرح کے مزید الفاظ یہ ہیں: دھن دولت، حیت چور، سانجھ سوہرے، آزاد منش، دوا دارُو، سدا سہا گن۔ اُردو کی حروف تہجی میں بھی ہندی کا نمایاں حصہ ہے جو بنیادی طور برعر بی فارس حروف بر مشمل ہے لیکن بعد میں مختلف آوازوں کے لیے دوچیشی ھاکا استعال ہندی اثر کو ظاہر کرتا ہے بھ، پھ، تھ، ٹھ، جھ، جھ، دھ، ڈھ، کھ، گھ جیسے تروف کے بغیر ہم روزمرہ گفتگونہیں کر سکتے۔ اس بحث سے اندازہ ہوتا ہے کہ وقت کے ساتھ ہندی اردو سے علاحدہ نظر آنے گی لیکن اردو شاعری خصوصاً غز ل میں ہندی اثرات جاری رہے۔اردوغزل میں ہندی عناصر رجحان کے طور پر جن شعرا کے ہاں ملتے ہیں ان میں فراق گورکھپوری (۱۸۹۲ء – ۱۹۸۲ء) کا نام اہم ہے۔فراق اردو کے وہ منفرد شاعر ہیں جنھوں نے غزل کوعجمی دائرے سے نکال کراہے ہندی رگلوں سے آ شنا کیا۔ اگر چہان سے پہلے بھی ہندی عناصر غزل میں دکھائی دیتے ہیں لیکن فراق نے ہندی تہذیب کے مظاہر کے ساتھ ہندو فلسفہ حیات عقائد اور روح کو بھی غزل میں پیش کیا: دلوں کو تیرے تیبم کی یاد یوں آئی که جگمگا اٹھیں جس طرح مندروں میں جراغ 🙌 میرا جی ( ۱۹۲۱ء-۱۹۴۹ء ) بنیادی طور پرنظم گو ہیں۔ انھوں نے کم غزلیں کہی ہیں لیکن ان غزلوں پر ہندی اثرات نمایاں ہیں۔ وہ گیت نگاربھی ہیں، اس نسبت سے ان کی غزل میں گیت کا آ ہنگ بھی ملتا ہے۔ان کے مزاج کی آ زاد روی اور تخیل ان کی غزادوں کو گیت کے قریب لے جاتا ہے۔ چاند ستارے قید ہیں سارے وقت کے بندی خانے میں لیکن میں آزاد ہوں ساقی چھوٹے سے پانے میں این بیتی کے سائیں بدستی کی باتیں ہیں میرا جی کا بچین ببتا ما*س کے* اک مے خانے میں <sup>انہ</sup>

سائمه على

raa

ہے، مثلاً:

زندہ جسے لایا اُسے بے جان بنایا کیوں وقت نے کل پر نہ **بلیدان** اٹھایا<sup>64</sup> کوکتی تھی بنسری چاروں **دشاوں** میں متیر پر نگر میں اس صدا کا رازداں کوئی نہ تھا میری حیب رہنے کی عادت جس کارن بدنام ہوئی اب وہ حکایت عام ہوئی ہے سنتا جا شرماتا جا<sup>61</sup> رین اندمیری ہے اور کنارہ دور چاند نکلے تو پار اتر جائیں یا خدا <sup>بخ</sup>ش **سادهنا** کا صله حرف کو ہم رکاب رہے دے وہ پینم کا چاند ہو جیسے میں جاڑے کی دھوپ اجلے سینے کب کھاتے ہیں اندھیاروں سے مات اک درد سا پہلو میں مچکتا ہے سرشام **آکاش** پہ جب چاند نکاتا ہے سرشام<sup>66</sup> مرنے جینے کی ہزاروں فلمیں رام کس کس کا مہورت دیکھیں<sup>۵۲</sup> پوجا کے پھول رکھ دیے قدموں میں یار کے اییا تھا اس کو دل پہ **ادھیکار** ایک رات نہ جانے کب سے ترے ہاتھ کی کلیروں میں میں اپنے ہاتھ کی **ریکھا** تلاش کرتی ہوں<sup>64</sup>

صائمه على ٢٥٢

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

اک پری ہوں میں اُس کے در پن کی ایک مدت سے اس گمان میں تھی ۵۹ ان اشعار میں ہندی الفاظ بنیادی اہمیت کے حامل ہیں لیکن غزل کی مخصوص روایت میں جذب ہو کر نہ صرف بیہ کہ ان کی اجنبیت ختم ہو گئی ہے، بلکہ بیہ نئے پن اور تازگی کا باعث بھی محسوں ہو رہے ہیں۔ ہندی الفاظ کا استعال ایک طرف اردو زبان کو وسعت دیتا ہے تو دوسری طرف بہت سے تہذیبی عناصر بھی اس کے ذریعے زمان میں داخل ہوتے ہیں۔ اس لیے غزل میں ان کا استعال خوش آئند ہے۔ ہندی تہذیب کے ارتقا میں ہمارے بزرگوں کا حصہ بھی شامل ہے جسے محفوظ کرنا اور اللی نسلوں کومنتقل کرنا ہماری ذمہ داری ہے۔ دْ اكْتْرْ مْحْمْدْعْمْرِ الْصْعْمَانِ مَنْ مَنْ لَكُصْحْ بْنَّا: اردو زبان کی تشکیل ہندوستان میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے تعاون سے ہوئی اس 207 نے ہندوستانی ماحول میں ترقی کی اور اس ترقی میں دونوں مذاہب اور ملک کے لوگوں ٦ کا ہرابر حصہ رہا۔ اُردو نے اس ہندوستانی ماحول، دیومالا وُں اور موضوع کے اعتبار سے Ê. ہندوستان کی ہر چز کو اینایا، اس دجہ سے اس زبان میں وسعت بیدا ہوئی۔ ۲۰ ہمیں اس وسعت کو اپنانا چاہیے جہاں تک ہندی کے الفاظ اردو میں استعال کرنے کی بحث ہے اس میں وہی اصول بہترین ہے جو انشاء اللہ خاں انشانے دیا تھا: ہر لفظ جو اُردو میں مشہور ہو گیا ہے عربی ہو یا فارس، ترکی ہو یا سریانی، پنجابی ہو یا یور بی ازروے اصل غلط ہو یاضح وہ لفظ اُردو کا ہے۔ اگر اصل کے موافق مستعمل ہے تو بھی صحیح ہے اور اگر خلاف اصل مستعمل ہے تو بھی صحیح ہے اس کی بحث وغلطی اُردو کے استعال پر موقوف ہے۔ یہ اُصول اُردو زبان کے مزاج کے لیے مناسب ترین ہے۔اسی بنا پر ڈاکٹر گویی چند نارنگ نے اُسے اردو زبان کی خود مختاری اور آ زادانہ حیثیت کا ''میکنا کارٹا'' قرار دیا ہے۔<sup>۲</sup> اردوغزل پر ہندی کے لسانی اثرات کا جائزہ لینے سے اندازہ ہوتا ہے کہ ہماری غزل کی ابتدا میں امیر خسر و اور دکنی دور کے ہندی رنگ کے باوجود یہ رُجان ہماری غزل کا حصہ نہ بن سکا۔ کلا سیک شاعری میں صرف میر تقی میر ایسے شاعر ہیں جوفارس زبان کے متوازی ہندی زبان کو بھی اہمیت دیتے

ہیں۔ تقسیم کے نتیج میں پیدا ہونے والی فضانے غزل کو فروغ دیا، تو ہندی زبان و تہذیب بھی اس کا حصہ بنی۔ یہ ربحان سرحد کے دونوں جانب نظر آتا ہے، ہندوستان کی غزل میں تو یہ فطری محسوس ہوتا ہے لیکن پاکستان میں ہندی رنگ بہت خوش آئند ہے جس سے نہ صرف غزل کا افق وسیع ہوا ہے بلکہ یہ ہنداسلامی تہذیب کے احیا کا ذریعہ بھی بن سکتا ہے۔

## حواله جات

| *  | اسشنٹ پروفیسر ( اُردو )، یونی ورٹی اوف ایجوکیشن ، بنک روڈ کیمیس، لاہور۔                                  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| _1 | انتظار حسین، گه شده امیر خسرو، علامتوں کا زوال (لاہور: سنگ میل پلی کیشنز،۱۹۸۹ء)،ص۱۹۲۔                    |
| _٢ | تارا چند، تمدن سبند پر اسلامه اثرات، مترجم محمد صعود احمد (لا ہور: مجلس ترقی ادب، ۱۹۸۰ء)،ص ۲۳۵۔          |
| _٣ | غلام حسین ذوالفقار،''اُردوادب کی پیدائش وارتقا''،مشموله تساریخ ادبیات مسلمانان پاك و سبند،جلداول (لاہور: |
|    | پنجاب یونی ورشی، ۲۰۰۹ء)،ص۵۳ _                                                                            |
| ^_ | سهیل بخارگ، مہندی شاعری میں میں اوں کا حصہ ( کراچی: <b>مکتبہ اسلوب، ۱۹۸۵ء)، ص۲۰۱</b>                     |
| _۵ | جاوید وشٹ،'' دکنی غزل''،مشمولہ اردو غزل،مرتبہ کامل قریثی ( لاہور: پروگریسو کمس، ۱۹۸۹ء)،ص ۲۷۔             |
| ۲_ | وزیرآغا، اردو شاعری کا مزاج (لاہور:مجلس ترقی ادب، ۲۰۰۸ء)،۳۳۳۔                                            |
| _4 | گوپی چند نارنگ، اردو غزل اور سندوستانی ذمین و تسهذیب (لاہور: سنگ میل پبلی کیشنز، ۲۰۰۵ء)،ص۸۰۸۔            |
| _^ | آل احمد مرور،''غزل کافن'' مِشموله مجهوعه تنقيدات ( لا ہور: الوقار پلی کیشیز، ۱۹۹۲ء)،ص۳۲ ۔                |
| _9 | اعجاز حسین، مذہب اور شاعہ ی ( کراچی: اردواکیڈمی سندھ، ۱۹۹۵ء)،ص۱۱۲                                        |

- ۱۰ گونی چند نارنگ، اُردو زبان اور لسانیات ( لاہور: سنگ میل پیلی کیشنز، ۲۰۰۷ء)، ۳۳۸۔
  - اا مخورشید رضوی، کلیات یکجا (لاہور: الحمد بیلی کیشنز، ۲۰۰۷ء)، ص۲۲ م
    - ۲۱۔ ناصر شنراد، بن باس (لاہور: الحمد پبلی کیشنز،۲۰۰۴ء)،ص۲۷۔
    - ۳۱۔ پروین شاکر، <sub>خوشبو</sub> (لاہور: جہانگیر بکس، س ن)، ص۲۸۹۔
      - ۱۴ ایشا، ص۳۳\_
  - ۵۱ شهناز نبی، جدید غزل، مرتبه ڈاکٹر عفت (لاہور: دارالشعور، ۱۰۴۵ء)، ص۲۷۱۔
- ۲۱ محمد محمد معالات آزاد، مقالات آزاد، جلد سوم، مرتبه آغا محمد باقر (لامور بجلس ترقی ادب، ۱۹۸۷ء)، ص ۹۰ مد
  - ۷۱۰ اعجاز حسین، مذہب اور شاعری، ص ۱۲۷۔
  - ۸۱ ما مشتراد، چکارتسی دمیهی بنسدی (لاہور: الحمد پبلی کیشنز، ۲۰۰۸ء)،ص ۱۲ا۔
    - ۹۱ قتیل شفائی، جلترنگ (لاہور: مکتبہ پاکتان، س ن)، ص ۸۹۔
      - ۲۰ منیر نیازی، مدنیر (لاہور: ماورا پبکشرز، ۲۰۰۶ء)،ص۸۲۔

بنیاد جلد ۸، ۱۷۰۷ء

۴۷\_ ایضاً،ص۲۰۸\_

- ۵۱ مفیظ جالندهری، کلیات حفیظ جالندهدی (لا مور: الممد پلی کیشنز، ۲۰۰۵ء)، ص۲۳۴۔ ۵۲ ناصر کاظمی، کلیات ناصه (لا مور: جهانگیر بک، ۲۰۰۶ء)، ص۱۱۱۔
  - ۵۳ مناصر شفراد، بن باس مص۲۸۵ م
  - ۵۴ مرفانه عزیز، بدگ ریز ( کراچی: انجمن پرلیں، ۱۷۹۱ء)،ص ۱۴۸۔
    - ۵۵\_ حفيظ تائب، ف<sub>نون</sub> غزل نمبر، جلد دوم (۱۹۶۹ء)،ص۲۰۹\_
  - ۵۲ ام ریاض، پیڈ اور پتر ( جھنگ:اکادی جھنگ، ۱۹۸۵ء)،ص ۱۸۳۔
  - ۵۷ صابر ظفر، کلیات ۱، مذہب عشق (کراچی: رنگ ادب، ۲۰۱۳ +)، ص۲۲۲ ۔
- ۵۹ شمینه راجه، وه شام درا سی گهری قدی ( راولپتری: نواب سنز بیلی کیشنز،۲۰۰۲ء)، ص۲۲ .
  - ۵۹ صوفیه بیدار، خامه و شدیان (لا بور: ماورا پبلشرز، ۲۰۰۶ء)،ص ۹۸ -
- ۲۰ محمرم، مندوستانی تمهذیب کا مسلمانون پر اثر (لا ، ور: دارالله کیر، ۱۹۹۲ء)، ص ۵۲۲۔
  - ۲۱ انشاءالله خال انشا، دريائر لطافت (دکن: انجمن ترقی اُردو، ۱۹۳۵ء)، ص۲۵۳۔
    - ۲۲ \_ گوني چند نارنگ، اردو زبان اور لسانيات، ص ۲۱۱ \_

## مآخذ

آزاد، محمد صين - مقالات آزاد - جلد سوم - مرتبه آغا محمد باقر - لا بور بجلس ترقى ادب، ١٩٨٧ -آغا،وزیر - اردو شاعری کا مزاج - لاہور: مجلس ترقی ادب، ۲۰۰۸ء-ابن انشا- اس بسبتی کر اك كُوچر ميں - لاہور: لاہور اکیرمی،۱۹۹۵ء -احسانی، جمال - کلیات جمال احسانی - اسلام آباد: دوست پلی کیشنز، ۲۰۰۸ -امجد، امجد اسلام - فىشار - لا مور: ماورا يبلى كيشنز، ١٩٨٢، -انشاءانشاءالله خال - دريائر لطافت - دکن : المجمن ترقی اُردو، ۱۹۳۵ء-بخاری، سہیل - سندی شاعری میں میں مانوں کا حصہ - کراچی: مکتبہ اسلوب، ۱۹۸۵ء -بخاری، شہرت - مثدب آئدنہ ۔ لاہور: سنگ میل پبلی کیشنز، ۱۹۸۷ء۔ بپدار،صوفیہ ۔ خامہ شیاں ۔ لاہور: مادرا پلشرز، ۲۰۰۶ء۔ تائب، حفيظ - فنون غزل نمبر، جلد دوم (١٩٦٩ء)-جالندهرى، حفيظ - كليات حفيظ جالندهرى - لا بور: الحمد يبلى كيشنز، ٢٠٠٥ -چند، تارا - تمدن بهندید اسلام از ان - مترجم محمه متعود احمه- لا ہور بخلس ترقی ادب، ۱۹۸۰ -سین، اعجاز - مذہب اور شاعری ۔ کراچی: اردوا کیڑمی سندھ، ۱۹۹۵ء -صین،انظار۔ گھ شدہ امیر خسرو، علامتوں کا زوال ۔لاہور: سن**گ می**ل پلی کیشنز،۱۹۸۹ء۔ خال، عظمت الله سريلر بول محيدرا باد دكن: شائع كرده عظمت زبيده بيكم، ١٩٢٠ -خویشگی، محمد عبداللد خاں ۔ فہ ہنگ عامہ ہ۔ کراچی: ٹائمنر پریس، ۱۹۵۷ء ۔

بنیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۰

وشٹ، جاوید -''دکنی غزل'' -مشمولہ اردو غزل-مرتبہ کال قریش ۔ لاہور: پروگر ییوبکس، ۱۹۸۹ء۔ یاسر،خالداقبال - دروبسست - اسلام آباد: ابلاغ، ۱۹۹۰ء -

احتشام على \*

حتشام على ٢٧٥

جدید شاعری خصوصاً جدید اردونظم کا برا حصہ فرد کی داخلی تنہائی، آشوب ذات اور روحانی خلفشار کو انفرادی طرز احساس سے معلو کر کے قاری کے سامنے پیش کرتا ہے، البتہ بڑے تخلیق کاراپنے فن پاروں میں داخلی کرب بخسیم کرتے ہوئے بھی اُس اجتماعی آشوب سے برابر سروکار رکھتے ہیں جو اُن کی تخلیقات کو آفاقیت کا حامل بنا دیتا ہے۔ ایسے جدید شعری متون، جن میں تخلیق کار کا عصری شعور اُس کی متحیلہ سے آمیز ہو کر معانی کی نو بنوصورتوں کو جنم دے رہا ہو اپنی کثیر الحبتی کے باعث قاری سے کا ل متحیلہ سے آمیز ہو کر معانی کی نو بنوصورتوں کو جنم دے رہا ہو اپنی کثیر الحبتی کے باعث قاری سے کا ل ارتکاز اور فکری بالیدگی کا مطالبہ کرتے ہیں۔ جدید تنقید، نقد و نظر کے ایسے نئے سانچ وضع کرنے پر اصرار کرتی ہے جو متن کی بالائی اور زیریں ساختوں کو ایک دوسرے سے متمائز کرتے ہوئے تحلیل و تجزیر کی کسوٹی پر کس سکیں۔ اس لیے جدید فن پاروں پر عملی تنقید کے دوران قرات کا مل، ایک ایں متحرک سرگری میں تبدیل ہو جاتا ہے، جو متن کی اندرونی اور پر عملی تنقید کے دوران قرات کا مل، ایک ایں لانے کی کوشش کرتی ہے۔ جدید اردونظم کی قرات کے ضمن میں ہی بات قابلی ذکر ہو کی کا مالی ایک میں کا مطالعہ اُفتی زاد ہے' سے کرتے ہوئے، نظر کی ایک میں ہی بات قابلی ذکر ہو گی کر کے ہو متا ہے کا سے میں ہیں ہو جاتا ہے، جو متن کی اندرونی میں بیں بین ہو جاتا ہے، جو متن کی اندرونی اور پر علی میں ہو بات قابلی ذکر ہوگی کہ کسی جدید متن بیں، لیکن متن کی زیریں سطح میں جیسی اُن 'ان سُنی آوازوں' اور' خالی جگروں' تک با آسانی رسائی نہیں ہو

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

در خور اعتنا سمجھنے کے لیے تیار نہیں تھے۔ البتہ ادب، نظریے اور تعصب کی گردسی حد تک چھٹنے کے بعد ڈاکٹر وزیر آغا کی تحر داب کی نظموں کے متعلق میہ رائے استثنا کا درجہ رکھتی ہے جس میں اُنھوں نے کہا تھا کہ: اردو کے کسی اور نظم گو شاعر کے ہاں روح کا کرب اور اضحلال اس شدت کے ساتھ نہیں اہم سکا جس شدت کے ساتھ تحر داب کی نظموں میں اہم اہے۔<sup>ا</sup> تحر داب کی نظموں کا مرکوز مطالعہ اس بات پر دال ہے کہ اختر الایمان نے اپنے معاصر نظم نگاروں کی طرح، مذہبی اور ساسی مقتدرہ سے تصادم کو فوری توجہ حاصل کرنے کا ذریعہ بنانے کی بحاتے،

اپنے احساسات کی صورت گری ایک نئے تناظر میں کی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ تحر داب کی نظموں میں اپنے ارد گرد بھرے آشوب کا بیانیہ 'بیان کنندہ' کی داخلی کیفیات سے ہم آہنگ ہو کر اپنا ادراک کروا تا ہے۔ مذکورہ عہد میں اختر کی خالص داخلی کیفیات والی نظموں کو بھی اگر اُفتی زاویے سے دیکھا جائے، تو ایس علامتیں سامنے آتی ہیں جن میں اجتماعی المیوں کے نقوش با آسانی تلاش کیے جاسکتے ہیں۔ ایسی نظموں کی بالائی ساخت میں اختر کا عصری شعور، اُن کی شعریات کے ایک کلیدی مظہر کے طور پر سامنے آتا ہے۔ مثال کے طور پر اُن کی ایک معروف نظم'ن تنہائی میں' کے دریح ذیل مصرع ملاحظہ ہوں: اِک دھندلکا سا ہے دم توڑ چکا ہے سورن اور مغرب کی فناگاہ میں پھیلا ہوا خوں دریتا جاتا ہے سیاہی کی تہوں کے نیچ نظم میں 'سورن کے دم توڑ جانے کا واہمہ' 'دن کے دامن یہ لگے ریاکاری کے دھن اور

م یں سورن کے دہم کوڑ جانے کا واہمہ، دن نے دان یہ لیے ریا کاری کے دھیے اور 'رائیگاں جاتے کہو کی گرانی کا احساس' نظم کو ایک ذاتی المیے سے کہیں زیادہ بلند سطح پر لے جاتا ہے۔ 'مغرب کی فناگاہ' کو اگر ایک وسیع تناظر میں دیکھا جائے، تو نو آبادیاتی جبر اور استبداد کے بہت سے پہلوعیاں ہو کر سامنے آتے ہیں۔نظم کی قرائ کا بیا فقی زاویہ متن میں موجود آفاتی علامتوں کو ایک نئے سیاق میں سامنے لاتا ہے۔'بیان کنندہ' کا داخلی جذبات واحساسات کی صورت گری کرتے ہوئے، اپنے ارد گرد بکھرے آشوب کو متن کی ساخت میں منقلب کرنا،' تنہائی' جیسی نجی اور ذاتی کیفیت کو بھی ساجی

حتشام على ۲۷۷

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

انحطاط اور زوال کا استعارہ بنا دیتا ہے۔ اسی طرح اختر کی ابتدائی شاعری میں'' پرانی فصیل'' بھی ایک ایسی ہی نظم ہے جس کی بالائی ساخت کا مطالعہ سنعتی وشینی نظام کے ہاتھوں زوال یذیر اقدار اور حالات ے جبر کو سامنے لاتا ہے۔ ایک روایت پرست مشرقی معاشرہ، میکائلی تہذیب کی اجارہ داری کے بعد رُوبہ زوال ہو کر، جس طرح اند حیروں میں سے زندگی کی رمق ڈھونڈ تا ہے، نظم کے 'بیان کنندہ' نے اِسے اینے ذاتی طرزِ احساس سے ہم آ ہنگ کر کے قاری کے سامنے پیش کیا ہے۔نظم کا آخری بند دیکھے : غرض اک دور آتا ہے تبھی اک دور جاتا ہے مگر میں دو اندھیروں میں ابھی تک ایستادہ ہوں مرے تاریک پہلو میں بہت افعی خراماں ہیں نه توشه ہوں نہ راہی ہوں نہ منزل ہوں نہ جادہ ہوں درج بالا دونون نظموں کے نکروں میں اند حیرے اور روشنی کو بہ طور تثنیثی مخالف ( binary 22 opposites) استعال کرناحالات کی جریت کا اعلامیہ ہے نیز نظم کے معتکم کا زمانے کے بدلتے ہوئے دھارے میں شامل ہو کربھی' دواند چیروں میں ایستادہ رہنا' اُس کی وجودی صورت حال کوایک یئے تناظر میں سامنے لاتا ہے۔ کراں تا کراں پھیلا اندھیرا دراصل روشی کے غیاب کا دوسرا نام ہے۔ 'روشنی' زندگی اور حرارت سے عبارت ہے جب کہ'اند هیرا'، مُر دنی اور یخ بستگی کے تلازمات کو اپنے ساختیے میں صورت پذیر کرتا ہے۔ اس پیچیدہ عصری صورت حال کی نشان زدگی کے دوران' بیان کنندہ' ے تاریک پہلو میں 'افعیٰ کی علامت بھی یک رُخی نہیں ہے۔ سانی جہاں قدیم تہذیبی اور ثقافتی متون میں' نادیدہ دشن' اور 'شر' کی علامت کے طور پر اپنا ادراک کراتا ہے وہیں مذہبی اساطیر میں اسے انسان کے اولین دشمن کی حیثیت سے جانا جاتا ہے۔ درج بالا مصرعوں میں 'بیان کنندہ' اُن سیکڑوں ہزاروں نیبی، یراسرار اور مافوق الفطرت قوتوں سے نبرد آزما نظر آتا ہے جھوں نے اُسے، اُس کی 'اصل' سے دور کر ے'لامرکزیت' کا شکار کر دیا ہے۔ دوسر ےلفظوں میں' بیان کنندہ' مذکورہ عہد میں فرد کی ذات کو در پیش اُس داخلی اور وجودی بحران کی طرف کنایہ کر رہا ہے، جس نے فرد کو مابعد الطبیعیاتی سہاروں سے محروم کر کے آگہی کے جنگل میں بھٹکنے کو چھوڑ دیا ہے۔

اختر کی ایک نظم «مسجد' کے افقی مطالعے کے دوران بھی عصری اور تہذیبی صورتِ حال کی

٩٢٦

حتشام على

کشاکش واضح ہوکر سامنے آتی ہے۔ مذکورہ نظم میں وقت کے ہاتھوں تہذیبی اور مذہبی اقدار کو جس طرح، خارجی اور داخلی شکست و ریخت کا شکار ہوتے دکھایا گیا ہے اس سے ایک طنز آمیزی یا ترحم کا تاثر ابھرتا ہے۔نظم کو اُفقی زادیے سے پر کھتے ہوئے اس کی ساخت میں دفت کی بے رحم لہروں کی بلا خیزی کو یوری شدت سے محسوس کیا جا سکتا ہے۔ پی بی شیلے (P. B. Shelley) نے وقت کی ماہیت کا ادراک کرتے ہوئے اسے انسانی آنسوؤں اورغموں سے نمکین، لامتناہی سمندر قرار دیا تھا۔ جب کہ اختر نے وقت کی جبریت اور سفا کی کوایک ایٹی نیز ندئ کی لیکار سے داضح کرنے کی کوشش کی ہے جس کی ردانی میں'اول و آخر فنا ظاہر و باطن فنا' کی گونج سنائی دیتی ہے۔نظم میں'وریان سی متجد کا شکت ککس' ایک ایسی تہذیب کا اشارندہ ہے جو زوال پذیری کی آخری نہج پر پہنچنے کے بعد، اپنی عظمتِ رفتہ کا کھوکھلا اظہار ہیہ بن گئی ہے۔ کچھ مصرعے دیکھیے : فرض جاروب کشی کیا ہے شمجھتا ہی نہیں کالعدم ہو گیا تشبیح کے دانوں کا نظام طاق میں شمع کے آنسو میں ابھی تک باتی اب مصلی ہے نہ منبر نہ موذن نہ امام تیز ندی کی ہر اک موج تلاطم بر دوش چنخ اٹھتی ہے وہیں دور سے پانی پانی کل بہا لوں گی تجھے توڑ کے ساحل کی قیود اور کچر گنید و مینار بھی مانی مانی <sup>تہ</sup> مندرجہ بالانظموں کی افقی سطح سے کی گئی قرأت اخترالا یمان کی نظہوں میں اُن کے عصری شعور کی کارفرمائی کونشان زد کر رہی ہے۔ گو ان نظموں کا تعلق اختر کی شاعری کے ابتدائی زمانے سے

شعور کی کار فرمائی کو نشان زد کر رہی ہے۔ گو ان نظموں کا تعلق اختر کی شاعری کے ابتدائی زمانے سے ہے مگر متن کا انتخاب کرتے ہوئے اس امر کا خیال رکھا گیا ہے کہ ایسے جصے منتخب کیے جا کیں جن میں نظم نگار کا عصری شعور، ترقی لیند نظم کے راست طرزِ اظہار، مخصوص اسلوب اور بلند آ ہنگی سے علاحدہ سیاق میں اپنا ادراک کرا رہا ہو۔ اب اگر اختر الایمان کی نظموں کا مطالعہ عمودی سطح سے کرتے ہوئے متن کی زیریں ساخت اور سطحوں کو نفذ ونظر کے پیانوں پر پر کھنے کی کوشش کی جائے تو سے بات سامنے آتی ہے

## بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

قابل ذکر ہے کہ اسٹیج کے تناظر میں 'بیانیہ' 'یرفارمنس' (performance ) کے متبادل کے طور پر موجود ہوتا ہے، لہذا اِس کی مکمل تفہیم کے لیے، اُن خالی جگہوں پر توجہ دینا بھی ضروری ہوتا ہے جو بیانیاتی عرصے میں تخلیق کار کے لاشعور کی خلق کردہ ہوتی ہیں۔ اختر کے نسبتاً بعد میں منظرِ عام پر آنے والے مجموعون مين شامل بهت سى اجم نظمون مثلاً "نيادين"، "(ايك لركا"، "بنت لمحات"، " سيش كا آ دمى"، ''بیداد'، ''ایک کیفیت'، ''مفاہمت''، اور''تحلیل'' سے اگر بیاییے کے تفاعل کومنہا کر دیا جائے تو مذکورہ نظموں کا وجود ہی باقی نہیں رہتا۔ اسی طرح ''ڈاسنہ شیشن کا مسافر'' ،''دلی کی گلباں'' اور''بازآمد'' جیسی نظموں میں بھی وقت ایک سیال حالت میں رواں دواں ہے اور واقعات کالسلسل مکانیت کے تابع ہو کرایک پوری کہانی کے خدوخال مرتب کر رہا ہے۔ اختر کی بیانیہ نظموں کے متن میں کہانی کے غلبے کے علاوہ ایک اور اہم جز لسانی بندشوں کو بالاے طاق رکھ کر اپنایا گیا قدرے غیر مانوس اسلوب ہے۔ اختر کا بداسلوب بیانیہ متن کوا کہرے بن سے بچانے کے لیےلسانی اور استعاراتی سطح پر ایسے امیجز وضع کرتا ہے، جوحساتی سطح یہ فعال ہو کرمعنی کی تکثیریت کا باعث بنتے ہیں۔ مثال کےطور پر بہنت اے محسات (۱۹۲۹ء) کی ایک نظم ''کل کی بات'' کے چند مصرعے دیکھیے جن میں بیانیے کا تفاعل،نظم کا کھر درا اسلوب اور بالواسطه طرز اظهار، متن كواسلوبياتي سطح ير جديد حسى رويوں سے آشنا كروا رہا ہے۔ نظم ميں مروجه صوتى آ ہنگ کواں طرح توڑا گیا ہے کہ متن کی خارجی اور داخلی ساخت ایک نئے انداز میں متشکل ہو کر سامنے آتی ہے۔ آخری مصرعے میں 'پان کی پیک' کے ذریعے ابھارا گیا استعاراتی اثبیج قاری کو حسیاتی سطح پر ایک ایسی افسردگی ہے ہمکنار کرتا ہے کہ تقسیم ہند کا المیہ، تمام تر ہولنا کی کے ساتھ نمایاں ہو جاتا ہے: بک بیک شور ہوا ملک نیا، ملک نیا اور اِک آن میں محفل ہوئی درہم برہم آنکھ جو کھولی تو دیکھا کہ زمیں لال ہے سب تقویت ذہن نے دی، کھرو نہیں خون نہیں یان کی پیک ہے یہ اماں نے تھوکی ہوگی ک اخترالایمان کی کچھاور بیانیہ ظمیں جن کا ذکر اوپر آیا ہے اُن میں سے بیشتر نظموں کی اُفقی زاویے سے کی گئی قرأت جہاں' بہان کنندہ' کے عصری شعور کونشان زد کرتی ہے وہیں عمودی زاویے سے

حتشام على

7

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

فاروقی صاحب نظم میں جس خود کلامی یا مونولوگ (monologue) کو اعلیٰ درج کا قرار دے رہے ہیں، وہ متن کی زریریں ساخت میں موجود بیانیے کا تفاعل ہے جو کہانی اور کلامیے کی بافت سے،متن میں مضمر امکانات کی نثان دہی کر رہا ہے۔ 7 7 7

حتشام على

درج بالا معروضات کے تناظر میں اب اختر الایمان کے نسبتاً بعد میں شائع ہونے والے شعری مجموعے نیا آہنگ (۱۹۷۷ء) کی ایک اہم نظم'' کالے سفید بروں والا پرندہ اور میری ایک شام'' کاعمودی زاویے سے کیا گیا مطالعہ دیکھیے جونظم کی اندرونی ساخت میں رواں بیانیے کے تفاعل کو ایک یئے سیاق میں سامنے لاتا ہے۔ بیانیات (narratology) کے اہم نظریہ ساز اور مشہور فرانسیسی نقاد ژراژینٹ (Gérard Genette) جس نے بیانیہ متن میں' کہانی' اور' کلامیخ کے علاوہ ایک تیسر یے عامل دعمل بہان'(narrative act) کی نشان دہی کی اُس کے نظریۃ ورائے متن (paratext) کے تحت متن سے باہر یا بعد میں وجود پذیر ہونے والی تحریریں بھی متن یہ اثر انداز ہوتی ہیں۔ اس ضمن میں وہ متن کے عنوان، پیش لفظ، سرورق اور پس ورق تحریروں کو peritext کے نام سے متن کی معنیاتی سطح یر فعال دیکھتا ہے۔ ژرا ژینٹ کے افکار کی روشنی میں اگرنظم کے عنوان'' کالے سفید بیروں والا یرندہ اور میری ایک شام' کو پیش نظر رکھا جائے تو 'سفیڈ اور 'سیاہ' جہاں مخالف کے طور پر ہمارے معاشرے کے دوہرے معیارات اور اقدار کی نثان دہی کرتے ہیں، وہیں' پرندہ' وقت کی جبریت اور تسلسل کی علامت کے طور پر اپنا ادراک کرا تا ہے۔ گو مذکورہ نظم کے متن میں وقت 'باز آمڈ کے' رمضانی قصائی' کی طرح <sup>س</sup>ی کرداری شکل میں موجود نہیں ہے، لیکن اس کی سفا کی اور جریت کومتن کی اندرونی ساخت میں بہر طور محسوس کیا جا سکتا ہے۔اگر عنوان میں لفظ 'شام' کو افتر اق معنی کی رُو سے دیکھا جائے تو اس کی معنوی تہ داری اند حیرے اور اجالے کے سکم، شدید بے یقینی کی کیفیت اور انسانی وجود کے گرد تھیلے دھندلکوں کی عکاس ہے۔نظم کے ابتدائی مصرعے دیکھیے : جب دن ڈھل جاتا ہے اور بھڑوں کے چیتے جیسی بھن بھن بازاروں کی گرمی، افراتفری موٹر، بس، برقی ریلوں کا ہنگامہ تھم جاتا ہے

میں اپنے کمرے میں بیٹھا سو چا کرتا ہوں کتوں کی دُم ٹیڑھی کیوں ہوتی ہے یہ چتکبری دنیا جس کا کوئی بھی کردار نہیں ہے کوئی فلسفہ، کوئی پائندہ اقدار نہیں، معیار نہیں ہے اس پر اہل دائش، ودوان، فلسفی موٹی موٹی ادق کتابیں کیوں لکھا کرتے ہیں؟<sup>9</sup> نظم کے آغاز میں ہی بیان کنندہ نے جس طرح مختلف، بکھرے ہوئے اور بظاہر کسی خارجی تعظیم سے عاری پیکروں کی مدد سے بیانیے کے خدوخال مرتب کیے ہیں اُس سے اُن کی شاعری کی بابت ابوالکلام قاسمی کی بیرائے انتہائی صائب معلوم ہوتی ہے: اختر الایمان کے طنز سے لیچ کا ایک بہت موثر اور طاقتور انداز بعض بد ہیئت پیکروں (grotesque images) کی مدد سے تاثر کی شدت کو ابھارنا ہے۔

میں نشان زد کرتے ہیں۔ نظم کے درج ذیل مصر مح اور بعد ازاں اُن کی داخلی ساخت میں بیانیے کی کار فرمائی ملاحظہ فرما ہے: برگد کے پنچ بیٹھو یا سولی چڑھ جاءَ محین لڑ نے سے بازنہیں آئیں گ موت سے ہم نے ایک تعاون کر رکھا ہے مرکوں پر سے ہر لحہ اک میت جاتی ہے ایس منظر میں کیا ہوتا ہے، نظر کہاں جاتی ہے سامنے جو پچھ ہے رنگوں آ وازوں چہروں کا میلہ ہے" درج بالانظم کے مصرعوں کا مطالعہ اگر اُفقی زاویے سے کیا جائے تو 'برگد کے پنچے بیٹھنا' یا

حتشام على ٢٢۵

درج بالاسم کے مصرموں کا مطالعہ اکر اسمی زاویے سے لیا جائے کو 'برلد کے بیچ بیٹھنا' دنیا کو تج کر 'سولی پڑھ جانا' متن میں موجود ثقافتی کو ڈز کی طرف اشارہ کررہا ہے۔'برگد کے بیچ بیٹھنا' دنیا کو تج کر زوان حاصل کرنے کی طرف کنامیہ ہے جب کہ' سولی پر چڑھنا' بھی اپنی ذات کو اِس کی تمام تر کثافتوں کے ساتھ، کسی بحر بے کنار میں حل پذیر کر کے ابدیت کا استعادہ بن جانے کی مخمازی کرتا ہے۔ ان دونوں صورتوں میں ہی 'بیان کنند' اپنے وجود کو مادی آلائشوں سے پاک کر کے داخلی تقلیب کے عمل سے گذرنا چاہتا ہے۔ لیکن برسوں کی تیپیا اور تھٹن ریا صنتوں کے بعد میہ اداک اُس کی ذات کے لیے سوہانِ روح بن جاتا ہے کہ اُس کی قلب ماہیت بھی اور تھٹن کے ایک کر کے داخلی تقلیب کے عمل اثر مرتب نہیں کر پائی ہے۔ آگ اور خون کا تھیل ای طرح جاری و ساری ہے۔ کو فن اور دشق آباد میں، خالم کی رہی دراز سے دراز تر ہوتی جارہی ہے اور وقت کے ڈاکو انسان سے اُس کا سب پچھ لوٹ جائے، تو طاقت کے مخلف مظاہر سے منسوب لفظیات کو نظر انداز کر کے اِس نامانوں لفظ کا استعال اُن بڑی بڑی بڑی سامراجی قوتوں کا اشارندہ ہے، جو طاقت کی بدمتی میں اپنی راہ میں آئی ہر رکاہ کا اُس کا ذات کے لیے تر وز میں ماراجی قوتوں کا اشارندہ ہے، جو طاقت کی بدمتی میں اپنی راہ میں آئی ہر رکاہ کو اُن کی رہ کے دیکھا تر مرتب نہیں کر پائی ہے۔ آگ اور خون کا تھیل ای لفظ دیکھنے ' کو اگر افتراق معنی کے حوالے سے دیکھا میں خالم کی رہی دراز سے دراز تر ہوتی جارہی ہے اور فطر انداز کر کے اِس نامانوں لفظ کا استعال اُن اور رفتوں بڑی بڑی سامراجی قوتوں کا اشارندہ ہے، جو طاقت کی بد میتی میں اپنی راہ میں آئی ہر رکاہ کو تی سے سطحوں تلے روند ڈالتے ہیں۔ اب اگر درتی بالا مصرعوں کو عمودی زادیے سے دیکھتے ہو تے اِن کی زیریں سطحوں تلے روند ڈالتے ہیں۔ موجود بیانیہ: 'کہ کا ہے' اور دعمل کی خالو کی آئی ہیں کی زمیتوں کی دی ہو سے کو کر کی کر کا دیں ترکہ کی تو متن کی اور گہرائیوں کو ژر از مین میں موجود بیانیہ: 'کہ کا ہے' اور دعمل کی بیان ' کے باہمی رشتوں کی مد سے معنی کا خوت

771

دتشام على

یا محض ایک التباس ہے؟

ے۔ جو کچھ سامنے موجود ہے وہ رنگوں آوازوں اور چہروں کا بھ میلہ کیوں ہے؟ میہ رنگ اور آوازیں کس قشم کی ہیں؟ کیا ان رنگوں سے کوئی خونی منظرنامہ تظلیل دیا گیا ہے؟ کیا بیہآوازیں مظلوم کی آہ وزاری کا نتیجہ ہیں؟

۸۔ میلے اور بہجوم میں بیآ وازیں ہمارے اجتماعی شعور پر کیسے اثر انداز ہور ہی ہیں؟ میہ چہرے کن لوگول کے ہیں جو رنگول اور آ وازول کی بھیڑ میں چھپے ہونے کے باوجود اپنے وجودی کرب کا احساس دلا رہے ہیں؟

درن بالا معروضات اختر الایمان کی نظم کے ایک چھوٹے سے تکرے میں مضمر معانی کی اُس تکثیر یت کو سامنے لا رہی ہیں جو دراصل بیانے کے تفاعل کا ہی مرہون منت ہے۔ بیانے کا تفاعل شعری متن کی اندرونی ساخت میں ایک سیال صورت (state of flux) میں موجود ہے اور بیان کنندہ نے متن کی استعاداتی قوت کو تیش نظر رکھتے ہوئے اسے پابند کرنے کی بتبائے کھلا (open ended) رکھا ہے جس سے معنی کسی مخصوص سیاق تک محدود نہیں رہتا۔ نظم '' کالے سفید پروں والا پرندہ اور میری ایک شام'' کے محض چند مصرعوں میں بیانیاتی عمل کی کار فرمانی دیکھنے کے بعد بیہ بات مزید واضح ہو جا تی ایک شام'' کے محض چند مصرعوں میں بیانیاتی عمل کی کار فرمانی دیکھنے کے بعد بیہ بات مزید واضح ہو جا تی ایک شام'' کے محض چند مصرعوں میں بیانیاتی عمل کی کار فرمانی دیکھنے کے بعد بیہ بات مزید واضح ہو جا تی والے امیچ بھی استعاداتی سطح پر فعال ہو کر معانی کے بنئے امکانات روژن کرتے ہیں۔ نظم کی مالائی ماخت سے عیاں ہونے والے معانی جہاں 'بیان کنندہ' کے عصری شعور کی پینگی پر دال ہیں، و میں نظام کم میں این مارخت سے عیاں ہونے والے معانی کا استحزان آ ایک ضری شعور کی پینگی پر دال ہیں، و بی نظم کی معنی داخلی ساخت میں بیانے کا تفاعل معانی کا استحزان آ ایک نے تنا نظر میں کر رہا ہے۔ درج بالانظم کا متن این کھر درے اسلوب، نثر سے قریب تر مصرعوں، نا ہموار ڈکشن اور غیر رومانی فضا کے باوجود ہمارے داخلی ساخت میں بیانے کا تفاعل معانی کا استحزان آ ایک نے تنا نظر میں کر رہا ہے۔ درج بالانظم کا متن درخور دیم میں جانے معان معانی معانی کا استحزان آ کی سے تنا نظر میں کر رہا ہے۔ درج بالانظم کا متن درخود کو میں عند محکومی منافرت، اختراض این کر داروں سے لے کر ہندا سلامی تبذ یب کے زوال، بڑھتی ہوئی ذہری منافرت، اختطاط پذیر قدر دوں، تارین کی کر موانی کی میں اطر دورانی میں معانی کی موار دو رف ان کی کی کی میں کی میں سیٹ ہوتے ہوں میں سیٹ ہوں میں اون کی مین نے میں معانی کی میں کی ان کے انفرادی بذیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

لہج کو جدید طرز احساس سے ہم آہنگ کر کے قاری کے سامنے پیش کرتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اپنے معاصر نظم نگاروں میں راشد، میراجی، مجید اتمجہ اور فیض جیسے بڑے ناموں کی موجودگی کے باوجود، اختر الایمان کا کلام اُن کی شعری عظمت اور بلند مرتبگی کی قوی دلیل پیش کرتا ہے۔

## حوالح

- لیکچرر، شعبهٔ اردو، جی سی یونی ورسی، لا ہور۔
- وزيرآغا، نظم جديد كي كروڻين (لا بور: سَكت پاشرز، ١٩٩٤ء)،ص اكار \_1
- اخر الايمان، كليات اختر الايمان ، مرتبه سلطانه ايمان / بيدار بخت (كراچی: آج كى كتابيں، ٢٠٠٠ = )، ٩٠٠ -\_٢
  - ايضاً،صاك\_ \_٣
  - ايضاً،صا۷\_۲۷ ٩
- گویی چند نارنگ، 'اختر الایمان کی نظم کی داخلی ساخت اور کہانی کا تفاعل''، می عیاد اختر الایمان نمبر، مرتبہ شاہد مایل ( دبلی: 147 ۵\_ معار پېلې کيشنز، • • • ۲ء)، ص ۱۵۳۔
  - اختر الايمان، كليات اخترالايمان ، ص اس ۲\_
- احتشام على ایضاً،ص۳۴۸\_ \_4
- مثس الرحن فاروقي، ''افترالا يمان: ايك مختصر محاكمه' ، اخت الايب مان : مقيام اور كيلام، مرتبه ذاكتر محمد فيروز (دبلي: \_^ ايجويشنل پېلشنگ ماؤس، ۲۰۰۱ء)، ص ۱۳۹۔
  - اخر الايمان، كليات اخترالايمان، ص٣٩٦-\_9
  - ابوالكلام قاسى، "اخترالايمان كالطزيد علامتي اسلوبْ، اختد الايمان : مقام اور كلام ، ص١٢٣ -\_1+
    - اختر الايمان، كليات اختر الإيمان ، ص ٣٩٨-\_11

## مآخذ

آغا،وزیر - نظم جدید کی کروٹیں - لاہور: سکت پبشرز، ۱۹۹۷ء -

اختر الايمان- كليات اخترالايمان - مرتبه سلطانه ايمان / بيدار بخت - كراحي: آج كي كتابين، ٢٠٠٠ - -

فاروقى بثس الرحن - ' اخترالايمان : ايك مخضر محاكمه' ) - اخترالايمان : مقام اور كلام - مرتبه ذا كثر محمه فيروز - دبلي : ايجويششل يبلشنگ

باؤس،ا•۲۰ ء۔

قامى، ابوالكام - " اخترالايمان كاطنزيد علامتى اسلوب" - اختسر الايمان : مقيام اور كلام - مرتبه ذاكتر محمد فيروز - دبلى: ايجويشنل يباشنك ماؤس، المعاء-

نارنگ، گویی چند۔ ''اختر الایمان کی نظم کی داخلی ساخت اور کہانی کا تفاعل''۔ ۔ ۔ یہ اداختر الایمان نمبر۔ مرتبہ شاہد مایلی ۔ دبلی: معیار پیلی کیشن، ۲۰۰۰ء۔

زاېد حسن \*

حسن ۲۷۹

الج.

پنجابی شعری ادب میں تراجم کی شان دار روایت موجود رہی ہے۔ اگرچہ پنجابی ننڑی ادب میں بھی مختلف زبانوں کے بعض بے حداہم نوعیت کے تراجم کیے گئے کیکن شعری ادب کے تراجم کو ننڑی ادبی تراجم پر ہمیشہ فوقیت حاصل رہی۔ پنجابی کی کلا سیکی شعری روایت میں بعض ایسے شعرا کے نام بھی ملتے ہیں جو نہ صرف پنجابی کے قادر الکلام شعرا کی صف میں شار ہوتے ہیں بلکہ ان کے کیے گئے تراجم کی افادیت آج تک مسلمہ ہے۔

سید وارث شاہ کا شار ایسے شعرا میں ہوتا ہے جن کے کسی ایک تخلیقی شاہ کار نے ان کی دیگر کاوشوں کو قار نمین کی نظروں سے اوجھل رکھا ہے۔ مثال کے طور پر سید وارث شاہ کے قد صد ہیں راند جھا نے انھیں شہرت کی اس قدر بلندیوں تک پہنچا دیا کہ ان کے دوسرے کام پر زیادہ توجہ مرکوز نہیں کی جاسکی۔ حقیقت یہ ہے قصہ ہیر راند جھا پنجابی شعری ادب کی تاریخ میں ایک سنگ میل کی حیثیت افتار کر چکا ہے۔ پھر بھی جب ہم ان کی دوسری تخلیقی کاوشیں دیکھتے ہیں تو پتا جہ کہ وہ محض ایک قادر الکلام شاع ہی نہ سے بلہ ایک بلند پایہ مترجم بھی تھے۔ ان کی سے حشیت قد صیدہ ہیں جہ مورد شریف

ş

زاېد حسن

Ī

زابىد حسن

لکھا ہے اور اس کے پنچے پنجابی شعر۔ خط عربی، فارسی یا پنجابی کا درمیانے درجے کا ہے اور اس کی طرز سے اس کی قدامت کا پتا چلتا ہے۔قصیدے کے آخر میں پنجابی کے اشعار ہیں، جن سے تاریخ اور مصنف کا پتا چلتا ہے۔ باراں سے بونچہ ہجری خاہر ہوئے تاں ایہہ بیت جواہر موتی لڑی کتاب بروئے بد وہی شعر ہے جو تھوڑے سے فرق کے ساتھ ضیغم صاحب نے بھی درج کیا ہے اور اس ہے آگے پچھاور اشعار درج کیے گئے ہیں۔ سید علی عماس جلال یوری وارث شاہ کی پنجابی شاعری کے بارے میں اپنی تصنیف مقامیات وارث شاہ میں کہتے ہیں: ş وارث شاہ پہلے عظیم شاعر ہیں جن کے کلام کے سبب پنجابی زبان اپنی یوری تابنا کی، وسعت، کچک اور رعنائی کے ساتھ جلوہ گر ہوئی ہے۔ وارث شاہ کے پاس الفاظ و زابد حسن تراکیب کا ایک لا زوال ذخیرہ ہے جس میں عربی، فارس، ترکی، سنسکرت بھاشا کے الفاظ موجود ہیں، کیکن اس بے ساختگی کے ساتھ استعال میں آئے ہیں کہ غریب اور نامانوس معلوم نہیں ہوتے اور پنجابی کی اصل لطافت اور شگفتگی برقرار رہتی ہے۔ <sup>۲</sup> بقول سید علی عباس جلال یوری، دارت شاہ کے یہاں زبان و بیان کی وسعت کے ساتھ ان کے علم اور تجربے کا اظہار اور اس خطے میں رائج زبانوں کے اثرات بھی ان کی شاعری میں ملتے ہیں۔ لیکن حقیقت رہے سے کہ سیدعلی عباس جلال یوری نے بھی سے بات سید دارث شاہ کے لکھے قیصے۔ مہیر رانہ جہا کے تناظر میں کی ہے، جب کہ ان کی دیگر تصنیفات کا مطالعہ کرنے سے بھی ان کی یہ مات پچ ہی ثابت ہوتی ہے کہ دارث شاہ کاعلم، دینی و دنبادی ہر حوالے سے ان کے ہر قصے کے ہر ہر لفظ میں بولتا ہے۔ آگے چل کرہم دیکھتے ہیں کہ پنجابی نہ صرف یہ کہ دنیا کی قدیم ترین زمانوں میں سے ایک ے بلکہ اس میں دیگر زبانوں کے علوم کا ترجمہ کرنے کی روایت بھی قدیم ہے، جو اس کے بڑھنے والوں ے ذوق، علم و حکمت اور علوم ظاہری و باطنی کے حصول سے شغف اور دلچیں کی واضح دلیل بھی ہے۔ عذرا وقارلهتي ہيں:

وارث نے یہاں بہت سی رائج الوقت کتابوں کا ذکر کیا ہے۔ مثلاً سے سیفس طب ، ميزان، قرطاس سكندري، طب اكبر، انواع، صرفِ بهائي، صرفِ مير، حيرت الفقه، فتاويٰ برمنه، رازق باري، واحد باري، خالق باري، گلستان، بوستان، بمار دانش، طوطي نامه، شام، قران السعدين، دیہ ان حافظ وغیرہ۔عالمگیر کےعہد میں پنجابی زبان میں بچوں کے لیے نصابی کتب کا سلسلہ شروع کیا گیا .....ایز دیاری امید نے ۱۰۶اھ میں اللہ یادی اورعبدالرحمٰن نے فارسی نامہ *لکھا۔* 

یبال بی بہتر معلوم ہوتا ہے کہ کچھ ایسی باتوں کی وضاحت کر دی جائے جو اس مضمون کی تیاری کے سلسلے میں متن، شاعروں اور ان کے تذکروں کے حوالے سے صحیح کھونی کے ضمن میں آڑے آتی رہیں۔ اور کچھ غلطیوں کا برملا اعتراف بھی کیا جائے، جو پنجابی شعر و ادب اور ان کے خالقوں کے حوالے سے کھونی، تدوین و ترتیب اور درست متن کے ساتھ مسلسل اگلی نسلوں تک نہ پہنچا کر ہم نے ک جوالے سے کھونی، تدوین و ترتیب اور درست متن کے ساتھ مسلسل اگلی نسلوں تک نہ پنچا کر ہم نے ک میں ۔ وارث شاہ کے حوالے سے زیادہ تر تحقیقی، تقدیدی اور تجزیاتی کام قصلہ ہیں دانجھا کے تناظر میں بن کیا گیا ہے۔ نجانے کیوں ان کی دیگر تخلیقات کو درخو اعتنا نہیں سمجھا گیا۔ وارث شاہ کے فکر وفن میں بن کیا گیا ہے۔ نجانے کیوں ان کی دیگر تخلیقات کو درخو یا اعتنا نہیں سمجھا گیا۔ وارث شاہ کے فکر وفن میں بن کیا گیا ہے۔ نجانے کیوں ان کی دیگر تخلیقات کو درخو یا اعتنا نہیں سمجھا گیا۔ وارث شاہ کے فکر وفن میں بن کیا گیا ہے۔ نہا نے بیونے والے رسائل و جرائد کی خصوصی اشاعتوں کے ساتھ ساتھ ان پر شائع ہونے دوالی کتب میں بھی یہی روبیہ اور ربحان عالب نظر آتا ہے۔ پچھ اسی طرح کا سلوک ہمارے جدید و قد یم میز کرہ نگاروں اور تاریخ نو یہوں نے حافظ برخورداروں کے حوالے سے بھی روا رکھا ہونے ہوں اور ہرخوردار<sup>4</sup>، وہ پہلے پنجابی شاعر ہیں جنھوں نے قصیدہ ہے دہ مدردہ متر یف کا منظوم پنجابی ترجمہ کیا۔ سید وارث شاہ سے بھی پہلے ان کا ترجمہ ملتا ہے۔

اس ساری صورت حال کے باوجود خوش آیند بات میہ ہے کہ پنجابی زبان و ادب کے حوالے سے سبط الحن ضیغم نے اپنی مخصوص افتادِ طبع کے پیش نظر جان تو ڑ محنت کی اور قیصیدہ بردہ شدریف کے متن کو سودھ کر پڑھنے والوں کے سامنے بہتر صورت میں پیش کرنے کے عزم نے انھیں وارث شاہ کی زندگی اور شاعری کے ساتھ ساتھ ان چاروں شعرا کے بارے میں بھی شخصی پر اکسایا، جو حافظ برخوردار کے نام سے معروف ہیں، ورنہ مولا بخش کشتہ ۹، ڈاکٹر فقیر محمد فقیر ۱۰، قاضی فضل حق<sup>11</sup> اور سید اختر

ابد حسن ۲۸۳

بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

ان جمله تعریفوں میں سے ایک تعریف جو دل کو زیادہ بھاتی ہے وہ ''پُر مغز کلام' ہے، بالخصوص جب اس کا اطلاق رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدح میں ہونے والے بیان پر کیا جائے، اور پھر سامنے قصیدہ بردہ شریف ہوتو لگتا ہے کہ قصیدہ کی تعریف وہی مخصوص تعریف ہے جو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لیے بیان ہوئی اور جو قصیدہ بردہ شریف میں امام محد شرف الدین س

ان حوالوں سے ماسوا، اس کے کچھ اور مقصود نہیں ہے کہ پنجابی میں سب سے پہلا منظوم ترجمه حافظ برخوردار نے کیا اور بیر کہ اسے کتنا عرصہ ہو گیا۔ نیز بیر کہ جب قیصیدہ بردہ شریف کا ترجمہ سید دارث شاہ کررہے تھاتو ان کے سامنے کم از کم ایک ترجمہ ضرور موجود ہوگا۔ (ہم اس بات کا محض گمان ہی کر سکتے ہیں کہ انھوں نے بیر ترجمہ پڑھا ہوگا۔)

اب اس قصیدے کی تخلیق کے محرکات اور امام محد شرف الدین البوصیر ی کے بارے میں کچھ جانتے ہیں۔ اس سلسلے میں ابوالبرکات مولانا محد عبد المالک کھوڑوی کی شرح قصیدہ بردہ شریف

ای شرح میں آگے جا کر وہ امام محتر م البوصیری کے بارے میں لکھتے ہیں: قصیدہ ہردہ کے ناظم علیہ الرحمۃ کا نام امام شرف الدین ابوعبد اللہ محمد بن سعید بن عماد بن محن بن عبد اللہ بن منہان بن بلال منہا بی ہے۔ آپ بوصیری کے لقب سے ملقب شخے۔ آپ کا حال کتب ذیل سے معلوم ہو سکتا ہے: فوات الوفیات، مصنفہ ابنِ شاکر، جلد دوم، صفحہ ۲۵۰، فوات الوفیات، مصنفہ سیوطی علیہ الرحمۃ ، جلد اول، صفحہ ۲۷۰، انسائیکلو پیڈیا اوف اسلام، جلد اول، صفحہ ۲۵۰، معجم البلدان، جلد اول، صفحہ ۲۰۰، مطبوعہ مصر، کاؤں کا نام ہے، نثو ونما پائی۔ آپ شوال کے پہلے سہ شنبہ ۲۰۰ ھ میں پیدا ہوئے اور ۲۹۲ ھ میں وفات پائی۔ حافظ فتح الدین ابن سید الناس نے کلھا ہے کہ آپ نظم علی جزار اور وراق سے (جومشہور شاعر میں) فصاحت و بلاغت کے اعتبار سے زیادہ فائق و افضل تھے۔ ۲

سبط الحن ضیغم نے ان کے حالات میں اضافہ کرتے ہوئے بتایا ہے: ابو عبداللہ عبداللہ شرف الدین محد نسلاً عرب نہیں تھے، بلکہ آپ کا خاندانی سلسلہ بربر قومیت سے تھا، جس کی ایک معروف شاخ بنو جنون ہے جو صنہاجہ قبیلے کا ایک حصہ زابد حسن

ž

ہے (ص: ۵: مقدم دیوان ہو صیری ) بو صیری کے بزرگ قلعہ بنی حماد میں مقیم تھ، جو وسطی غربی الجزائر میں واقع تھا۔ وہاں ۔۔ نقل مکانی کر کے بالائی مصر میں بو صر نامی گاؤں میں آ بے، جو آن بو صری کی وجہ سے عالمی شہرت کا مرکز بن گیا۔ وجہ تخلیق اس قصیدے کی پہلے بھی بیان کی گئی ہے۔ تاہم یہ حقیقت ہے کہ جب بھی اس قصیدے کا کوئی ترجمہ ہوا، اس کی شرح کی گئی یا پھر اس کے حوالے سے گفتگو ہوئی تو امام بو صری ک بیاری کا بیان اور اس قصیدے کی تخلیق کے ما بعد شفا نصیب ہونے کا ذکر بھی ضرور آیا۔ عالم فقری نے اس قصیدے کا منثور ترجمہ کیا ہے۔قصیدے کے شروع میں وہ اس واقع کا بیان ان الفاظ میں کرتے ہیں:

زاہد حسن ۲۸۷

الفاظ میں کرتے ہیں: بیاری جب طول کپڑ گی تو دوست احباب سب کچھ چھوڑ گئے حتیٰ کہ عزیز وا قارب تک بیزار ہو گئے آخر ایک روز ان کے دل میں خیال پیدا ہوا کہ کیوں نہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وسلے سے دعا ما تگی جائے۔ چنانچہ انھوں نے نہایت ہی بے بی ک حالت میں یہ نعتیہ قصیدہ کہا اور بارگاہ رسالت میں عقیدت مندی کے چھول پیش کیے اور پھر کچھ عرصے تک یہی قصیدہ پڑھتے رہنے حتیٰ کہ ایک روز روتے روتے سو گئے خواب میں حضور علیہ السلام کی زیارت نصیب ہوئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے امام بوصیری کے جسم پر ہاتھ پھیرا، جب امام بوصیری بیدار ہوئے تو انھوں نے محسوں کیا تھا اور صدیاں گذرنے کے بعد بھی آج تک بالکل ایسے ہی محسوں ہوتا ہے کہ جلیا کہ انھی ابھی لکھا گیا ہے۔

اور یقیناً مرادیں مانگنے والوں کی مرادیں پوری ہوتی ہیں اور جو کوئی بیار صدق دل سے اس کو پڑھتا ہے تو شفا یاب ہوتا ہے۔ قیصیدہ ہردہ شریف کی وجہ تسمیہ سبط الحن طیغم کے الفاظ میں یوں

:4

اس سلسلے میں ہر شارح، ہر مترجم اور قصیدہ بردہ شدیف کے بارے میں لکھنے والے ہر مصنف اور محقق نے بہت پھولکھا ہے کہ اسے بردہ کا نام کیوں دیا گیا۔ علامہ ابوالحنات محمد احمد قادری نے اپنی کتاب شدر حلیب الوردہ میں اس سلسلے میں

ق صیدہ بردہ شریف کی فسلول کے حوالے سے سبط الحن ضیغم نے یوں داد تحقیق دی

زايد حسن -لب

72

متعلقہ فصلوں کے قدیم اور جدید تر تیب اور تدوین کیے گئے نسخوں میں ہر فصل اور اس میں موجود اشعار کی تعداد کچھ یوں ہے:<sup>۲۵</sup>

| جديد ترتيب ميں شعري تعداد | قديم ترتيب مين شعري تعداد | موضوع                   |           |    |
|---------------------------|---------------------------|-------------------------|-----------|----|
| 11                        | ١٣                        | تشبيب                   | فصل اول   | 1  |
| М                         | Ч                         | اعترافات اورنفس کی مذمت | فصل دوم   | ۲  |
| ۳.                        | ۴.                        | مدح حضور پاک            | فصل سوم   | ٣  |
| 11                        | 19                        | ميلا د النبي            | فصل چہارم | ۴  |
| ا∠                        | 1+                        | دعوت و ارشاد            | فصل پنجم  | ۵  |
| ا∠                        | ا∠                        | شرف قرآنی               | فصل ششم   | ۲  |
| 11-                       | ١٣                        | معراج النبى             | فصل بمفتم | ۷  |
| ٢٢                        | ٢٢                        | جہاد النبیؓ             | فصل هشتم  | ۸  |
| 11                        | 16                        | طلبٍ مغفرت              | فصلنهم    | ٩  |
| <u> 11'</u>               | <u>9</u>                  | مناجات وحاجات کا بیان   | فصل دبهم  | 1• |
| 176                       | 1717                      |                         |           |    |

زابد حسن ۲۸۹

پنجابی میں تراجم:

مختلف النوع تحقیقی و تدوینی ذرائع سے سامنے آنے والے پنجابی تراجم کی تعداد اس قدر تو نہیں جے کانی قرار دیا جائے تاہم پنجابی میں قصیدہ ہردہ شریف کے تراجم جس قدر کیے گئے ہیں برصغیر کی کسی دوسری زبان میں شاید اتنے بھی نہ میسر ہوں، پھر قصیدہ ہردہ شریف کے ساتھ ساتھ ہمیں قرآن کریم سمیت دیگر مذہبی و دینی کتب کے شعری و نثری تراجم ملتے ہیں جو نہ صرف یہاں کے لوگوں کے مذہبی و تہذیبی رجحانات و میلانات کی عکامی کرتے ہیں بلکہ ان کی عقیدت و محبت کا بھی پتا درجتے ہیں، اور ریہ بھی کہ اس وقت یہاں عربی و فارسی علوم کا چلن کس قدر عام تھا، لوگوں میں پنجابی زبان کے ساتھ محبت اور کش اتی زیادہ تھی کہ ہر گھر میں ان کتابوں کا ہونا عام تی بات تھی اور ان کا مطالعہ ان کے روز مرہ معمولات کا جزولازم تھا۔ کتابوں کے کئی ایڈیشن کافی تعداد میں چھپتے تھے۔ تفسیرات قرآنی ، قصیدہ ہردہ شریف ، احسن القصص اور ہیں وارث شاہ کا

## بنیاد جلد ۸، ۱۷۰۷ء

3

زابد حسن

مطالعہ، اور گھروں میں ان کی اونچی آواز سے قرأت اور پڑھت تو خیر لازم تھی ہی۔ اس وقت کتب کی اشاعت میں تسلسل کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ ایک صوفی شاعر سیدمجی الدین قادری۲۶ کی شعری منظومات پر بار<sup>م</sup>شتم درج ہے، جو پنجابی، اردو اور فارسی متیوں زبانوں میں موجود ہیں۔ اور بیہ کتاب ۱۱۰۰ کی تعداد میں ایک چھوٹی سی ستی غُذاں (جالندھر) کے بیتے سے شائع ہوئی ہے۔ جہاں تک قصیدہ بردہ شریف کے تراجم کا تعلق ہے، سبط الحن ضیغم نے اپنے مجموعة تراجم میں اس کی تفصیل حسب ذیل دی ہے: قصیدہ ہددہ شریف کے جس قدر تراجم دست بر دِزمانہ سے بچ گئے اور ہم ان سے آگاہی حاصل کرنے میں کامیاب ہوئے یا جن کا بعض تذکروں یا کتابوں میں ذکر کیا گیا ہے وہ حسب ذیل قادر الکلام عظیم شعرا کی عقیدت کا مظہر ہیں: ا۔ سید وارث شاہ، ۲۔ حافظ برخوردار، ۳۔ خواجہ غلام مرتضٰی قلعہ والے، ۴۔ محمد عزیز الدین، ۵۔ سبد نیک عالم میر یور، ۲<sup>۲</sup>۲۔ جان محمر، ۷۔ محمد شاہ، ۸۔ محمد سعید، ٩- احمد يار مرالوي، ١٠ مير احمد نواز خان پنج چولال، ١١ مولانا نبي بخش حلوائي، معاصرين: ٢١ ـ ذاكلر مهر عبد الحق مرحوم، ١٣ ـ يروفيسر ذاكلر قريثي احد حسين قلعداري، ۸۲- پروفیسراسیر عابد، ۱۵- اثر انصاری فیض یوری-<sup>۲۸</sup> ۲۱ ـ سيد سبط الحن ضيغم ۲۹ (بيهنثورتر جمه ال مجموعهُ تراجم ميں شامل ہے۔) بشیر حسین ناظم نے اپنے مختصر تبصرے کے ساتھ کم و بیش یہی نام گنوائے ہیں، وہ لکھتے ہیں: سید وارث شاہ نے اس قصیدے کا پنجابی ترجمہ کیا۔ وارث شاہ کے پنجابی اشعار میں عربی اشعار کا کیف وسرور بے وارث شاہ سے پہلے حافظ برخوردار را بخطا قصیدہ بردہ کا پنجابی ترجمہ کر چکے تھے۔ اس سلسلے میں قیصیدہ بردہ کے درج ذیل تراجم قابل ذ کر ہیں: بهافظ يرخورون انجرا 1409/ m1+21 قصيلمديده

|              |           | فصيده برده |
|--------------|-----------|------------|
| ۵۸۱۱ه/۲۲∠اء  | وارث شاہ  | قصيده برده |
| ۱۳۳۱ه /۱۸۱۵ء | بإرمحدعلى | قصيده برده |

• ۲۲۱ ( ۱۲۷ م ۱۲۷ • جان محمد قصده برده محدنيك عالم المسار / ۱۸۸۳ و قصيده برده محمة عزيز الدين ۲+۳ار / ۱۸۸۴ قصيده برده محمد شاه دين ۶۱۹۱۵/۵۱۳۳۴ قصيده برده بروفيسر احمدحسين قريثي قلعداري 1977/01mAr قصيده برده ڈاکٹر مہرعبدالحق (سرائیکی انگ) 🛛 ۱۳۹۹ھ / ۸۷۹۱ء قصىدە بر دە ان کے علاوہ اس مشہور ومقبول قصیدے کے تراجم مولوی محمد اسمعیل فاضل دیو بند، حضرت خواجہ غلام مرتضی قصوری اور مطیع اللہ صاحب نے بھی کیے ہیں۔ علاوہ ازیں انور انیق اور محمد اختر ججہ<sup>۳۲</sup> کے منظوم تراجم بھی اشاعت یذیر ہوئے ہیں۔ جب کہ حفیظ تائب نے ایک اور شاعر حافظ محمد صادق وکیل کے منظوم پنجابی ترجی کا حوالہ بھی دیا ہے۔ سید وارث شاہ کے ترجمے کی انفرادیت: وارث شاہ نے ایک جگہ لکھا ہے: بات بات وچ تیری بین کامن وارث شاہ دا شعر کیہ سحر بے نی ترجمہ: دارث شاہ تیری بات بات میں جادوگری ہے، تیرے اشعار کیا ہیں یوں لگتا ہے گويا جادوہو۔ حقیقت را به محمد وارث شاه کا بیر محر قصه لا مور نامه ، قصه سسی پنوں ، عبرت نامه، معراج نامه، دومٍوْه جات، باره ماه، قصه مٍير *اور* ترجمه قصيده برده شريف **ي**ل *بر* چڑ ھ کر بولتا سنائی دیتا ہے۔ وہ دیگر علوم وفنون کے ساتھ ساتھ زبان و بیان اور واقعات کو ان کی تمام جزئیات کے ساتھ بیان کرنے پر قدرت رکھتے تھے۔ اور ان کے اشعار میں وہ لطافت اور جاذبیت

موجود ہوتی ہے جو پڑھنے والے کے دل میں گھر کر جاتی ہے۔ بیر سی سنائی باتیں نہیں بلکہ متند روایات

اس حوالے سے موجود میں کہ ایک وقت ایما بھی رہا ہے جب پورے پنجاب کے ہر قصبے، ہر کہتی میں

کتنے ہی گھروں میں قبصہ سپر رانجھا کے نتخ موجود ہوتے اور ہر جگہ قبصہ سپر رانجھا کا حافظ

ایک آ دھ ضرور مل جاتا۔ بہیریڑ ھنے اور سننے والوں کی بیٹھکیں ہوتیں، چویال جمتے ۔غرضیکہ ایک سحر تھا جو

زابد حسن ۲۹۱

ذی سلم دے آہنڈ گواہنڈوں چیتے آکے یاراں کدھرے تیریاں ہنجواں نوں نہیں کیتا رت پھوہاراں ذی سلم دے فیر گواہنڈھی یاد خورے شد آئے ایسے لئی ان تیریاں اکھیاں خونی نیر دہائے (شحد اختر ججہ) اور اب وارث شاہ کے ترجم سے پہلے اسی شعر کا اردو ترجمہ جو محمد فیاض الدین نے کیا ہے: (محمد اختر جہ) اور اب پہلے شعر کا ترجمہ سید وارث شاہ نے ان الفاظ میں کیا ہے: نیں نیرے رت ہنجو روون، مارن درد الم دے نیں نیرے رت ہنجو روون، مارن درد الم دے نیں ہیں۔)

سید وارث شاہ نے یہاں لفظ<sup>(د</sup> چت آون' کو جس کے معنی یاد، یا دداشت اور کئی بار<sup>(د م</sup>ن' یا ''اندر' (باطن) بھی لیے جاتے ہیں، ایک نۓ سلیقے اور حسن کے ساتھ برتا ہے۔ محض اس ایک لفظ کے استعال سے شعر کے اس ترجے میں وہ لطافت اور انفرادیت پیدا ہوگئی ہے، جو ہمیں قیصیدہ بردہ شدریف کے اس ترجے میں شروع سے آخر تک نظر آتی ہے۔ ٹھیٹھ اور جان دار لفظیات کا انتخاب اور پھر اس کونہا بیت عمدگی کے ساتھ برتنا بھی اس ترجے کی قابل داد خصوصیت ہے۔ ''جپت آون' کی مانند الحظ ہی شعر کے پہلے مصر عے میں انھوں نے '' ٹھنڈی واؤ' کا خوبصورت استعال کیا ہے، پھر ''حبوباں دی واؤں' کی تر کیب دے کر مصر عے میں کمال حسن پیدا کر دیا ہے۔ یہاں'' واؤں' سے مراد پیاروں کی یا دوں کی خوشبو بھی کی جاستی ہے۔ پورا مصر یہ دیکھیے : یا ایر ہے شندی داؤ گھنگی، محبوباں دی داؤں

(ص ۹۲)

زابېد حسن

rgr

(غلام مرتضى)

(نامعلوم، آتکھیں آنسو کیوں بہاتی ہیں، پیڈ نہیں تیرے دل کو کیا ہوا ہے جو زار و قطار روتا ہے۔) نہ صرف بیر کہ لفظوں کا انتخاب بلکہ پورے کا پورا شعر وہ حسن و خوبی لیے ہوئے ہے جو اپنے پڑھنے والے پر کمل ابلاغ کرتا ہے اور ترجے سے بڑھ کر تخلیقی عمل کا حصہ لگتا ہے۔ اسی طرح صفحہ ۹۹ پر موجود شعر میں <sup>دہ پن</sup>چھوں مُول نہ روندوں'' کی تر کیب میں <sup>دہ پن</sup>چھوں' کے اضافے نے ایک طرح کی شدت پیدا کر دی ہے۔ اسی طرح صفحہ ۱۰۲ پر موجود شعر پڑھنے سے واضح ہوتا ہے کہ متا خر مترج میں نے سیّد وارث شاہ کے قصیدہ بُردہ شدریف کے اس ترجے کو بھی پیشِ نظر رکھا ہے۔ اس شعر کے مطالع کے بعد دیگر مترجمین کا ترجمہ پڑھتے ہوئے بہت سے الفاظ اور مصرعہ سازی کا وہی عمل نظر آتا ہے جو سیّد وارث شاہ کے یہاں ہے:

زابد حسن ۲۹۵

جاں دل یاد پوے اوہ دلبر، رتی نیند نہ آوے آہو، عشق خوشحالی دے وچ غم، تے درد لیاوے

(سيّد وارث شاه)

(جب دل کو وہ دلبر یاد آتا ہے تو نیند بالکل نہیں آتی۔ ہاں! عشق الیچی بھلی زندگی میں درد وغم لیے داخل ہوجاتا ہے۔) ای طرح صفحہ ۲۰ ما پر لفظ<sup>((</sup>معلم') اور صفحہ ۲۰ ا پر''او چھڑ' نفظ کا استعال یہ باور کروا تا ہے کہ سیّد وارث شاہ نے عوامی سطح کی زبان کو اپنے تخلیقی ترجے کے اظہار کے لیے برتا۔ مزید اپنی لفظیات اور محاوروں کے استعال سے وہ کسی خاص علاقے اور کہج تک بھی اپنی آپ کو محدود نہیں کر رہے بلکہ ایک ایسا مرکزی لہجہ اور زبان برت رہے ہیں جو پورے پنجاب میں بولی اور سمجھی جاتی ہے۔ شعر (ص ۱۰۵) کا یہ ترجمہ ای بات کی تائید میں پیش کیا جا سکتا ہے: را پر جمہ ای بات کی تائید میں پیش کیا جا سکتا ہے: عاشق لکھ ملامت سن کے، ہو رہے کتوں ڈورا را تو ہمیں نصحت کرتا ہے لیکن ہم بالکل نہیں سنتے، ہم وہ عاشق ہیں جو لاکھ ملامت کی جانے پر بھی کان بند ہی رکھتا ہے۔)

(س۱۱۲)

(ص۱۱۳)

کیوں کر سددا دنیا ول کوئی حاجت مند نہ آہی ح کر حضرت مول نہ ہوندے دنیا کتھے آہی (ص ١٢∠) ( دنیا میں کس لیے بھیجتا جب کہ اس کی حاجت نہ تھی، آٹ نہ ہوتے تو پھر دنیا کہاں ہوتی۔) ایک شعر میں جہاں امام بوصری نے آپ کی ان صفات کے کمالات کا ذکر کیا ہے کہ ہم تمام مسلمانوں کو آپ کے کرم اور دیتگیری کے طفیل خدا تعالی نے کسی تکلیف، مصیبت اور اِمتحان میں ڈالے بِنا ہی وہ عنایات اور نواز شات عطا کردی ہیں، جن سے عام طور پر مخلوقِ خدا بہت دُور ہے۔ کچھ تکلف نہ دشی حضرت جس وچ اوکھ ہوئے محض کمال محبت سیتی نہ جھرے نہ روئے (ص ۱۳۱) (آب نے این کوئی تکلیف مجھی بیان نہیں کی، کمال محبت کی وجہ سے نہ انسوں کیا، نہ ہی کبھی آنسو بہائے۔) ایک اور شعر کے ترجم میں (ص ۱۷۳) انھوں نے لفظ ''انبروں'' اور ''بھاہ یُک'' کا ایسا خوبصورت استعال کیا ہے کہ جس سے نہ صِرف شعر میں ہر لفظ تکینے کی طرح جڑا دکھائی دیتا ہے، بلکہ بعض اوقات تو ان کے قوافی دیکھ کر اور پڑھ کر احساس ہوتا ہے کہ یقیناً اُٹھی لفظوں کو بطور قوافی استعال ہونا جاہے تھا۔ کیا حیکتے ہوئے اور بولتے ہوئے لفظ دکھائی دیتے ہیں۔ شعر دیکھیے : انبروں نٹھا سی شیطانے رات ولادت سروڑ پچھوں سبھ شیطانے بھنے بھاہ یک نیں سر پر (جب آب پیدا ہوئے تو آسانوں سے شیطان دوڑا آیا، اور پھر اس کے بیچھے بیچھے سب شیطان آئے۔ ایسے، جیسے ان کے سروں پر آگ لگ گئی ہو۔) یہاں لفظ ''بھنی'' بمعنی'' بھا گنے'' کے ایسا محمدہ اور جم کر اور ایسی بے ساختگی کے ساتھ آیا ہے کہ بے ساختہ داد دینا پڑتی ہے۔ ہمیں سید وارث شاہ کا ترجمہ قصیدہ بُردہ شریف پڑ ھے ہوئ جس کیف اور سُر در دمستی کا احساس ہوتا ہے گمان غالب ہے کہ سید دارث شاہ بھی ترجمہ کرتے وقت

زاہد حسن ۲۹۷

اس کیفیت سے ضرور گذرے ہوں گے۔ ترجیح کا مطالعہ کرتے ہوئے کہیں ایک آدھ جگہ پر بیا احساس ہوتا ہے کہ انھوں نے بعض لفظ بہ امر مجبوری برتے ہیں تاہم بیا باقی متر جمین کی نسبت بہت کم ہیں مثال کے طور پر اس شعر (ص ۱۹۵) میں: ان نج عگر بزے نے حضرت کپر شتیج دو کف تحسیں (آپ نے ہاتھوں میں شتیج لیے، یوں عگر بزے سے حضرت یپر شتیج دو کف تحسیں (آپ نے ہاتھوں میں شتیج لیے، یوں عگر بزے سے حضرت یپر سلف تحسیں اپنے چید سے باہر پھیکا تھا، بزرگوں سے یونہی سنٹے میں آتا ہے۔) یہاں ''ایو بی خبر سلف تحسیں '' اضافی محسوں ہوتے ہیں۔ لیکن کچھ ایے اضافی بھی نہیں کہ پڑ ھتے ہوئے گراں گذر میں۔ اور کچر ڈیڑھ سوت اوپر اشعار کے ترجے میں کسی ایک آدھ مصرع میں ہوں نے متن کی توسیع کرتے ہوئے معانی میں وسعت بھی پیدا کی ہے۔ اور بڑی گو با متعد اور ہم بنا کے بیاں کی ان کو تری کے معانی میں وسعت بھی پیدا کی ہے۔ اور ترجے کو با متعد اور ہوں نے متن کی توسیع کرتے ہوئے معانی میں وسعت بھی پیدا کی ہے۔ اور ترجے کو با متعد اور ہم بنا ہے ہو واقعہ معراج کی طرف اشارہ کرتی ہو۔ اور اشعار کے ترجے میں کسی ایک آدھ مصرع میں نظری کے ہوں اور ہو کہ میں کہ اصافی محسوب ہے ہو ہی جاتا ہے، اور کچر گئی آیک اشعار میں ہم بالی کا دورہ بھی رہنے دیا ہے۔ مثال کے طور پر زیرِ نظر شعر (ص ۲۰۰۵) میں انھوں نے ایک آیت کا حوالہ دیا ہم بی باکا دورہ بھی رہنے دیا ہے۔ مثال کے طور پر زیرِ نظر شعر (ص ۲۰۰۵) میں انھوں نے ایک آیت کا حوالہ دیا ہم بی کی ایک ای ایک ای میں میں میں ایک میں میں دارت شاہ دی سے میں ایک نظر آتی ہے۔ باتی متر جمین نے اس شعر کا تر جمد اپنی ساط کھر ہی کیا ہی ہی ہی ہی ہی کی تر ہی کی ہی ہے۔ دی ہی خولی بھی ہی میں صرف دارت شاہ دیکھیے: دیکھیے:

محض آپ کو بھی حاصل ہوئی، اور وہاں جانے سے جبریل بھی قاصر رہے۔ دوسرے مصرع میں قرآن مجید کی آیت نو حسان قساب قسوسین او ادنسی ' کی طرف اشارہ ہے، یعنی جتنا فاصلہ دو کمانوں کے درمیان ہوتا ہے، اس سے بھی زیادہ قرب کا مقام آپ کو حاصل ہے۔

اس طرح آخر میں ایک اور شعر (ص۲۳۹) کا ترجمہ دیکھتے ہی، جو ترجے کی عمدہ اور اعلیٰ مثال ہے۔ اور بجامے خود ایک طبع زاد شعر بھی معلوم ہوتا ہے۔ لطف کی بات سے ہے کہ ترجے میں ماوراے متن کیفیات بھی نظر آتی ہیں ،تخلیقی طور پر یہ صورت ِ حال تبھی و قوع یذ پر ہوتی ہے جب کوئی فنکاراینے فن کے بلند ترین درج پر فائز ہوتا ہے۔ سرور تھیں میں قول نہ بھناں توڑے عامی ہویا سوئی امیدے دے وچ دھاگہ ختم نبیاٹ پرویا (آب سے کیا گیا وعدہ نہیں توڑ سکتا، جاہے میں ادنی سے بھی عام ہوں، انھوں نے امید کی سوئی میں خاتم النہیں ؓ کا دھا گہ یرو دیا۔ ) یہاں اُن کے نبی آخر الزمانؓ ہونے اور مترجم کی امید شفاعت کو کس خوبصورتی کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔غرض سید دارث شاہ کا ترجمہ، دیگر مترجمین کے ترجمے کی نسبت زبان و بیان، اسلوب اور خلیقی کیفیات کے حوالے سے علاحدہ اور منفرد ہے اور بیران کے کامل اور مکمل شاعر اور تخلیق کار ہونے کی دلیل بھی ہے۔ امام بوصیری کے مندرجہ ذیل شعر کا ترجمہ حافظ برخوردار، سید وارث شاہ، محمد عزیزالد بن، خواجه غلام مرتضى، ڈاکٹر قریثی احد حسین قلعداری، ڈاکٹر مہر عبدالحق، حافظ محمد صادق وکیل اور اسیر عابد نے اپنے اپنے انداز میں کیا ہے۔ شعر ہے: يا اكرم المخطق مالى من الوذب، سواك عند حلول الحادث العمم يا حضرت مينوں بن تيرے ناميں تکيہ کوئی! وقت مصيبت اوکھ ویلے کوئی نہ دیوے ڈھوئی

(حافظ برخوردار)

497

زابد حسن

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

.

بہتر سبھ خلقت تھیں تُوں میں ہور پناہ نہ کائے باجھ تساں وچ خطر عظیمے تے وچ سخت بلائے (سیدوارث شاہ) (اے اشرف الخلوقات! تیرے بنا میری اورکوئی پناہ نہیں، عظیم خطروں اور سخت بلاؤں میں صرف آپ ؓ ہی واحد سہارا میں۔) اے چنگا خلق دا کوئی نامیں جس تھوں منگاں یاری تدھ سوا، جب سر پر آئے حادثہ مشکل بھاری

(محمة عزيز الدين)

(خواجه غلام مرتضى)

( قریثی احد حسین قلعداری )

(ڈاکٹر مہرعبدالحق)

(حافظ محمه صادق وکیل)

(اسیرعابد)

ان درختوں نے لیکریں خوب کھینچیں اور کھا

ڈالیوں سے اپنی وسط راہ میں با پیچ و خم

مـــا رنــحــت عــذابـــات البـــان ريــح صبـــا

واطرب المعيمس حمادي المعيمس بمالنغم

کا تب نہایت غور وفکر کے بعد لکھتا ہے۔

زابد حسن

(محمد فياض الدين)

3

نت درود نبیؓ تے جب لگ شاخال واؤ ہلائے یا جاں حادی خوش کر شتراں مٹھے بول سنائے

(سيد دارث شاه)

(محد فياض الدين)

زابد حسن ۳۰۰۳

### حواشي و حواله جات

- امام محد شرف الدین البوصیری، قصیده برده شویف (مجموعهٔ تراجم) ، مرتب سیر سبط الحن طیغم (اسلام آباد: اکادمی ادبیات پاکتان، ۲۰۰۷ء)،ص۵۰۰
  - ۲\_ ایضا، ص۵۲\_

\_1

1.1

دسن

<u>.</u>

\_9

\_1+

- ۳- متازسلیم، «سید وارث شاه دا قصیده برده دا ترجمهٔ ، شموله پ ن ج در ی الا بور، وارث نمبر (اکتوبر، نومبر ۱۹۲۹ء): ص ۲۷۷-۲۹۷۰
  - ۳۔ ای<u>ض</u>اً،ص ۲۷۷۔
  - ۵۔ ایضاً،ص ۲۷۷–۲۷۸۰
  - ۲\_ على عباس جلال پورى، مقامات وارث شاه (لا بور: مكتبه فكر و دانش، ۱۹۸۹ء)،ص ۲۱\_
- ۷۰ مندرا وقار، وارث شداه: عبد اور شداعری (اسلام آباد: اداره تاریخ وتهذیب وتمدن اسلامی، الجامعة الاسلامیه، ۱۹۸۱- ۲۳۳ - ۲۳۳ -
  - ۸۔ سبط کھن شیغم نے اپنے وجموعۂ تراجم میں حافظ برخوردار کے ضمن میں تر میر کیا ہے: تراجم کے اس مجموع میں شامل دوسرا ترجمہ حافظ برخوردار کی تخلیق ہے سوائے اس کے کہ انھوں نے یو سف ذلی جاع جمد عالمگیری میں ۹۰ اھ /۱۷۷۹ء میں تخلیق کی ، اور ۱۹۳۴ء میں پیدا ہوئے۔ اس کے علاوہ متعلقہ تذکروں میں ان کے احوال وآغار کے بارے میں بہت کم مواد ملتا ہے اور جو موجود ہے اس سے معاملات اور الجھ جاتے ہیں۔

  - مولا بخش کشته، پنجابی شاعران دا تذکره ،ایژیتر چودهری محمد افضل خال (لا ہور: عزیز پیلشرز، ۱۹۸۸ء)۔ منبعہ میں
    - فقیر محم فقیر، پنجابی زبان و ادب کی تاریخ (لاہور: س*تک می*ل پلی کیشز، ۲۰۰۴ء)۔
- اا۔ تاخی فضل حق، پہند جباببی علم و ادب میں مسلمانوں کا حصہ (••• ا ۵ • ۳۱ ۵)، مرتب بذل حق محمود (لاہور: سنَّک میل پلی کیشنز،۲۰۰۴ء)۔
  - ۲۱۔ سیداختر حسین جعفری، داستان پنجابی زبان و ادب (لاہور: ادارہ ثقافت اسلامیہ، ۲۰۱۳ء)۔
    - ۳۱۔ بادا بدھ سکھ، پریہ کہانی (لاہور: پنجند اکیڈمی، ۱۹۸۸ء)۔
    - ۱۳ ، بناری دار جین، پنجابی زبان تے او بدا لٹر یچر (لا ،ور: مجلس شاه سین، ۱۹۴۱ء)۔
    - ۵۱ ابوالاعجاز حفيظ صد یقی، ادبی اصطلاحات کا تعارف (لا ہور: ایوانِ علم پلازہ، ۲۰۱۵ء)۔
  - ۲۱- خورشید رضوی، عربی ادب قبل از اسلام، جلد اول (لا ،ور: اداره اسلامیات، ۱۰۰۰ء)، ص ۲۲۷۔
- ےا۔ یہاں بھی نام والا مسئلہ ہے۔ سبط الحن طنینم نے قد صدیدہ ہر دہ شدیف کا ترجمہ کرنے والے کو حافظ برخوردار مسلمانی والا، قرار دیا ہے۔ اور اس سلسلے میں سنین ، تواریخ اور شخصیات کے حوالے سے استناد پیش کر کے بہت سے ثبوت بم م اکھنے کیے ہیں۔ دراصل سے وہی مسئلہ ہے جس سے ہمارے پنجابی کے بہت سے محقق دوچار نظر آتے ہیں۔ دیگر محققین کے علاوہ احمہ

حسین احمر قریشی بھی این تصنیف پنجابی ادب کی مختصر تاریخ میں کچھالیے بی الجھاؤ کا شکار ہیں۔ حافظ برخوردار اس دور کی ایک اہم شخصیت ہیں، ان کے نام سے پنجابی ادب میں بہت سا ذخیر ہ کتب ملتا ہے، جن میں سے حب ذیل ہمارے پاس موجود ہے: ا-فرائض ورثه (۸۱۰۱ه)،۲-يوسف زليخا (۹۰۰ه)،۳-سسمي پنو،،۳-مرزا صاحبار، ٥-حكايت پاك رسولُدى،٢-جنگ نامه امام حسينٌ، ٢-ترجمه قصيده غوثيه، ۸-ترجمه قصيده بانت سعاد، ۹-رساله نادريه ، ۱۰-قصه كهترى، ۱۱-مير رانجها ، ۲۱-متفرق نظمیں ،۳۲-چرخی نامه، ۲۹-انواع برخوردار، جس میں انیس ر*ساکل ہیں، ت*ن تصنيف ۲ پرااهيه ان تصانف کے سنین تصنیف میں فرق کچھ اس نوعیت کا ہے کہ یہ ایک آ دمی کی تصانف معلوم نہیں ہوتیں۔ دوسرے مختلف النوع مذاق اس کی تائید کرتا ہے۔ سب سے بڑی الجھن بیہ ہے کہ ان کتابوں میں حافظ کے حالات، خاص طور پر جائے رہائش مختلف مقامات ہیں، جس سے حافظ کے حالات زندگی مرتب کرنے میں بڑی مشکل کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔مثلاً ف المنص و رث ہمیں مسلمانی چیمہ چٹھہ پرگنہ صوبدلا ہور کا ذکر ہے اورعلم پڑھنے کا ذکر جہان آباد میں کیا ہے۔ انواع اور ت جمہ قصیدہ غو ثیہ میں اپنا وطن تخت ہزارہ خاہر کیا ہے اور سیالکوٹ سے علم حاصل کرنے کا ذکر کیا ہے۔ تہ جمہ قصیدہ بانت سعاد میں رسول تکر، رہائش بتاتے ہیں۔ نیز ان کی پہلی تصنیف ۸۱ اھ اور آخری تصنیف اندواع ۲۷ ااھ کی ہے۔ان دوسنین میں فرق اتنا ہے کہ ہمیں اتنی کمبی عمر کا آدمی کہیں سے معلوم نہیں ہو سكا جواتنا عرصه تصنيف وتاليف ميں مشغول رہا ہو۔

قریشی احمد سین احمد تلعداری، پند جسابسی ادب کسی مسختصو تسادیخ، نگران وحید قریشی (لاہور: میری لائبریری، ۱۹۲۴ء)، ص22–۵۸\_

- ۸۱ بی بشرحسین ناظم،''تراجم''، پنجابی زبان و ادب کی مختصر تاریخ، مرتب انعام الحق جاوید (اسلام آباد: مقتدره قومی زبان، ۱۹۹۷ء)،ص۳۲۵۔
  - ۱۹ ام محمد شرف الدین البوصیری، قصیده برده شریف (مجموعهٔ تراجم)، مرتب سید سبط الحن ضیغ، ۵۲۰ -
  - ۲۰ ابوالبرکات مولانا محمد عبد المالک کھوڑوک، شدح قصیدہ بردہ شدیف (کراچی: برکاتی پبشرز، س ن)، ص
    - ۲۱۔ ایضاً، ص۲۱–۱۳۔
  - ۲۲ امام محمد شرف الدین البوهیری، قصیده برده شدیف (مجموعهٔ تراجم)، مرتب سید سبط الحن طیغ، ص۳۱-
    - ۲۳- مالم فقرى (مترجم)، قصيده برده شديف (لابور: اداره بيغام القرآن، ۲۰۰۵ء)، ص۳-۲-
  - ۲۴- الم محمد شرف الدین البوصیری، قصیده برده شریف (مجموعهٔ تراجم)، مرتب سیر سبط الحن ضیغ، ص ۲۳- ۴۰-
    - ۲۵\_ ایضاً، ۳۸\_۳۹\_
    - ۲۹ سیر کمی الدین قادری، دیوان قادری (جالندهر: اروپه پریس، س ن)۔ تعداد جلد: ۱۹۰۰، قیت: ۲۰ آنه، بار: بشتم

#### بنیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۰

- ۳۰ بشیر حسین ناظم، ''تراجم''،ص ۴۲۵–۴۲۶۹۔
- ۳۱ محمد افتر ججه، قصیده برده شریف : منظوم پنجابی ترجمه (نارووال بجل ماشم شاه، ۲۰۰۹ء) -
- ۳۲- معظ تائب، ''ویاچ''، قصیده برده: منظوم پنجابی ترجمه، مترجم اسر عابد (گوجرانوالد: احباب پلی کیشز، ۱۹–۱۹۰۰)، ص ۱۸–۱۲
  - ۳۳ میدالله باشی (مرتب)، شدح قصیده برده شدیف (لا بور: کمتبه دانیال، س ن)، ص۲۵۲ -

## مآخذ

|          | البوحيرى، امام محرشرف الدين- قيصيده برده شريف (مجموعة تراجم)-مرتب سيد سبط <sup>الح</sup> ن ضيغ - اسلام آباد: اكادمى ادبيات                                                           |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | پاکتان، ۲۰۰۷ء۔                                                                                                                                                                       |
|          | تائب، حفیظ -" ویباچهٔ - قصیده برده: منظوم پنجابی ترجمه - مترجم اسیر عامد - گوجرانواله: احباب پیلی کیشنز، ۹۱–۱۹۹۰ء -                                                                  |
|          | <i>ج. محم</i> اختر - قصیده برده شریف : منظوم پنجابی ترجمه <b>-ن</b> ارووال:مجلس باشم شاه، ۲۰۰۹ء-                                                                                     |
|          | جعفری، سیرافتر حسین ـ داستان پنجابی زبان و ادب ـ لاہور: ادارہ ثقافت اسلامیہ ۲۰۱۳ء۔                                                                                                   |
|          | جلال پوری علی عباس – مقامات وارث شاہ –لاہور: کمتنہ فکر و دانش، ۱۹۸۹ء۔                                                                                                                |
|          | جین میں وال وال میں اور اور اور اور ایک میں                                                                                                      |
|          | ین بلون بر ن چید بلی روین سر برچه عربی پر من در اور می منابع مین مسار .<br>حق، قاضی فضل - په خبر اببی عسلم و ادب میں مسلمانوں کا حصه (۲۰۰۰ ه - ۱۳۰۰ ه) - مرتب بذل حق محمود - لا ہور: |
|          | ل کا کا کا چیک جانبی علیہ واقد میں مسلمانوں کا حصہ (۲۰۰۰ کا ۲۰۰۰ کا)۔ کرم <b>ب بدل ک</b> مود کا ہور۔<br>سنگ میل پیلی کیشز،۲۰۰۴ء۔                                                     |
|          |                                                                                                                                                                                      |
|          | رضوی،خورشید به عربی ادب قبل از اسلام -جلداول به لامور: اداره اسلامیات، ۱۰٬۴۰۰ م                                                                                                      |
| Ţ        | سلیم، ممتاز-''سید دارث شاه دا قصیده برده دا ترجمهٔ' مشموله پنج دریالا بود، دارث نمبر(() توبر، نومبر ۱۹۲۹ء)۔                                                                          |
| ň        | سنگھ، بادا بدھ ۔ پر بیم کہ ہانی ۔لاہور: پنجند اکیڈمی، ۱۹۸۸ء۔                                                                                                                         |
| يىن      | صدیقی،ابوالاعجاز حفیظ ـ ادبی اصطلاحات کا تعارف ـ لاہور: ایوانِ علم پلازہ، ۱۵۰۲ء۔                                                                                                     |
| <b>)</b> | عالم، پ <i>یرسید محمد نیک (مترجم)</i> - دلائیل الیخیرات و شیوارق الانیوار فبی ذکر الصلوة علی النبیّ المختار - پنجا <b>بی <sup>منظوم</sup></b>                                        |
| Ξ.       | ترجمه الموسوم ومسائل الدجاة -جهلم: خافقاهِ سلطانيه كلشن عظيم، ١٩١٧ء-                                                                                                                 |
|          | فقری، عالم (مترجم) - قصیده برده شدیف -لا بور: اداره پیغام القرآن، ۵۰۰۶ء -                                                                                                            |
|          | فتیر فقیرتم مدینجابی زبان و ادب کس تاریخ به لامور: سنگ میل پیلی کیشز،۲۰۰۲ء۔                                                                                                          |
|          | قادری،سید کچی الدین - دیوان قادری -جالندهر: اروپه پریس،س ن-                                                                                                                          |
|          | قلعداری،قریشی احمد صین احمد - پنجابی ادب کمی متختصر تاریخ - نگران وحیدقریش - لاہور: میرکی لائبر یری،۱۹۶۴ء۔                                                                           |
|          | کشته، مولا بخش به پنجابهی شاعران دا تذکره <b>- ایژیئر چودهری محمد افضل خا</b> ل -لا هور: عزیز پلبشرز، ۱۹۸۸ء-                                                                         |
|          | کھوڑوی،ابوالبرکات مولا <b>نا محمد عبد المالک -</b> شدرے قصیدہ بردہ شریف -کراچی: برکاتی پیکشرز، س ن-                                                                                  |
|          | ناظم، بشیر حسین -''تراجم''- پہنجابی زبان و ادب کی مختصر تاریخ - <b>مرتب انعام الحق جاوید -</b> اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان،                                                         |
|          | _<br>21992_                                                                                                                                                                          |
|          | وقار، عذرا - وارث شاہ: عبد اور شاعری -اسلام آباد: ادارہ تاریخ وتہذیب وتدن اسلامی، الجامعة الاسلامیہ، ۱۹۸۱ء-                                                                          |

م ماشی، حمیدالله (مرتب) - شدر قصیده برده شدیف - لا بور: مکتبه دانیال، س ن-

ذیشان دانش \*

بھر مربھ ٹولے : پنجابی صوفی شعری روایت کر تناظر میں

'تصوف' کا لفظ باب تفعل سے ہے، جس کا مادہ 'ص و ف ہے۔ لفظ 'صوفی' کا لغوی معنی 'اونی' یا 'اون کا بنا ہوا ہے' جب کہ اس کے اصطلاحی معنی 'تصوف کی راہ پر چلنے والا، سادگ اور مخصوص آ داب و اصول کا پابند جن سے قرب الہی اور اخلاقی اور روحانی بلندی حاصل ہوتی ہے، پا کیزہ نفس آ دمی، عبادت گزار بندہ'۔ <sup>1</sup> جس طرح صوفی اپنی ذاتی زندگی میں پا کیزہ کردار اور اعلیٰ اخلاق کا حامل ہوتا ہے، اس کا اظہار اس کی گفتگو، تحریر اور شاعری سے بھی جھلکتا ہے۔

دنیا کی دیگر زبانوں کی طرح پنجابی میں بھی صوفی شاعری کی قدیم روایت چلی آ رہی ہے۔ اور اگر یہ کہا جائے کہ پنجابی صوفی شاعری کی روایت اپنے اظہار اور اسلوبِ بیان میں بہت شان دار روایت کی حال ہے تو بے جا نہ ہو گا۔ بابا فرید (۹کااء- ۱۳۱۵ء) سب سے پہلے اور نمایاں پنجابی صوفی شاعر ہیں۔ یعنی پنجابی زبان میں صوفی لٹر پچر کا قدیم نمونہ بابا فرید کے دوہے ہیں، جو گردت میں اور فیش ماعر ہیں۔ یعنی پنجابی زبان میں صوفی لٹر پچر کا قدیم نمونہ بابا فرید کے دوہے ہیں، جو گردت درولیٹی اور فقر وغنا کا راستہ اختیار کرنے پر زور دیا گیا ہے، کہتے ہیں: فریدا در درولیٹی گا کھڑی، چلال دنیا ہے۔ بنھ اٹھائی پوٹلی، کہتے ونجاں گھت

ید مسائل تصوف، ید ترا بیان، غالب بختے ہم ولی سیجھے، جو نہ بادہ خوار ہوتا تصوف کے موضوعات بہت متنوع ہیں۔ اپنی ذات کی نفی اور ذات باری تعالیٰ کے اثبات یا تو دوسر لفظوں میں اپنی ذات کی پیچان، اس کا خاص موضوع ہے۔ مشہور قول من عرف نفسدہ فقد تبلی عرف رب ہ (جس نے اپنی ذات کی پیچان ایا، گویا اس نے اپنے رب کو پیچان لیا) کے مطابق، عارفانہ تبلی عرف رب ہ (جس نے اپنی ذات کی پیچان کیا، گویا اس نے اپنے رب کو پیچان لیا) کے مطابق، عارفانہ تبلی کالام میں اپنی ذات کی کھوج، خدا کی ذات کی پیچان کا ذریعہ ہے۔ صوفی شاعر اپنے ذاتی روحانی تجرب تبلی کی بنیاد پر اپنی شاعری میں اپنی دوحانی مشاہدات پیش کرتا ہے۔ دورِ جدید کے مشہور صوفی شاعر واصف تبلی علی واصف (۱۹۲۹ء۔ ۱۹۳۹ء) جن کا پنجابی شعری مجموعہ بھر سے بھی والے ، نو مبر ۱۹۹۳ء میں پہلی مرتبہ شائع ہوا، وہ لکھتے ہیں:

پھر ان کے واحد پنجابی شعری مجموعے بھرے بھڑولیے کی شاعری کا اگر بغور جائزہ لیں اور معاصر پنجابی شعری تناظر میں دیکھیں تو اس کی منفرد اور جداگانہ حیثیت سامنے آتی ہے۔ پتا چلتا ہے کہ پنجابی کی وہ شعری روایت جسے تصوف اور صوفیانہ رجحانات سے گہرا ربط رہا ہے، کم کم شعرانے اسے آگے بڑھایا۔ واصف علی واصف کا شار بھی اُن گنے چنے شعرا میں ہوتا ہے، جو طبعاً درویش صفت تھے اور جنھیں روحانی اقدار سے گہری نسبت تھی۔

بھ رے بھ طولے کا آغاز نعت شریف سے ہوتا ہے۔ اس کے بعد فہر ست میں دنظمین کے عنوان کے تحت سی حرفی اور گیارہ نظمیں شامل ہیں اور فہر ست کے آخر میں مغز لین کے زیرِ عنوان، انہتر (۲۹) غز لیس شامل ہیں۔ اس طرح واصف علی واصف کے پنجابی کلام کا یہ مجموعہ کا اصفحات پر مشتمل ہے۔ واصف علی واصف کے اس مجموعہ کلام میں معرفتِ الہی، عشق رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، مرشد ک اہمیت، فقر کی عظمت، دنیا کی نفی اور راہ سلوک میں اس کی مذمت اور عقل وعشق کا مواز نہ جیسے صوفیانہ موضوعات ملتے ہیں، جو اپنے اسلوبِ بیان میں بھی قلندر انہ رنگ کے حامل ہیں۔

سی حرفی پنجابی ادب کی ایک خاص اور ہر دل عزیز صنف ہے۔ سی حرفی کا مطلب تمیں (۲۰۰) حرفوں والی (شاعری) نظم ہے۔ حروف خبجی کے مطابق اس کے تمیں بند ہوتے ہیں اور ہر بند کا پہلا مصرعہ ابجد کے حساب سے تر تیب وار آتا ہے۔ سلطان باہو (۲۲۹ء- ۲۹۱۱ء) نے پنجابی ادب کوسی حرفی سے متعارف کرایا۔ علاوہ ازیں احمد علی سائمیں اور علی حیدر کی سی حرفیاں بھی پنجابی شعری ادب میں نمایاں مقام رکھتی ہیں، جو عرصہ دراز تک زبان زدِ عام رہیں۔ یوں سے کہا جا سکتا ہے کہ پنجابی شعری ادب میں ادب میں سی حرفی کو ایک خاص مقام حاصل ہے۔ پنجابی صوفی شاعری کی ابتدا بابا فرید (۹۵ سے متا اوب میں سی حرفی کو ایک خاص مقام حاصل ہے۔ پنجابی صوفی شاعری کی ابتدا بابا فرید (۹۵ سے برے شاعر ہیں جنھوں نے اشلوک کیصے۔ زمانی اعتبار سے شاہ حسین (۲۰۳۵ء – ۱۵۹۹ء) دوسرے بر یہ شاعر ہیں جنھوں نے اشلوک کیصے۔ زمانی اعتبار سے شاہ حسین (۲۰۳۱ء – ۱۵۹۱ء) دوسرے بر یہ شاعر ہیں جنھوں نے اشلوک کیصے۔ زمانی اعتبار سے شاہ حسین (۲۰۳۱ء – ۱۵۹۵ء) دوسرے بر یہ شاعر ہیں جنھوں نے اللوک کی میں ماتا ہو۔ بیخابی صوفی شاعری کی ابتدا بابا فرید (۹۵ سے میں بر یہ شاعر ہیں جنھوں نے اشلوک کی کی اعتبار سے ساہو تیسرے بڑے صوفی شاعر ہیں جن

ذيشان دانش

Ţ

عام و خاص ہے، جس میں مرشد کو خراج عقیدت پیش کیا گیا ہے جو این ذات کی نفی، اور وجود باری تعالیٰ کے اثبات کا سبق دیتا ہے : الف الله چینے دی بوٹی میرے من ویچ مرشد لائی ہو نفی اثبات دا یانی ملیس ہر رگے ہر جائی ہو اندر ہوٹی مثک محیایا جاں پھلاں تے آئی ہو جیوے مرشد کامل باہو جیس ایہ بوٹی لائی ہو ا۔ اسم اللہ، جو کہ چینے کے بوٹے (کی طرح پر مہک ہے) کو میرے دل و جان (کی زمین) میں مرشد کامل نے کاشت کیا۔ ۲۔ (میرے من میں بوئے ہوئے اسم ذات کے یودے کے) ہر رگ (و ریشہ) اور ہر مقام پر (لا الدالا اللہ) کے نفی اثبات کے پانی سے سیرانی ہوئی۔ エモ ۳۔ (بیاسم اللہ ذات) کا پودا (جب نشو ونما یا کر غنچہ آور ہوا تو اس نے میرے) اندر ذیشان دانش (مَن مِيں) خوشبو پھيلائي۔ ۳۔ (اے) باہو! (خدا کرے) کامل مرشد سلامت رہے جس نے (مَن میں اسم اللّٰہ ذات) کابہ یودا کاشت کیا ہے۔ واصف علی واصف بھی اپنی ایک غزل کے مطلع میں مرشد کی ضرورت و اہمیت کو ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں: اُڈدی نہیں اسماناں اُتے اپنے آپ پپنگ جیہدے ہتھ چ ڈور اے تیری اوہدیاں خیراں منگ ' آسان پریتنگ خود بخو دنہیں اڑتی جس کے ہاتھ میں تمھاری ڈور ہے(لیعنی مرشد)، اس کی خیر مانگو۔ بھر ہے بھڑولی میں موجود سی حرفی ابیات کی تعداد اکتیس (۳۱) ہے۔ تمیں (۳۰) ابیات تو حروف مجیح کے تعین (۳۰) حروف سے شروع ہوتی ہیں اور آخری میت، مرشد یا محبوب کی نظر کرم کے حوالے سے ہے۔ اب یہاں سی حرفی کا یہلا اور آخری بند ملاحظہ کیجے: الف الله دى رمز انوكى، عقلان نال نان مل دا عقلاں والا مرد وجارا نامحرم منزل دا

الله نیڑے ہوندا اے جد سجدہ ہودے دل دا واصف بار الله نول ليصنا كم نهين عاقل دا ا۔ الف، اللہ کی رمز (راز) انوکھی رمز ہے، خدا تک رسائی عقل کی مدد سے ممکن نہیں۔ ۲\_عقل پر تکیہ کرنے والا بے چارہ (مسافر) منزل سے نا آشنا ہوتا ہے۔ ۳۔ خدا تب نز دیک آتا ہے، جب دل کا سجدہ (تسلیم) ہو۔ ۲- داصف! خدا کو تلاش کرنا، کسی عقل برست کے بس کی بات نہیں۔ اس ہند میں سفر الی اللہ کے لیے عشق یعنی دل کی اہمیت اور عقل کی نفی کی گئی ہے، کیونکہ عقل کا کام ہی پس و پیش کرنا ہے۔جیسا کہ اقبال نے کہا تھا: عقل عیار ہے، سو تجھیں بنا لیتی ہے عشق بے چارہ نہ ملا ہے نہ زاہد نہ کلیم^ ب خطر کود پڑا آتش نمرود میں عشق عقل ہے محو تماشائے اپ بام ابھی<sup>9</sup> اب واصف على واصف كي سى حرفى كا آخرى بند ملاحظه ليجيه، جس مين كتابي نصابي علم كي نفى اور مرشد کی نظروں کو ساری باتوں کی ایک بات کہا گیا ہے، جیسا کہ بابا بلیے شاہ کہہ گئے ہیں کہ علموں بس کرس او **باز<sup>\*ا</sup> :** سی حرفیاں نال نہ گل مکدی، مکدی یار دی نظر دے نال اے گل تسی شروع کرو، تسی ختم کرو، تہاڈی این اینے نال اے گل غیر غیراں دے نال یے گل کردے، اینے کردے نہیں اینے نال اے گل واصف یار انوکھڑی گل مل گئی، اکھاں کردیاں دل دے نال اے گل' ا۔ سی حرفیوں سے بات نہیں بنتی۔ (بلکہ) محبوب کی نگاہ کرم سے بات مکمل ہوتی ہے۔ ۲۔ (اے محبوب) آپ خود ہی تو بات شروع کرتے ہیں اور خود ہی اسے اختیام تک پہنچاتے ہیں، دراصل بد بات آپ کی (اپنی بات ہے اور) خود اپنے ساتھ ہے۔ س۔ غیر، غیروں سے باتوں میں مصروف ہیں، لیکن اپنے (اپنوں سے اس قدر قریب

ہیں کہ وہ) اپنوں کے ساتھ بات ( کرنے کی چنداں ضرورت محسوں) نہیں کرتے۔

یشان دانش ۲٬۱۳۳

وحدت الوجودي خیالات موجود ہیں، جن میں بار باریہ کہا جاتا ہے کہ خدا (جسے یہاں واصف صاحب نے بار کے استعارے میں بیان کیا ہے) تو شہ رگ کے نز دیک ہے۔ اور بہ تو خود خدا نے کہہ رکھا ہے کہ: نیصن اقدب الیہ من حبل الو رید (ہم بندے کی شہرگ سے بھی نزدیک ہیں)۔ اس بند میں داصف علی داصف نے تصوف میں ایک اور مقام کا ذکر بھی کیا ہے جسے''فنا فی المرشد'' کے مقام سے تعبیر کیا جاتا ہے اور بیہ بتایا ہے کہ''مرشد حقیق'' تک پہنچنے کے لیے بھی کسی مرشد کی ہدایت اور رہنمائی درکار ہوتی ہے۔ اگرچہ خدا کو شہ رگ کے نز دیک بتایا جاتا ہے تاہم اس کا احساس کرنے اور سراغ لگانے کے لیے بھی راہنما کی ضرورت ہوتی ہے۔ اسی طرح آگے چل کر انھوں نے اپنی ایک غزل کے شعر (ص ۷۵) میں دنیا کی بے ثباتی كا ذكر كچھان الفاظ ميں كيا ہے: گژ سُتے سوں والے *چ*وڻن يپنگھاں لین بُلارے خالى

ایشان دانش **۲٬۱۵** 

بھوتن والے سے سوں لیے خالی پینگھاں لین بُلارے اب محض خالی پینگھیں ہی ہلارے لے رہی ہیں، انھیں جھولنے والے اہدی نیند سو گئے۔ یہاں بھی انھوں نے بعض ایسے الفاظ منتخب کیے ہیں جنھیں نہ صرف پنجابی ثقافت سے گہرا علاقہ ہے بلکہ جو اب کہاوت کی شکل اختیار کر گئے ہیں، چیسے'' سے سوں گئے'' اب ایک کہاوت ہے۔

اسے انھوں نے بھوٹن '' جمولنے'' پینگھوں ' پینگھو'' اور ہلارے لین '' بچکو لے کھانے'' سے ہم آ ہنگ کر کے ایک عجیب وغریب امتزاج پیدا کیا ہے۔ یعنی کہ جن پینگھوں کو ہم بلا خوف جھول رہے تھے اور ہلارے لے رہے تھے اجل آئی اور انھیں گہری نیندوں میں موت سے ہمکنار کرتی ہوئی چل دی ہے۔ اب محض خالی پینگھیں ہلارے لے رہی ہیں۔ انھیں جھولنے والے نظر نہیں آرہے۔ یعنی مکان تو موجود ہیں لیکن مکین نہیں رہے۔

یہ وہ شعری معاملات ہیں جو ہمیں واصف علی واصف کے یہاں تواتر کے ساتھ ملتے ہیں اور انھیں ایک جدا اور منفرد کہتے کا شاعر بنا کر ہمارے سامنے پیش کرتے ہیں۔ درج بالا باتوں کی روشنی میں زبان و بیان کے اعتبار سے واصف علی واصف کے کلام کی قدر و قیت محسوس کی جاسکتی ہے۔

حقیقت محمد بیصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بابت کچھ پنجابی صوفی شعرا کے مصرع دیکھیے ، جن میں حیرت انگیز حد تک مشابہت یائی جاتی ہے۔ یہاں اس بات کا اعادہ ضروری ہے کہ کوئی بھی صوفی سن سنائی بات کوآگ بیان نہیں کرتا، جب تک وہ اس کا ذاتی روحانی تجربہ اور مشاہدہ نہ بن جائے۔ وہ اپنی ایک خاص کیفیت اور حال کو الفاظ کا روپ دیتا ہیں، لیکن اس کا پھر بھی بیہ کہنا ہے کہ بیہ بات اس وقت سمجھ **می**ں آتی ہے جب بیا پنی تن مبتی بن جائے۔یعنی: جس تن لگيا عشق كمال ناچ بے سُر تے بے تال جس تن میں خدا کا عشق لگ جاتا ہے، اس عشق حقیقی کے ساز پر پھر وہ دیوانہ دار ناچتا ہے۔اسے سُر اور تال کا بھی ہوش نہیں رہتا۔ حقیقت محمد ہی کے حوالے سے چند پنجابی صوفی شعرا کے اشعار ملاحظہ سیجیے: I احد كولول احمرٌ ہويا، وچوں ميم نكالي او يار ذیشان دانش احد احمدٌ وچ فرق نه بلهیا، اک رتی بھیت مروڑی دا احد تے احمد بن آیا، نبیاں دا سردار احد دے وچ میم رلایا، تال کیتا ایڈ پیار

(بابابلھ شاہ)

جد الف، لام ملایا، او اللہ بن کے آیا وچ میم مروڑی جوڑ کے ساڈا بنیا کم جناب<sup>10</sup> (واصف على واصف) جب الف کے ساتھ لام ملا دیا تو وہ (محبوب) اللہ (کا روپ) بن کر آگیا صاحبو! پھراس میں میم کی مروڑی جوڑنے سے ہمارا کام بن گیا (یعنی حقیقت محمد بیسلی الله عليه وآله وسلم ہم پر آ شکار ہوئی)۔ دراصل تمام صوفیا نے اپنی خلوت کے مشاہدات و تجربات کوجلوت میں عام کیا ہے۔ ان کی تفہیم کے لیے تجربے کی کھٹالی سے گذرنا ضروری ہے۔ ڈاکٹر ناہید شاہد نے اپنے مضمون ''بھر سے بھٹ ولر : صوفیانہ فکر کانتلسل' ، میں واصف علی واصف کے بارے میں لکھا ہے: یوں داصف اپنے سے پہلے گذرے بزرگوں کی بات کو آگے بڑھاتے ہوئے صوفیانہ خبالات کی ترسیل کا فریضہ انحام دیتے ہیں ..... اگر مجموعی حوالوں سے دیکھیں تو بابا فرید، شاہ حسین، وارث شاہ، بلصے شاہ، خواجہ فرید اور میاں محمد بخش کے روحانی کلام سے اکتساب کرتے ہوئے واصف نے این پنجابی شاعری کی بوطیقا تر تیب دی ہے۔ روایت سے اپنے مضبوط رشتے کے باوجود ذاتی مشاہدوں اور تجربوں سے عبارت بہ شاعری نئے زمانے میں نئے حوالوں سے بھی عبارت ہے۔ <sup>11</sup> محظہیر بدراینے مضمون''واصف علی واصف دے بھر ہے بھڑولر'' جو تہ دنجن میں شائع ہوا، بھرے بھڑولے کے حوالے سے کھتے ہیں: اس کتاب کا نام بھرے بھٹ ولر ظاہر کرتا ہے کہ یہ مجموعہ علم، حکمت اور معرفت کے موتیوں سے بھرا پڑا ہے۔ اور جو انسان بھی خوشحالی جاہتا ہے، اسے جاہیے کہ اس کتاب کا مطالعہ کرے۔ واصف صاحب کی اردواور پنجابی شاعری کا مقصد ایک ہی تھا کہ لوگ رب کے رنگوں کو پیچانیں۔ ان کی پنجابی شاعری پڑھ کے بتا چکتا ہے کہ وہ پنجاب کے صوفیہ اور اولیا اور ان کی فکر ہے کس قدر متاثر ہیں۔ بھی سے بھڑ ولر میں کلاسیکی شعرا کا رنگ پایا جاتا ہے۔ ان کی شاعری ایک طرف تو پنجابی شعری روایت کے ساتھ گہرے طور دابستہ ہے اور دوسری طرف اپنے عہد کے پنجاب رنگ پر بھی نظر

نیشان دانش ۲۰۱۷

وارث شاه بميشه نتيجه خيز بات كرتا، ايسحظيم شاعر كو بهارا سلام واصف علی واصف کا پنجابی مجموعة کلام بھر سے بھر ولر تصوف اور معرفت کے رنگوں سے مزین ہے، جس کا مرکزی موضوع عشق ہے۔ اسے اینی زبان و بیان، متصوفانہ موضوعات اور قلندرانہ اسلوب کی وجہ سے ہم عصر پنجابی شاعری کے مقالعے میں منفرد اور ممتاز مقام حاصل ہے اور یہ پنجابی صوفی شاعری کی کلا سیکی روایت سے معنوی اور حقیقی طور پر منسلک و مربوط ہے۔ مقالے کے آخر میں واصف علی واصف کے پنجابی کلام کے مجموع بھے سے بھے ولر میں صوفیانہ فکر کے تسلسل اور خاص وجدانی اسلوب بیان کو واضح کرنے کے لیے غزلیات میں سے چند مثالیں دی جارہی میں فرنوں میں بھی ان کے ہاں رمز و کنایہ میں گہری باتوں کا اظہار ملتا ہے۔ انھوں نے علامتوں، استعاروں اورتمثیلوں کے بردے میں حقیقت کا نہ صرف خود مشاہدہ کیا، بلکہ اہل ذوق کو بھی اس میں شامل کرنے کی سعی کی ہے۔ وہ سسی، رانجھا اور منصور کی رمز کو بجر و وصال کے صوفیانہ منہوم تک رسائی کے لیے استعال کرتے ہیں۔غزاوں میں سے نمونے کے پچھ اشعار: ميرے دل وچ پے گيا شور وی ناں رکھو ہور ميرا جس دی باد اے ساڈے دل وچ ساڈی اکو گور ۲ اومدى میرے دل میں (محبوب از لی کے نام کا) شور مچ گیا ہے۔ اس لیے اب میرا بھی نام کچھ اور رکھ دو۔ ( یہاں فقیری میں نسبی نام سے حسبی نام کی طرف ہجرت کرنے کا اشارہ ہے ۔ بابا بلھے شاہ نے بھی اپنے مرشد سے نسبت کے لیے کہا تھا: جیہڑ اسانوں سید سدے، دوزخ مکن سزائیاں / جو کوئی سانوں رائیں آگھے، پیشتیں پینگھاں پائیاں)۔ جس کی یاد ہمارے دل میں ہے، اس کی اور ہماری قبر ایک ہی ہے۔ (محبّ این محبوب کی عاقبت میں شامل ہے)۔ تقل سسی کوکے، سوېنيان ريا گھل ۲۱ پنوں

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

سسی بیتے ہوئے صحرامیں فریاد کناں ہے اے میرے سو ہنے رب! میرے پتوں (محبوب) کو میری طرف لوٹا دے۔ راه کھوجو اپنے اندر دا کوئی ورلا موتی نے تر دا کیہ جانیا سی توں واصف نوں ہن رگڑا کھا قاندر دا اینے اندر (باطن) کا راستہ ڈھونڈنے کی کوشش کرو خال خال لوگ ہی ہوتے ہیں جو موتی (باطن میں پیشیدہ گوہر معنی) ڈھونڈ لے آتے تم نے واصف ( قلندر) کو آخر کیا شمچھ رکھا تھا اب قلندر کا رگڑا دیکھو! ( قلندر کے جلال کا مظاہرہ دیکھو) یشان دانش این بحث کو مقالے کے موضوع، لینی واصف علی واصف کی پنجابی صوفی شاعری تک محدود رکھتے ہوئے یہاں پر ان کے اردونٹر اورنظم کے کام سے صرف نظر کیا گیا ہے۔ تاہم ان کے اردوشعری مجموع شب چراغ میں انھوں نے پنجابی زبان کے سب سے قدیم صوفی شاعر بابا فرید سے اپن نسبت کوان الفاظ میں بیان کیا ہے: کیوں نہ ہو وردِ زباں واصف علی نام ''فرید'' گوشهٔ دل بر لکھا گنج شکر بابا ً فرید ۲۳ واصف على واصف كى اردونثر اور شاعرى ميں موجود متصوفانه افكار و خيالات اور اسلوب نثرك سلاست، روانی اورایجاز واختصار کا مطالعہ اور جائزہ الگ موضوع جمث کا متقاضی ہے۔

[اس مقالے میں پنجابی اشعار کا ترجمہ ڈاکٹر اظہر وحید صاحب (مرید واصف علی واصف صاحب) اور زاہد حسن (ریسری ایسوی ایٹ، لمز، لاہور) کی مدد سے کیا گیا ہے، جس کے لیے مکیں ان اصحاب کا بہت منون ہوں-]

# حواشي و حواله جات

| *  | ریسرچ ایسوسی ایٹ (Research Associate)، گرمانی مرکز زبان و ادب، لاہور یونی ورٹی اوف مینجنٹ سائنسز،                    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | لا جور _                                                                                                             |
| _1 | مولانا وحيد الزمان قائمي كيرانوي، القاموس الوحيد (لا بور: ادارة اسلاميات، جون ٢٠٠١ء)، ص ٩٥٢_                         |
| _r | محمد آصف خال (مرتب)، آک پیا بابا فرید نے (لاہور: پاکستان پنجابی ادبی بورڈ، ۲۰۰۹ء)،ص ۱۳۵۔                             |
| _٣ | میرزا اسدالله خال غالب، دی <sub>س</sub> وان خالب (نشهٔ عرش)، مرتب امتیاز علی خاں عرش (لاہور: مجلس ترقی ادب، ۱۰۲۱ء)،ص |
|    | _177                                                                                                                 |
| ~_ | واصف علی واصف، بی <sub>ص</sub> بی <sub>ط</sub> ولی <sub>ح</sub> (لاہور: کاشف پبلی کیشنز، ۱۹۹۵ء)،ص ۱۰۹۔               |
| _۵ | سلطان الطاف على (مرتب)، ابيات باہو (لاہور: الفاروق بک فاؤنڈيشن، س ن )، ص٢٣_                                          |
| ۲_ | واصف علی واصف، بی <sub>ص</sub> بین طولیے ،ص ۲۸۔                                                                      |
| _4 | اليشاً ،ص ۱۵_                                                                                                        |
| _^ | محمد اقبال، کلیات اقبال اردو (لابهور: اقبال اکادمی پاکتان، ۲۰۰۹ء)،ص ۳۸۹_                                             |
| _9 | ابضاً،ص•ا۳۴_                                                                                                         |

- ۱۰ محمد آصف خال (مرتب)، آکهیا بلهر شاه نر (لاہور: پاکستان پنجابی ادبی بورڈ، ۲۰۱۱ء)، ص ۲۲۷۔
  - اا۔ واصف علی واصف، بھرم بھڑولے ،ص ۲۵۔
  - ۲۱۔ محمد آصف خال (مرتب)، آکھیا بلھے شاہ نے، ص ۱۵۹۔
  - ۳۱۔ محمد آصف خال (مرتب)، آکھیا بلھے شاہ نے، ص ۴۵۔
- ۳۱۰ مرآصف خال (مرتب)، آکهیاخواجه فرید نے (لاہور: پاکتان پنجابی ادبی بورڈ، ۱۹۹۹ء)، ص ۸۹۔
  - ۵۱۔ واصف علی واصف، بھرے بھڑولیے ،ص۵۴۔
- ١٢ ناہيد شابد، "بھرے بھڑولے: صوفيانہ فکر کا تسلسل"، سہ ماہی واصف خيال مجلّہ نمبر ۳ (جون ٢٠٠٩ء)، ص ٢٢ -
- 21- محمد ظهیر بدر، "واصف على واصف و بهر و بهر ولے"، تدرنجن، جلد ١٠، شاره ٣-٢ (جولائى-دمبر ٢٠١٢)، ص ٢٢-
  - ۸۱۔ واصف علی واصف، بھرے بھڑولے ، ص ۲۶، ۲۷۔
    - **۱**۹۔ ایضاً، ص ۲۸۔
    - ۲۰۔ ایضاً،ص ۹۱۔
    - ۲۱\_ ایضاً،ص ۹۲\_
    - ۲۲ الصفا، ص۳۰۱
  - ۲۲۰ واصف علی واصف، شدب چراغ (لا ہور: کا شف پبلی کیشنز، س ن)، ص ۴۴۹۔

#### بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

### مآخذ

اقبل، محمد کلیات اقبال اردو ۔ لاہور: اقبال اکادی پاکتان، ۲۰۰۹ء۔ برر، محمظ میر ۔''واصف علی واصف دے بھرے بھڑولے'' ۔ تو زیجن، جلد ۱۰ شارہ ۲۰ ( جولائی ۔ دَمبر ۲۰۱۲ء): ص۲۲ ۔ اے۔ خاں، محمد آصف ( مرتب ) ۔ آکھیا بابا فرید نے ۔ لاہور: پاکتان پنجابی ادبی پورڈ، ۲۰۰۹ء۔ \_\_\_\_\_ ۔ آکھیا بلھے شاہ نے ۔ لاہور: پاکتان پنجابی ادبی بورڈ، ۲۰۹۹ء۔ \_\_\_\_\_ ۔ آکھیا بلھے شاہ نے ۔ لاہور: پاکتان پنجابی ادبی بورڈ، ۲۰۹۹ء۔ شاہر، تاہید ۔'' بھرے بھڑولے : صوفیانہ فکر کا تسلسل'' ۔ سہ ماہی واصف خیال مجلہ نمبر ۲ ( جون ۲۰۰۹ء): ۲۲ ۔ ۲۹ علی، سلطان الطاف ( مرتب ) ۔ ابیات باہو ۔ لاہور: باکتان پنجابی ادبی بورڈ، ۲۰۹۱ء۔ علی، سلطان الطاف ( مرتب ) ۔ ابیات باہو ۔ لاہور: الفاروق بک فاکو تدیشن ، س ن ۔ یالب، میرزا اسر اللہ خاں ۔ دیوان خالب ( نیخ عرش ) ۔ مرتب امتیاز علی خاں عرش ۔ لاہور: مجلس ترقی ادب ، ۲۰۱۱ء۔ واصف، واصف علی ۔ بھرے بھڑولے ۔ لاہور: کا شف بلی کی شنز، ۲۰ ن

ایشان دانش ۳۲۲۲

نجيبه عارف \*

نجيبه عارف ٣٢٣

معاصر عہد کو بجا طور پر فکشن کا عہد کہا جا سکتا ہے اور فکشن کی اس مقبولیت کے سبب اس کے مطالعات بھی عملی و ادبی سر گرمیوں کا غالب جز بن گئے ہیں۔ خاص طور پر جامعات میں تحقیقی مقالات لکھنے کے لیے طلبہ کی اکثریت فکشن کو اپنا موضوع بنانے کی خواہش مند نظر آتی ہے۔ بعض جامعات نے تو فکشن کے مطالعے کو اپنی تخصیص بنا لیا ہے اور وہاں سے فارغ انتصیل ہونے والے طلبہ جب خود استاد بنتے ہیں تو مزید ایسے طلبہ تیار کرنے میں مصروف ہو جاتے ہیں جو فکشن ہی کو اپنی ترجیح اول سمجھتے ہیں۔

اس کی متعدد وجوہات ہو سکتی ہیں۔ ایک وجہ تو یہ ہے کہ شاعری کی مقبولیت میں عالمی سطح پر تدریجی کمی واقع ہوئی ہے۔ امریکا میں تو اس موضوع پر با قاعدہ تحقیق ہو رہی ہے کہ امریکا میں شاعری اور شاعر کیوں ایک ضمنی ثقافت (sub-culture) میں ڈھل گئے ہیں ؟ لیعنی سے کہ شاعری کا حلقۂ اثر شاعروں تک ہی محدود کیوں ہو گیا ہے اور معاشرے کی اکثریت شعر کی اہمیت سے غافل یا بے نیاز کیوں ہوگئی ہے؟

تاہم پاکستانی معاشرے، خصوصاً نوجوان نسل کے شاعری کی نسبت فکشن کو ترجیح دینے کی وجوہات قدرے مختلف ہیں۔ اس کی ایک سیدھی سادی اور سامنے کی وجہ تو سہ ہے کہ ہر زبان کی طرح بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

اردو نے بھی اپنے ارتقا کے سفر کا آغاز شاعری سے کیا اور نثر میں بھر پور، مؤثر اور خیال انگیز ابلاغ کی نوبت ذرا بعد میں آئی۔ اردو شاعری کی تاریخ تو کم از کم چار سو سال پرانی ہے لیکن اردوفکش ابھی کل کی لیحنی میسویں صدی کی بات ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ادب سے دلچ پی رکھنے والے افراد کے لیے اس میں نئے امکانات کا وافر ذخیزہ موجود تھا اور اس نے نی نسل کو جلد اپنی طرف متوجہ کر لیا۔ دوسری وجہ یہ بھی ہے کہ شعر کی نسبت نثر زیادہ واضح، دولوک اور ابہام سے پاک ہوتی ہے اور اس دقتِ نظر کی اور دمان سوزی کی متقاضی نہیں ہوتی جیسی کسی اچھے، پہلو دار شعر کے لیے درکار ہوتی ہے۔ جدید عہد میں دی ماہیم تک بہ آسانی رسائی دیتے ہوں۔ پھر یہ بھی ہے کہ نثر کو خصوص مقاصد اور نتائج کے حصول کے ماہیم تک بہ آسانی رسائی دیتے ہوں۔ پھر یہ بھی ہے کہ نثر کو خصوص مقاصد اور نتائج کے حصول کے

یہ سب با تیں اپنی جگہ اہم اور نتیجہ خیز میں لیکن ان تمام اسباب سے زیادہ جس پہلو نے شعر کی نسبت فکشن کو عہد حاضر کی مقبول ترین صنف بنا دیا ہے، اس کا ذکر کرنا بحیثیت استاد میرے لیے خاصی شرمندگی کا باعث ہے۔ میر اخیال ہے کہ شاعری انسانی ذہن کا ایسا برتر وظیفہ ہے جس کے ادراک اور تحسین دونوں کے لیے نہ صرف ذہنی و ذوقی بلندی درکار ہے بلکہ زبان کی نزاکت و لطافت سے واقف ہونا بھی بہت ضروری ہے۔ شعر کو سیجھنے اور اس سے لطف اٹھانے کے لیے زبان کے قواعدی ڈھانچ کی جکڑ بندی سے نگلنا پڑتا ہے لیکن اس کے لیے شرط میہ ہے کہ اس قواعدی ڈھانچ سے گہری واقف ہونا بھی بہت ضروری ہے۔ شعر کو سیجھنے اور اس سے لطف اٹھانے کے لیے زبان کے قواعدی من شرا ور بید دیا ہے کہ کہ نزد کر سے نگلنا پڑتا ہے لیکن اس کے لیے شرط میہ ہے کہ اس قواعدی ڈھانچ سے گہری واقف ہونا بھی بہت ضروری ہے۔ شعر کو سیجھنے اور اس سے لطف اٹھانے کے لیے زبان کے قواعدی دریا نے کہ جگڑ بندی سے نگلنا پڑتا ہے لیکن اس کے لیے شرط میہ ہے کہ اس قواعدی ڈھانچ سے گہری واقفیت ہو۔ برقسمتی سے گذشتہ رایع صدی کے دوران پا کستان میں اُردو زبان کی تدریس کا عمل انہائی منتشر اور بے ربط رہا ہے۔ پرانے روایتی تدر ایں طریقوں کو ترک کر دیا گیا لیکن جدید لسانی اصولوں کو بہتر طور پر اپنایا نہ جا سکا۔ نتیجہ میہ رہا کہ خدا ہی ملانہ وصال صنم سے ہم کنار ہو کے اور قوم بیٹھے بٹھا ہے بر طور پر اپنایا نہ جا سکا۔ نتیجہ میہ رہا کہ خدا ہی ملانہ وصال صنم سے ہم کنار ہو کے اور قوم بیٹھے بٹھا کے پر فرین ہوگی۔ ایسے میں شاعری کا چراغ جلنا مشکل تھا۔ اس لیے بس وہی شاعری قبول عام حاصل کر پائی جو دسمیوں شاعری'' کے زمرے میں آتی ہے۔ سی جیدہ شاعری صرف شعرا کے درمیان گردش کرتی ہو یا پھر نقاد کسی خاص خاص محرک کے تحت اسے پرکھتا اور اس پر کوئی تکم لگا تا ہے۔ ادبی ذوق رکھے والے زیادہ تر قار کین، خصوصاً وہ نسل جو گذشتہ پندرہ میں برس کے دوران نظیمی زندگی ہے نکل کر مملی زندگی میں آئی ہے، اپنے ذوق کی تسکین کے لیے فکشن کی طرف راغب ہے۔ یہ بات بطور شکایت نہیں بلکہ طویل تدریسی تجربے کی روشنی میں بطورِ امرِ واقعہ بیان کی گئی ہے۔

پاکستان میں گذشتہ دن برس کے دوران اردو تقید کی سب سے زیادہ کتابیں فکش کے بارے میں کھی گئی ہیں۔ ۲ ان میں سے محض چند ایک کتابیں ایک ہیں جو فکشن نے نظری مباحث پر مشتمل ہیں۔ ۳ زیادہ تر کتابیں عملی تقید سے متعلق ہیں اور مختلف پہلوؤں اور زاویوں سے اردو فکشن کے مطالعات پیش کرتی ہیں۔ عملی تقید کی یہ کتابیں جب فکشن کو زیر بحث لاتی ہیں تو عام طور پر اس کے موضوع تک ہی محدود رہتی ہیں۔ نظری مباحث میں فکشن کے جو اجزا اور عوال گنوائے جاتے ہیں، عملی تقید کے دوران شاذ بی ان میں سے کوئی زیر بحث آتا ہے۔ نقاد، بالخصوص سندی مقالے لکھنے والے محقق خاص نقطۂ نظر کا انتخاب کرلیا جاتا ہے اور موضوع ہی کو توجہ کا مرکز بنائے رکھتے ہیں۔ عام طور پر کس خاص نقطۂ نظر کا انتخاب کرلیا جاتا ہے اور پھر اس نقطۂ نظر کی چیٹی پکڑ کر فکشن سے اس کی مثالیں ڈھونڈ ڈھونڈ کر نکالی جاتی ہیں۔ یا پھر بغیر کسی نقطۂ نظر کے موضوعات کو زیر بحث لایا جاتا ہے۔ بطور متحن بھی

یہ موضوعات زیادہ تر دوقتم کے ہوتے ہیں، معاشرتی یا سیاسی۔ یعنی سی خاص معاشرتی مسلے، مثلاً طبقاتی تفریق، معاشی ناہمواری، جا گیر دارانہ نظام، مذہبی انتہا پیند ی، ضعیف الاعتقادی، عورت کا استحصال وغیرہ کا تعین کرنے کے بعد مختلف فکشن نگاروں یا کسی ایک عہد کے فکشن میں ان کے اظہار کی صور تیں تلاش کی جاتی ہیں یا پھر کسی خاص سیاسی مکتب فکر کے تحت فکشن نگاروں کے سیاسی نظریات یا جھاؤ کے ثبوت ڈھونڈ ہے جاتے ہیں۔

ان موضوعات میں نوجوان محققین کی بڑھتی ہوئی دلچی کے پیش نظر یہاں اس امر کا جائزہ لینے کی کوشش کی جائے گی کہ فکشن میں سیاسی و سماجی جہات اور معاملات کا اظہار کیسے ہوتا ہے؟ کیا یہ اظہاراتنا سادہ اور یک رخا ہوتا ہے کہ پڑھنے والافکشن کی فنی باریکیوں، تکنیک کے تنوع اورفکشن نگار کی مہارت کونظر انداز کرتے ہوئے براہ راست کوئی نتیجہ اخذ کر سکتا ہے یا معاملہ اس کے برعکس ہے۔ یعنی بذياد جلد ٨، ٢٠١٤ء

اس مقالے میں، میدد کیھنے کے بجائے کہ اردوفکشن میں سیاسی و سابق تغیرات کا اظہار کہاں کہاں ہوا ہے، کون کون سے واقعات ایسے ہیں جوفکشن میں اظہار پذیر ہوئے ہیں اور کن کن فکشن نگاروں نے سیاس وسابق معاملات سے اپنی دلچیسی اور دوسر کے لفظوں میں عصری شعور کا اظہار کیا ہے، میدد کیھنے کی کوشش کی گئی ہے کہ فکشن میں سیاسی و سابق تغیرات کس طرح رونما ہو سکتے ہیں؟ فکشن اور سیاسی و معاشرتی واقعات کا آپس میں کیا تعلق ہے اور اس تعلق کی نوعیت کیا ہے؟

اس حقیقت سے سب بخوبی واقف ہیں کہ ساسی وساجی واقعات معروضی حقائق ہیں۔ یہ وہ گھوں حقیقتیں ہیں جن کا تجربہ ہم اپنے مادی حواس کی مدد سے کرتے ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ہمارے گرد و پیش میں حکومتیں تبدیل ہوتی میں، نظریات اور تر جیجات بدلتی میں، پہلی پالیساں اور منصوبے رد ہوتے ہیں، نئے بنتے ہیں، ان کے اثرات افراد کی زند گیوں پر براہ راست پڑتے ہیں، چیزیں مہنگی ہوتی ہیں، 7 احتجاج ہوتے ہیں،نظرمات کوعمل میں ڈھالنے کی کوششیں ہوتی ہیں۔ان کوششوں میں کبھی ناکامی ہوتی ہے، کبھی کامیابی۔ مگر بیرسب باتیں ٹھوں تجربات کی طرح محسوس کی جا سکتی ہیں۔ انھیں ثابت کیا جا سکتا، انھیں دیکھا اور دکھایا جا سکتا ہے، پر کھا جا سکتا ہے، ان کے اسباب کا تعین کیا جا سکتا ہے، ان کے اثرات ونتائج کو پرکھا جا سکتا ہے۔ بہ وہ سانح ہیں جن میں سے بیشتر کے ہم یا تماشائی ہوتے ہیں یا ان کامحل وقوع۔ بیرہم پر خارج سے وارد ہوتے ہیں اور ہم انھیں اپنے باہر دیکھتے اور یاتے ہیں۔ اس کے برعکس فکشن داخل کی واردات ہے۔ بیرایسے بیانیے کا نام ہے جو حقیقت سے ذرا ادیر اٹھا ہوا ہوتا ہے۔ بیرحقیقت کی تصویر ہوتے ہوئے بھی پوری طرح حقیقت نہیں ہوتا۔ فکشن حقیقت میں خیال کی آمیزش ہے جنم لیتا ہے۔ بیرحقیقت کونہیں دکھا تا بلکہ حقیقت کو دیکھنے کے ایک زاویے کو دکھا تا ہے۔ ایک نقطۂ نگاہ، ایک آنکھ کی پہلی بھر منظر، ایک شعاع نظر ۔فکشن اگر محض حقیقت کی تصویر ہو تو اسے فکشن نہیں کہا جا سکتا۔ پھر بہ صحافیانہ رپورٹ ہو سکتی ہے، ادب نہیں۔ جو چیز کسی بیانے کو ادب ے درج میں داخل کرتی ہے وہ اس ایک نظر کا زاویہ ہے جو کسی منظر کو شوخ اور کسی کو ہلکا کر <sup>ک</sup>ے دکھا تا

اور یوں اپنے حب منشا تاثر پیدا کرتا ہے۔ ہمارا لیحنی قاری کا مسّلہ یہ ہے کہ ہم فکشن کو اس طرح ڈوب کر بڑھتے ہیں کہ یہ بھول ہی

کرداروں کی طرح فکشن کا بیانیہ بھی، خواہ وہ کسی خارجی اور معروضی حقیقت کا چر بہ ہی کیوں نہ ہو، اپنی فطری چال نہیں چلتا، بلکہ مصنف کی فکری جہات کے دائرے میں گھومتا ہے۔ اس بیانے کی نوعیت ایک ایسے پالتو جانور کی تی ہے جو کتنا ہی آزاد کیوں نہ نظر آئے، اس کے گھے میں پڑی زنجیر کا دوسرا سرا اس کے مالک، لیعنی خالق کے ہاتھ میں رہتا ہے۔ یہ بیانیہ ایک خاص ذہن میں جنم لیتا ہے اور اس ذہن کے فکری ونظری امکانات کی حد تک محدود ہوتا ہے۔ اگر چہ کہا جاتا ہے کہ بعض اوقات بیانیہ خود مصنف کے ہاتھ سے بھی نگل جاتا ہے اور ایک آزاد اور خود مختار حیثیت حاصل کر لیتا ہے لیک نی بی جیم کہ اس صورت میں ونظری امکانات کی حد تک محدود ہوتا ہے۔ اگر چہ کہا جاتا ہے کہ بعض اوقات بیانیہ خود مصنف کے ہاتھ سے بھی نگل جاتا ہے اور ایک آزاد اور خود مختار حیثیت حاصل کر لیتا ہے لیکن سے بھینا زیادہ یہ سوچا جا سکتا ہے کہ وہ مصنف کے کل امکانات کی حد سے بھی باہر نگل سکتا ہے، محل نظر ہے۔ زیادہ سے منطقوں میں داخل ہو جاتا ہے اور مصنف کے حیطۂ شعور سے باہر نگل کر اس کے تحت الشعور کے منطقوں میں داخل ہو جاتا ہے اور مصنف کے حیطۂ شعور سے باہر نگل کر اس کے تحت الشعور کے منطقوں میں داخل ہو جاتا ہے اور مصنف کے حیطۂ شعور سے باہر نگل کر اس کے تحت الشعور کے ہو کراپنی مرضی کے کسی راسے پر چل نگل ہو۔ اس کے تحت الشعور یا لاشعور کے ہو کراپنی مرضی کے کسی راسے پر چل نگل محکا ہے۔ کسی اوبی متن کا بیانیہ کی طور پر خود محتار

نجيبه عارف ٣٢٢

ہوتے ہوئے بھی شہر سے ذرا اور اٹھی ہوئی ہوتی ہے، اسی طرح فکشن میں پیش کردہ حقیقت، اصل حقیقت سے کتنی ہی مشابہ کیوں نہ ہو، اس سے ذرائم یا ذرا زیادہ ہوتی ہے۔فکشن کا ریم و بیش ہی اس کی جان اور اس کے ہونے کا جواز ہے۔

اس لیے ہمیں فکشن کی مدد سے سیاسی تغیر ات یا کسی بھی اور حقیقت، تاریخ اور سان سے کسی بھی پہلو کا کھوج لگاتے ہوئے فکشن کی ماہیت کو نہیں بھولنا چا ہے۔ ہمیں یاد رکھنا چا ہے کہ جب ہم فکشن کی سیاسی و سماجی جہات کی بات کرتے ہیں تو اس سے مراد سیاسی و سماجی معروض کی فقط وہ جہات ہیں جنھیں مصنف نے قابل تو جہ سمجھا ہے اور انھیں بھی مصنف کے تارِ نظر سے جدا کر کے نہیں دیکھا جا سکتا۔ صرف مصنف ہی نہیں، قاری یا نقاد کا فہم متن، نظریہ اور متن کو اپنی مرضی کے معانی عطا کرنے کی شعوری یا لاشعوری کو شش بھی فکشن کا جزبن جاتی ہے۔ یوں ہم فکشن میں سیاسی و ساجی حقائق کے صرف محدود، بخصوص اور رنگ آلود مناظر بمی د کور پاتے ہیں۔ دو سری طرف بید حقیقت بھی دلچیپ اور قابلی توجہ ہے کہ بید زنگین شیشوں سے دکھائی دینے والے مناظر بھی بعض اوقات تاریخ کے منٹخ شدہ آئینوں سے زیادہ واضح اور کار آمد ثابت ہوتے ہیں۔ تاریخ، اگر وہ کمل طور پر غیر جانب دار ہو اور آزادانہ لکھی جائے ؛ جو حقیقی زندگی میں اییا سہل الحصول مقصد نہیں، تب بھی کسی عہد کے سیاسی و معاشرتی حالات کا صرف خارجی منظر نامہ پیش کرتی ہے جسے موضوع مطالعہ کے طور پر سمجھا اور پیش کیا جاتا ہے۔ تاریخ نو لیس کسی سیاسی و ساجی کمل کا محض ناظر یا ترکز بیکار ہوتا ہے۔ اس کے برعکس فکش تاریخی معاملات کو ان کرداروں کے حوالے سے پیش کرتی ہے جو ترکز بیکار ہوتا ہے۔ اس کے برعکس فکشن تاریخی معاملات کو ان کرداروں کے حوالے سے پیش کرتا ہے جو ان سیاسی و معاشرتی حالات سے خود گذرتے ہیں اور انھیں جی کر ان کے زشت و خوب اور سرد و گرم سے آشا ہوتے ہیں۔ تاریخ نولیں مکانی اور زمانی فاصلے سے جن احوال کو پر کھتا ہے، فکشن کے کردار ان سیاسی در معاشرتی حالات سے خود گذرتے ہیں اور انھیں جی کر ان کے زشت و خوب اور سرد و گرم شیس بیت کر دکھاتے ہیں۔ وہ آگ پر محض ہا تھو نہیں تا ہے، خود آگ سے گذرتے ہیں اور انھیں ہے کردار اخیس ہی جائی اسانوں کے نمائندہ بن جاتے ہیں جو خصوص سیاسی و ساجی حالات کا ان سے میں ان خار یا

فکشن اسی صورت میں اپنی سیاسی وسماجی معنویت کی انتہا کو پہنچتا ہے۔

لہذا یہ نتیجہ اخذ کرنا بجاہوگا کہ فکشن واقعی سی عہد یا معاشر ہے کی سیاسی و ساجی جہات کا احاطہ کرتا ہے لیکن ان جہات کا مطالعہ کرتے ہوئے ہمیں فکشن کی نوعیت کو ضرور زیرِ غور رکھنا چا ہے ۔ فکشن حقیقت کا اشار یہ ضرور ہو سکتا ہے لیکن اسے ہو بہو حقیقت کا تر جمان نہیں سمجھا جا سکتا۔ فکشن بہر حال مخیلہ کی آمیزش سے تشکیل پاتا ہے اس لیے کسی بھی عہد یا واقعے کے منتخب حصوں کو روشن کرتا ہے اور مخیلہ کی آمیزش سے تشکیل پاتا ہے اس لیے کسی بھی عہد یا واقعے کے منتخب حصوں کو روشن کرتا ہے اور اس کے نتیج میں کئی ایسی جہات پوشیدہ رہ جاتی ہیں جو شاید پوری حقیقت تک پہنچنے کے لیے اتنی ہی اہم اور ضرور کی ہوں۔ کسی عہد کی تمام تر سیاسی و ساجی جہات کو یا کسی ایک منتخب واقعے کے تمام پہلوؤں کو محض کسی ایک فکشنی بیا ہے کی روشنی میں نہیں سمجھا جا سکتا۔ اس کے ساتھ ساتھ سے یاد رکھنا بھی ضرور کی ج کہ محض اوقات فکشن نگار کسی امر کو طنز سے انداز میں پیش کرتا ہے اور یوں واقعات کی خلاف حقیقت تصور سامنے آتی ہے۔ کبھی تضاد کے ذریعے کسی واقعے کو اجا گر کرنے کے لیے کسی خلاف سے تعیقت تصور بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

زیادہ ابھارا یا ہلکا کیا جا سکتا ہے۔ کبھی کسی خاص نقطۂ نظر کی تر ویج کے لیے ایسے فرضی واقعات گھڑے جا سکتے ہیں جو مکنہ طور پر کسی صورت حال کی عکاسی کرتے ہوں۔ کبھی اسلوب کی مدد سے مالغہ آرائی کی صورت پیدا کی جا سکتی ہے۔ اس طرح پڑھنے والا بھی اپنے ذہنی تحفظات یا ترجیحات کے تحت فکشنی واقعات کوانی مرضی کا رنگ دے سکتا ہے، انھیں کسی ایک مملنہ جہت تک محدود کر سکتا ہے یا غیر ضروری توسیح دے کران کے معانی کے آفاق کی توسیع کر سکتا ہے، ان کی ایسی توجیہ کر سکتا ہے جو فکشن نگار کے لے بھی ایک نٹی دریافت ہو۔

ادبی تفتید کے وظائف میں سے ایک ہیجھی ہے کہ وہ زیر غور ادب یارے میں معنی کی ایس تہیں اور سطحیں دریافت کرے جواس کے معانی کے پھیلاؤ پر منتج ہوں۔ادب کے مطالعے کے لیے تو پیر تمام سر گرمیاں نہ صرف جائز اور روا ہیں بلکہ اہم تمجھی جاتی ہیں کیکن ان کی بنیاد پر سیاسی وساجی تاریخ کا لتین کرنا ایک نازک ذمہ داری ہے۔فکشن کی سیاسی وساجی جہات مطالعہ کرتے ہوئے ان تمام امور کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے اور اگرفکشن کی بنیاد پریسی معاشر بے کو پیچھنے کی کوشش کی جائے تو حقیقت اور بيا: برايا: حقیقت کے بیان کے درمیان فرق کو محوظ رکھنا از حد ضروری ہے۔

### حواشي و حواله جات

Ţ

٦٢

- صدر شعبهٔ اردو، بین الاقوامی اسلامی یونی ورشی، اسلام آیاد۔
- ڈانا گیوا (Dana Gioia) ایک امریکی شاعر اور ادیب ہیں۔ انھوں نے اینے ایک مضمون، بعنوان'' Can Poetry Matter'' میں اس موضوع پرتفصیل سے بحث کی ہے کہ امر لکا میں شاعر اور شاعری کس طرح اور کیوں معاشرے کے مرکزی دھارے سے ہٹ کر ایک محدود حلقے میں سمٹ گئے ہیں۔ اس مضمون میں انھوں نے شاعروں کو جامعات اور دیگر تدر لیے اداروں میں ملنے والی نوکر یوں اور ان کے اثرات، نیز اکیڈیمک تقدید کی نظریہ سازی اور اس کے ردعمل پر بحر پور روشی ڈالی ہے ۔مضمون کے کمل متن کے لیے دیکھیے:

مؤرود مح المعام http://www.theatlantic.com/past/docs/unbound/poetry/gioia/gioia.htm \_(+1+12

> ان میں سے چند تازہ کتابیں بہ ہیں: محد حميد شامد، اردو فكشين : نئر مباحث (فيصل آباد: مثال پېشرز، ۱۵۰۶ء) ـ طاہر طیب، لاہور میں اردو افسانر کی روایت ( فیص آباد: مثال پبشرز، ۱۵۰۶ء)۔

یا سمین تمید، نیا اردو افسانه ( لا بور: سنگ میل پلی کیشز، ۲۰۱۳ء)۔ روبیند الماس، اردو افسانے میں جلاوطنی کا اظہار ( اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان، ۲۰۱۳ء)۔ عصمت جمیل، نسائی شعور کی تاریخ : اردو افسانه اور عورت ( اسلام آباد : مقتدرہ قومی زبان، ۲۰۱۳ء)۔ سر مثال کے طور پر دیکھیے : اسم عباس اتم ، اردو افسانے کے نظری مباحث ( فیصل آباد: مثال پیشرز، ۲۰۱۵ء)۔ سلیم آغا قزلباش، جدیداردو افسانے کے رجحانات ( کراچی : انجمن اردو پاکتان ، ۲۰۱۱ء(، ۲۰۰۱ء)۔ انجاز رائی، اردو افسانے میں علامت نگاری ( راولپنڈی : ریز پلی کیشز، ۲۰۱۲ء)۔ فوزید اکم ، اردو افسانے میں اسلوب اور تکنیک کے تجربات ( اسلام آباد : لورب اکادمی، ۲۰۰۹ء)۔ مصل مباحث کے لیے دیکھیے:

# مآخذ

اتمر، نیم عباس - اردو افسانے کے نظری مباحث - فیصل آباد: مثال پبشرز، ۲۰۱۵ء۔ الملم، فوزید - اردو افسانے میں اسلوب اور تکنیك کے تجربات - اسلام آباد: پورب اکادمی، ۲۰۰۸ء۔ الماس، روبینہ - اردو افسانے میں جلاوطنی کا اظہار - اسلام آباد: مقتررہ قومی زبان ، ۲۰۱۲ء۔ تجمل، عصمت - نسائی شعور کی تاریخ : اردو افسانہ اور عورت - اسلام آباد: مقتررہ قومی زبان ، ۲۰۱۲ء۔ حمد، یا سمین - نیا اردو افسانے میں علامت نگاری - راولپنڈی: ریز پلی کیشز، ۲۰۱۲ء۔ راتی، اتجاز - اردو افسانے میں علامت نگاری - راولپنڈی: ریز پلی کیشز، ۲۰۰۲ء۔ شاہر، محمد - اردو افسانے میں علامت نگاری - راولپنڈی: ایز پلی کیشز، ۲۰۰۲ء۔ طیب، طاہر - لاہور میں اردو افسانے کی روایت - فیصل آباد: مثال پبشرز، ۲۰۱۲ء۔ مؤلباش، سیم آغا - جدیداردو افسانے کی روایت - فیصل آباد: مثال پیشرز، ۲۰۱۲ء۔

# برقي مآخذ

http://www.theatlantic.com/past/docs/unbound/poetry/gioia/gioia.htm (مؤرخة افروري، ما ٢٠٠٠)-

محمد سعيد \*

منٹو کر چند غیر مدوّن خطوط

محمد سعيد ٣٣٣

شخصیت شناسی میں خطوط کا انہم کردار ہوتا ہے۔ تحقیق میں خطوط کو بنیادی ماخذ کی حیثیت حاصل ہے۔ خطوط کی مدد سے کمتوب نگار کی سوائح، شخصیت اور اس کے عصر و معاصرین کے بارے میں بڑی متند معلومات جمع کی جاسکتی ہیں۔ تحقیقی لحاظ سے وہ خطوط زیادہ راست معلومات کے حامل ہوتے میں جو بہترین اور بے تکلف احباب یا گہر نے قلبی تعلق کے احباب و اعزہ کو لکھے گئے ہوں۔ لکھنے والا میں جو بہترین اور بے تکلف احباب یا گہر نے قلبی تعلق کے احباب و اعزہ کو لکھے گئے ہوں۔ کلسے والا میں جو بہترین اور بے تکلف احباب یا گہر نے قلبی تعلق کے احباب و اعزہ کو لکھے گئے ہوں۔ کلسے والا میں جو بہترین اور بے تکلف احباب یا گہر نے قلبی تعلق کے احباب و اعزہ کو لکھے گئے ہوں۔ کلسے والا میں جو بہترین اور جن تکاف احباب یا گہر نے قلبی تعلق کی راہ اور بھی ہموار اور آسان ہو جاتی ہمی اگر پر نیچ اور نئہ دار شخصیت کا حامل نہ ہوتو شخصیت شناسی کی راہ اور بھی ہموار اور آسان ہو جاتی ہمی واقادیت آج میں مسلّم ہے۔ اگر چہ پیچھلی صدی میں اد یہوں نے خطوط کر طبح ہو جانے کے خوف اہمیت وافادیت آج میں مسلّم ہے۔ اگر چہ پیچلی صدی میں اد یہوں نے خطوط کر طبح ہو جانی کے خطوط کی تعقیق محقود مواف کے خطوط کی خطوط کی خصی ہیں اور دیکھی ہو سے جو ہا ہے کے خوف نے ضرورت کے ساتھ فنی منزلیں بھی حلے کی ہیں اور اد پی سرما کے کو بھی وست دی ہو ستاجہ ساتھ مولوط کی خطوط میں محقود کرا ہے۔ معرور کے تھے، جس سے تحقیق نہائے محلوط نظری کی روایت نے ضرورت کے ساتھ میں موتی ، کچھ نہ کچھ کر ہیں ضرور کھلتی رہتی ہیں۔ اردہ خطوط نظری کی روایت سعادت حسن منٹو (۲ا10ء – ۱۹۵۵ء) اور ان کے بعد کے زمانے تک خطوط نظری، اد یہوں کی ضرورت، شوق اور بعض صورتوں میں مجوری رہی ہے۔ اس زمانے کہ ہر بڑے اور اور کا میں احباس بھی تقریباً پند ہو چکا تھا کہ ان کے خطوط ضرور شاکع ہو سکتے ہیں۔ اس کے اوجو دلگل میں سنجوال کر بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

خطوط کیسنے کے ساتھ ساتھ بے تکلف اور کھل کر لکھنے کی مثالیں بھی کثرت سے ہرادیب شاعر کے ہاں مل جاتی ہیں جو ان کی شخصیت، سوائح اور ادبی نظریات کے کئی در واکرتی نظر آتی ہیں۔ منٹو جیسا بے مثل حقیقت نگار، جس کی تخلیقی تحریر یں بھی تکلف اور تصنع سے پاک ہوتی ہیں، ان کے خطوط پُر تکلف کیسے ہو سکتے ہیں۔ ان کی ذات بھی کھلی کتاب تھی، ان کی تخلیقات میں بھی کوئی ابہام نہیں لہٰذا اُن کے خطوط بھی مبنی بر حقیقت ہیں۔ اس کیا ظ سے منٹو اُردو کے اُن چند گئے چنے ادیوں میں شار ہوتے ہیں جن کے خطوط تحقیق کے لیے زیادہ سے زیادہ خام مواد فراہم کرتے ہیں اور انکشاف ذات اور حالات و واقعات کے متند ماخذ کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اگر چہ ابھی تک منٹو کے بہت کم خطوط سامنے آئے ہیں مگر جو طبع ہو چکے ہیں وہ مذکورہ صدر خصوصیت اور انفرادیت کے حامل ضرور ہیں اور اُٹھی کی بنیاد پر ہیں کہا جا سکتا ہو کہ اُن کے تمام خطوط خاص قدر و منزلت کے حامل ضرور ہیں اور اُٹھی کی بنیاد پر ہیں کہا جا

بیں انھیں کتابی صورت میں محفوظ کر دوں گا۔ اس دوران میں بچھے خیال آیا کہ کیوں نہ ایک اییا مجموعہ مرتب کیا جائے جس میں منٹو کے وہ تمام خطوط جمع ہوں جو اُس نے اپنے دوستوں، عزیزوں اور شناساؤں کو کلھے۔ میں نے اس ضمن میں روزناموں کے مراسلاتی کالموں میں اپیل کی۔ متعدد ادبی رسالوں میں اس اپیل کو ڈہرایا۔ منٹو کے دوستوں اور عزیزوں سے ملاقات کی۔ ہندوستان کے احباب کو بھی کلھا مگر بچھے ہر طرف سے حوصلہ شکن جواب ملا۔ کسی کے پاس بھی منٹو کے خطوط محفوظ نہیں تھے اور جن کے پاس تھ اُنھوں نے اس میں میرا ہاتھ بٹانے سے انکار تو نہ کیا مگر ایسے عذر بیش کر دیے جو تہذیب و تکلف کا پردہ ہٹنے سے انکار تو نہ کیا مگر ایسے عذر صورت میں میرے سامنے صرف بہی راہ رہ گئی کہ وہی خطوط مرتب کر دوں جو اس نے 1972ء سے 1972ء تک صرف بھے کھے۔

محمد سعيد ٣٣٥

احمد ندیم قاتمی کے نام منٹو کے خطوط کا یہ مجموعہ دوسری بار نومبر ۱۹۲۱ء میں کتاب نما، راولپنڈی سے شائع ہوا۔ یہ بھی نقوش پر ایس میں چھپا تھا اس کی کتابت عبدالحق نے کی تھی اور سرورق موجد نے تیار کیا تھا۔ اس دوسری اشاعت کے کوائف میں پہلے ایڈیشن کے بارے میں یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ دہ جولائی ۱۹۶۲ء میں چھپا تھا لیعنی پہلے ایڈیشن کے کوائف میں صرف سال لکھا تھا جب کہ اس دوسرے ایڈیشن میں پہلی اشاعت کا حوالہ دیتے ہوئے سال اشاعت کے ساتھ مہینے کا ذکر بھی کر دیا گیا ہے۔منٹو کے خطوط کی جمع آوری اور اشاعت کی کوششوں کے بارے میں پہلے ایڈیشن کے دیا ہے میں جو معلومات اور جذبات احمد ندیم قائمی نے درج کیے تھے، اس دوسرے ایڈیشن کے دیا چھ بی صرف وہی صورت حال ہے۔ اس<sup>د</sup> دطوط کی جمع آوری اور اشاعت کی کوششوں کے بارے میں پہلے ایڈیشن کے دیا چے میں جو معلومات اور جذبات احمد ندیم قائمی نے درج کیے تھے، اس دوسرے ایڈیشن میں بھی ایڈیشن کے دیا چے میں وہی صورت حال ہے۔ اس<sup>د</sup> دطوع دوم'' کے لیے لکھے گیے خضر دیا چے میں احمد ندیم قائمی لکھی ہیں : ایسا معلوم ہوتا ہے کہ من نہ ہو کئے گا۔ کی سے خصوط کی دوسری جلد مرتب کرنے کا خواب شرمندہ تعبیر نہیں ہو سے گا۔ میں نے پاکسان و ہند کے تریب قریب ان قمام اسحاب نے رہندہ تعبیر نہیں ہو سے گا۔ میں نے پاکسان و ہند کے تھا اس دوسری ایڈیشن میں بھی اس حوالے سے در جو کیا جن کہ من نے پاکسان و ہند کے قریب قریب کا خواب میں میڈو ہو ہو ہو کے گا۔ میں نے پاکسان و ہند کے تریب قریب کرنے کا خواب خط بھی دستیاب نہ ہو سے گا۔ میں نے پاکسان و ہند کے تریب قریب کرنے کا خواب دط بھی دستیاب نہ ہو سے کا دوستوں سے طول کا موجودگی کا امکان تھا گر کہیں سے ایک ہندوستان جا کر منٹو کے دوستوں سے طول گا۔ میں یہ مان ہی نہیں سکتا کہ منٹو کی تو کی تیں

トート

يعاني

طبع دوم کے لیے لکھے گئے دیباج کی محض یہی چند سطریں ہیں۔ ان سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ احمد ندیم قاتی، منٹو کے خطوط کی جمع آوری کے لیے کوشاں بھی رہے اور پُر اُمید بھی تھے۔ منٹو کی خطوط کا تیسرا ایڈیشن احمد ندیم قاتمی کی پچھتر ویں سالگرہ کے موقع پر ۱۹۹۱ء میں پاکستان بکس اینڈ لٹریری ساؤنڈز، لاہور سے شائع ہوا۔ اس کے شروع میں '' دیباچہ طبع سوم'' کے عنوان سے پہلے ایڈیشن ہی کے دیباجے کو دہرایا گیا ہے، صرف پہلے پیرا گراف میں پچھ اضافہ ہے جس سے لگتا ہے کہ بیہ اس تیسرے ایڈیشن کے بارے میں لکھا گیا ہے۔ منٹو کے خطوط کی جمع آوری کے حوالے سے پہل بھی وہی کیفیت ہے، ملاحظہ کیچھی:

> مجھے سعادت حسن منٹو کے اعلیٰ تخلیقی معیاروں کا علم تھا اور پھر ہمارے درمیان دوتی کے رشتے بھی مضبوط تھے، چنانچہ میں نے ان کے بیشتر خطوط کو محفوظ رکھا۔ منٹو کے انتقال کے بعد میں نے سوچا کہ منٹو آخر کثیر الاحباب ادیب تھا اور اس کے بیشتر احباب کے پاس ان کے خطوط یقیناً محفوظ ہوں گے چنانچہ میں نے پاکستان اور ہندوستان کے قریب قریب ہر اس شخص سے مراسلت کی جس سے منٹو کے مراسم کا مجھے علم تھا۔ میں نے اخباروں میں اعلانات چھوائے مگر جواب حوصلہ شکن رہا۔ مایوں ہو کر میں نے منٹو کے دہ خطوط تاریخ دار مرتب کر دیے جو اس نے سے اساعت کے بعد البتہ منٹو کے در میں کے دوران مجھے لیصے تھے۔ اس مجموعے کی پہلی اشاعت کے بعد البتہ منٹو کے دو تین خطوط مجھے ضرور دستیاب ہوئے جو منٹو نے شاد امرتسری ، اور قتیل شفائی اور قتیل شفائی رہا ہے۔<sup>4</sup>

تیسرے ایڈیشن میں محمد طفیل اور ہاجرہ مسرور کے نام بھی ایک ایک خط شامل ہے، لیکن احمد ندیم قاسمی نے اپنے دیباچ میں اس کا ذکر نہیں کیا۔ نیز قتیل شفائی کے نام کا خط اس میں شامل نہیں ہے جیسا کہ احمد ندیم قاسمی نے تحریر کیا ہے۔ گویا منٹو کے انتقال سے لے کر اوواء تک پورے سینتیس برس کی کوشش کے باوجود احمد ندیم قاسمی اپنے نام آنے والے منٹو کے خطوط کے علاوہ صرف دو چار خط ہی جمع کر سکے۔ قاسمی صاحب کے مندرجہ بالا اقتباسات میں چند با تیں قابل غور ہیں۔ منٹو کے خطوط ک تلاش وجبتجو اورجع آوری کی کوششیں شاید منٹو کی وفات سے لے کر زیادہ سے زیادہ ۱۹۲۲ء تک رہیں۔ ان اقتباسات سے اندازہ نہیں ہوتا کہ اس کے علاوہ یا اس کے بعد بھی انھوں نے کوئی کوشش کی ورنہ منٹو کے احباب تک جس قدر رسائی اور ان سے خطوط نگلوانے میں جس قدر سہولت ان کو ہو سکتی تھی شاید ہی کسی دوسرے کو حاصل تھی۔ منٹو چونکہ بہت بے تکلف لکھنے والے تھے، خطوط میں تو وہ اور بھی کھل کر اظہار کرتے ہوں گے اس لیے ان کے انتقال کے بعد پچھ عرصے تک تو اُن کے کمتوب الیہم یا ان کے ورثا کو ضرور تر در رہا ہو گا کہ منٹو کے خطوط شائع ہوں۔ احمد ندیم قائی منٹو کے حلقہ احباب سے واقف محقول تھی معزز بھی تھے۔ اگر وہ ان ناموں کی نشاند ہی کر دیتے تو بہتر تھا جن کے پاس منٹو کے خطوط محفوظ تو تھے لیکن وہ ٹال گئے۔ ممکن ہے بعد میں میں راہ ہموار ہو جاتی۔

احمد ندیم قاسمی نے اس مجموعے کے تیسرے ایڈیشن کے دیباچ میں پہلی بار یہ اظہار کیا ہے کہ انھوں نے منٹو کے 'دبیشتر خطوط کو محفوظ رکھا'' مطلب سیر کہ کچھ محفوظ نہیں بھی رہ سے۔ اس کی کچھ تفصیل بھی دے دی جاتی تو بہتر تھا۔ جب قاسمی صاحب نے تیسرا ایڈیشن شائع کیا تو اس وقت تک منٹو کے کچھ مزید خطوط متفرق کتب یا رسائل میں شائع ہو چکے تھے۔ یہ تعداد میں کم ہی سہی لیکن انھیں بھی شامل کر لیتے تو بہتر تھا۔

احمد ندیم قاسی کے نام منٹو کے خطوط پر مشتمل اس مجموعے کو ایک دوسرے مرتب، اسلم پرویز نے عنوان بدل کر اینے نام کر لیا ہے۔ یہ مجموعہ آپ کا سعادت حسن منٹو: منٹو کے خطوط کے عنوان سے بلیک ورڈس پہلی کیشنز بمبکی سے جنوری ۲۰۱۲ء میں شائع ہوا۔ اس مجموعے میں بانوے (۹۲) خطوط تو وہی ہیں جو احمد ندیم قاسی کے مرتبہ منٹو کے خطوط میں شامل ہیں، ان کے علادہ پندرہ مزید خط بھی ہیں۔ یہ مجموعہ ابھی میری رسائی میں نہیں آ سکا۔ اس کے بارے میں سے معلومات مکری ڈاکٹر شمس الحق عثانی صاحب نے فراہم کی ہیں۔

احمد ندیم قاسمی کے نام منٹو کے خطوط کے علاوہ بھی مختلف لوگوں کے نام متفرق کتب اور رسائل میں منٹو کے تقریباً چپاس کے قریب خطوط شائع ہوئے ہیں۔ ان میں اعزہ کے نام سات خطوط کے علاوہ مولانا حامد علی خان(۱۰۹۱ء – ۱۹۹۵ء) کے نام چودہ خط، غلام حسین مصطفیٰ کے نام پانچ، متاز بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

شیریں ( ۱۹۲۴ء – ۱۹۷۳ء) اور حسن عباس (وفات ۱۹۵۱ء) کے نام تین تین خط، مدیران نہے۔ ش ، ڈائ بکٹر ، آفاق اور ایہ وز کے نام دو دوخط اور غلام عماس (۱۹۰۹ء – ۱۹۸۲ء)، نصیرانور، شاہد احمر دېلوي (۲ ۹۰۹ء – ۲ ۹۲۱ء)، مجيد امجد (۱۹۱۴ء – ۲۲ ۱۹۷ء)، مېدې علي صد يقي (۷ ۹۰۹ء – ۲۰۰۳ء)، سلام محصل شہری (۱۹۲۱ء – ۱۹۷۵ء)، شاد امرتسری (۱۹۲۴ء – ۱۹۲۲ء)، ڈاکٹر محمہ باقر (۱۹۱۰ء – ۱۹۹۳ء)، مختار الدين احمد آرزو ( ١٩٢٣ء – ١٠٠٠ء) اے بی خلیم، عزیز احمد ( ١٩١٣ء – ١٩٧٨ء)، عبدالوحيد، محد عبداللہ خال خویشگی کے نام ایک ایک خط شامل ہے۔ (بعض لوگوں کے سنین فی الوقت میسر نہیں آ سے۔ ) میں جب نے ادارت سنٹ (۲۰۰۹ء) مرت کررہا تھا تو منٹو کے غیر مدوّن خطوط بھی جمع کیے تھے اور انھیں نوا دارت منٹو کا حصہ بنانے کا ارادہ تھا، بعد میں اندازہ ہوا کہ ان خطوط کا متن اور ان کا تعارف وحواشی سو، سوا سوصفحات گھیر رہے ہیں۔لہٰذا طے کیا کہ اُخیس الگ مجموعے کی صورت میں مرتب کیا جائے۔منٹو کے نام مشاہیر کے غیر مدوّن خطوط کی بھی یہی صورت تھی، وہ بھی اسی قدر جمع ہو گئے تھے اور الگ مجموع کے متقاضی تھے۔ فلم اور منٹو ہے محبت کرنے والے پرویز انجم صاحب سے ایک ملاقات میں میں نے ان ہر دوطرح کے مجموعوں کی ترتیب کا ذکر کیا اور ان کے ماخذ بھی بتائے۔ میں پھر اپنے پی اپنچ ڈی کے مقالے میں مصروف ہو گیا اور ان خطوط کی ترتیب ویکچیل کو دفت نہ دے سکا۔ اسی دوران ۱۴۰۴ء میں پرویز انجم صاحب کی کتاب مند یو نامہ سنگ میل لا ہور سے شائع ہوگئی۔ اس میں منٹو کے متفرق خطوط بھی ہیں اور اُن کے نام مشاہیر کے خطوط بھی ہیں۔ منٹو نامبر کی تحقیق و تر تیب پر بات نہیں کروں گا کہ مرتب کی حوصلہ شکنی نہ ہو۔منٹو اُن کی محبت ہے اور منٹو کے بارے میں تحقیق أن كا شوق ب؛ بدأن كا پروفیشن اور میدان مركز نهیس اس لیے وہ اس محبت اور شوق میں قار تمین کو جو کچھ بھی دے سکیں اسے قابل قدر شمجھنا چاہیے۔ زیر نظرمضمون میں منٹو کے جو غیر مدوّن خطوط پیش کیے جا رہے ہیں یہ منٹو کے خطوط کے کسی مجموعے میں شامل نہیں ہیں۔منٹو سے متعلقہ کسی کتاب میں بھی شامل نہیں ہیں۔ ذیل میں ان خطوط کے بنیادی ماخذ کی تفصیل درج کی جاتی ہے: ا-''بنام شامد احمه د بلوی''،مشموله ما بهنامه مسا<sub>قعی</sub> دبلی ( فروری ۱۹۴۳ء ) بص ۱۸–۱۹۔

یہ خط روز نامہ ایہ وز کے ۱۸ مارچ ۱۹۴۸ء کے شارے میں ''ایڈیٹر کی ڈاک'' کے تحت شائع ہوا۔ '' قبروں کی حفاظت'' اس کا عنوان دیا گیاہے اور مکتوب نگار کی جگہ''س ح م لا ہور'' چھیا ہے۔ نام کا بہ مخفف بھی واضح طور پر سعادت حسن منٹو کی طرف اشارہ کر رہا ہے اور لکھنے والا لا ہور سے ہے۔منٹو کی ان دنوں ادے وز سے وابستگی بھی تھی۔ خط کی عبارت کے بعض جہلے بھی منٹو کے اسلوب کی غمازی کرتے ہیں۔ بیدتو وہ اشارے ہیں جواسے منٹو کا خط ثابت کرتے ہیں لیکن بیربھی کہ منٹو نے شاید ہی アス سمجی اینے نام کا مخفف استعال کیا ہو، شروع کی ایک دوتخ *ب*روں میں ہی بس ملتا ہے۔ پھر بیہ کہ خط میں کوئی الی بات نہیں کہ منٹو اصل نام کی بجائے مخفف استعال کریں وہ تو اس سے سخت تحریریں بھی اپنے ياً: ع نام سے چھیواتے رہے۔ نام کے مخفف کی حد تک یہ خیال بھی گذرتا ہے کہ شاید ایڈیٹر نے ایسے کر دیا ہو۔ خط کے موضوع کو دیکھیں تو منٹو قبروں کی حفاظت کے قائل نہیں بلکہ وہ تو زندہ انسانوں کو اور ان کے مسائل کوموضوع بنانے کو ترجیح دیتے ہیں۔تقنیم کے بعد اغواہ شدہ عورتیں اخبارات و رسائل کا خاص موضوع رہا۔منٹو نے اسی پس منظر میں''محبوں عورتیں'' کے نام سے بھی ایک مضمون لکھا۔ بڑی تکخ اور جذباتی کر دینے والی تحریر ہے جس میں حکومت اور ماہرین نفسات کوخصوصاً کردار ادا کرنے کے لیے کہا ہے کہ ان عورتوں کے لیے'' اپنی معاشرت میں صحت افزا جگہ پیدا کی جائے'' اسی مضمون میں البتہ ان عورتوں کے لیے اخبارات میں اشتہار بازی پر منٹو معترض بھی ہیں لیکن مندرجہ مالا خط کی طرح ان زندہ عورتوں کی بجائے مُر دوں کو اور قبروں کو ترجیح دینے والی بات منٹو کے ہاں نہیں ہے۔ ان حوالوں کو پیش نظر رکھیں تو بیہ نتیجہ نکلتا ہے کہ زیر بحث خط منٹو کا نہیں ہے۔ زیر نظر مضمون میں پیش کیے جانے والے منٹو کے یہ چند غیر مدوّن خطوط کسی نہ کسی حوالے

سے اپنی اہمیت رکھتے ہیں۔ شاہد احمد دہلوی نے مساق<sub>ع</sub> (جنوری ۱۹۴۳ء) کے شارے میں اعلان کیا ہو گا

ان میں سے بعض خطوں پر منٹو نے تاریخ درج کی ہے بعض پر نہیں ہے۔ تاریخ ندارد خطوط کی تاریخ کانعین کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ اس طرح ان خطوط کو زمانی تر تیب کے لحاظ سے پیش کیا جا رہا ہے۔ بعض ضروری حواشی کا اضافہ بھی کر دیا ہے۔ منٹو کے ایسے مزید خطوط کی تلاش بھی جاری ہے۔ اگر احباب ان کی جع آوری میں مدد فرما کمیں تو ممنون ہوں گا۔ شاید اس طرح احمد ندیم قاسی کی خواہش کی بحمیل کرنے کی بھی کوئی صورت نکل آئے اور منٹو کے سیجیدہ قار کمین کی تسکین کا ذریعہ بھی پیدا ہو سکے۔

# (1)

## بنام شامد احمد دہلوی

[ جنوری ۱۹۳۳ء ] <sup>2</sup> جس روز آپ کا خط طلا میں گندم کی تلاش میں سر گرداں تھا۔ سارا شہر چھان مارا گندم کا ایک وانہ تک دستیاب نہ ہوا۔ کہتے ہیں باوا آدم جنت سے گندم کے دانے کی وجہ سے باہر نکالے گئے تھے۔ اب یہی گندم کے دانے باوا آدم کی اولاد کو اس دنیا سے باہر نکالیں گے۔ دیکھیے واپس جنت میں تیصیح چاتے ہیں یا کوئی نئی دنیا ان کے لیے تعمیر کی جاتی ہے۔ شاہد صاحب میں آپ سے کیا عرض کروں، زندگی بہت ہی تحضن ہوگئی ہے۔ چاول نہیں ملتے، آٹا نہیں ملتا، وال نہیں ملتی، شکر نہیں ملتی۔ اگر یہی لی و نہار رہے تو چند دنوں کے بعد کھانے کو گھا ت بھی نہیں ملے گی۔ میں یہی سوبتی رہا تھا کہ آپ کا خط ملا، نہار رہے تو چند دنوں کے بعد کھانے کو گھا ت بھی نہیں ملے گی۔ میں یہی سوبتی رہا تھا کہ آپ کا خط ملا، تہار رہے تو چند دنوں کے بعد کھانے کو گھا ت بھی نہیں ملے گی۔ میں یہی سوبتی رہا تھا کہ آپ کا خط ملا، اٹا نہیں ملتا تو چاول کھا تا ہوں، چاول نہیں ملتے تو میں بیس کی روٹیاں پوالیتا ہوں، اگر ہیں نہیں ملی گا میں بھوکا رہوں گا۔ پروفیسر بھن الی جب تر لیٹھ دن بھوکا رہ سکتا ہے تو میں بھی کہ اگر میں نہیں ملیا بر صوں گا۔ اگر ساتی کہ اب ساتھی تھی نہیں ملے گا۔ سیٹلم ہے تو میں بین کی روٹیاں پھوا گوا ہوں، اگر ہیں نہیں ملی بر صوں کار اگر ساتی کہ اب ساتھی تھی نہیں کہ وگا ۔ سیٹ کی روٹیاں پاولیتا ہوں، اگر بیس نہیں ملیا تو میں بھوکا رہوں گا۔ پروفیسر بھن کہ ای ہوگا۔ ساتھی نہیں ملی کا تو میں بھی کھی کہ از کم ایک مہینہ بر صوں گا۔ اگر ساتی کہ ایں ای جو تی تعرض کی او کتا ہی مطاب ہے تو میں جس کی می ایں کہوا گو گو گھی ہیں ہوں کا ہو تھی پر صوں گا۔ اگر ساتھ کی اشاعت بند ہوگئی تو خدارا سوچے میں اسے مضامین کہاں چھیوا ڈی گا، جو تھے

ہے۔ شاہد صاحب یہ وقت کی ضرورت ہے جس کے سائے تلے بکری اور شیر ایک ہی گھاٹ پانی پیتے ہیں۔ بکریاں اگر دودھ نہیں دیتیں تو شیروں کے پاس جائے۔ کاغذ اگر عام مارکیٹ میں نہیں ملتے تو ''کالی مارکیٹ' میں جائے۔ تین روپے ریم کے بجائے پچاس روپے ریم دیتے۔ آپ کو ہزاروں ٹن کاغذمل جائے گا۔ یہاں جمبئی میں گندم کی ہزاروں بوریاں مل سکتی ہیں، اگر فی بوری پنیٹھ روپ ادا کرنے کی کسی میں ہمت ہو۔ جس قیت پر بھی کاغذ ملے خریدیے اور مساقی جاری رکھے۔ میں اگر آپ کی جگہ ہوتا تو خدا کی قشم چوری کرتا، ڈاکے ڈالتا، بھیک تک ما تک لیتالیکن ساقی کو بند نہ کرتا۔ شاہد صاحب ، خدا کے لیے کچھ کیچیے اور ساق جاری رکھے ۔ میں آپ کو ایک تر کیب بتاؤں۔ جس قیت پر بھی کاغذ ملے خرید بے اور ساق کے کایک پر چے کی قیمت دورو پے کر دیچیے۔ میں آپ کو یفین دلاتا ہوں لوگ بخوشی خرید یں گے۔ پہلا وی پی میرے نام ارسال کیچیے۔ میں دو مہینے خدا کے لیے کہیں پچ کچ ساقی بند نہ کر دیچیے۔

(۲) بنام محم عبداللہ خال خویشگی کا۔ اڈلفی چیمرز کلیئر روڈ بمبئی ۸۔ جناب من تنایم ! بحوالہ کمتوب گرامی نگارش ہے کہ میں گیارہ مئی سن اُنیس سو بارہ کو ''سمرالہ'' صلع ہوشیار پور میں پیدا ہوا۔ جہاں میرے والد صاحب منصفی کے عبدے پر فائز تتھے۔ مارش لا کے آغاز پر ہم لوگ مرتر آئے پٹانچہ سییں میرا بحین اور لڑکین گذرا۔ میری تعلیم صرف انٹرس تک ہے۔ میں نے تین دفعہ فیل ہو کر یہ امتخان پاس کیا تھا۔ کالی میں کئی دفعہ داخل ہوا، مگر طبیعت میں از حد آوارہ گردی تھی، جس کے باعث ڈگری کا کوئی امتخان پاس نہ کر سکا۔ میری تصانیف کی فہرست مندرجہ ذیل ہے : میری تصانیف کی فراماؤں کا دوسرا مجموعہ میں ہے قار کا کوئی خاکوں کا مجموعہ میں میں خاکس کے دورا می خروںہ کر میں میں کہ موعہ

محمد سعيد ٣٣٣

توجه فرمائي كاشكريه به

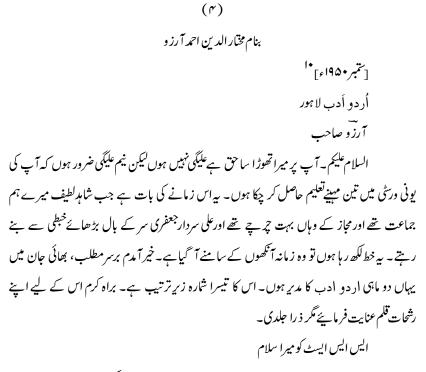
# نیازکیش سعادت <sup>حس</sup>ن منٹو

[مهر ڈاکخانہ ۲۰ اکتوبر ۱۹۴۳ء]^

# (٣) بنام ايثريثر امه وزلا بهور [۲ مارچ ۸۹۹۱ء] جناب من تسليم ! لمدلدل ام وز کا پہلا، دوسرا اور تیسرا شارہ دیکھا۔ صاف ستھری اور صحت مند صحیفہ نگاری پر مبارک باد قبول نیجے۔ خدا کرے کہ آپ اس یا کیزگی کو برقرار رکھ سکیں، جس کو برقرار رکھنا اُردو روز ناموں کے محمد سعيا ليےعموماً مشكل ہوتاہے۔ پہلے شارے میں جو یقیناً بڑی چھان پھٹک کے بعد مرتب کیا گیا ہوگا، چند باتیں ایسی نظر آئیں جولطیفوں سے کم نہیں مثلاً دوسرے صفح پر '' قید سخت کی سزا'' کے عنوان کے ماتحت ایک خبر درج ہے جس میں بدمندرج ہے: کہا جاتا ہے کہ گذشتہ تتمبر ۱۹۴۷ء میں ملزموں نے گارڈن ٹاؤن میں'' تقری باؤس'' کا تالا توڑا اور گھر کا سارا فرنیچر باہر نکال لیالیکن عین اس وقت جب کہ وہ مال غنیمت کو سڑک پر کھڑے ہوئے ایک ٹرک میں سوار کرا رہے تھے، پولیس نے دھادا بولا ..... یہ'' مال غنیمت'' کو سڑک پر کھڑے ہوئے ٹرک میں''سوار'' کرانے کی ایک ہی رہی۔ آپ نے بہت اچھا کیا جو''امروز'' کی پیشانی پر سے اسکرین کی کالک دور کر دی۔والسلام۔ سعادت حسن منثو

.....

مال روڈ ، لا ہور



خاكسار

سعادت حسن منٹو

(۵)

بنام مدیر روزنامہ آفاق لاہور جناب مکرم! تسلیمات! میری افسانہ نولی ایک بہت بڑی مصیبت ہو گئی ہے۔ مگر کیا کروں سب سے بڑی مصیبت یہ ہے کہ مجھے لکھنا ضرور ہے۔ آفساق کے لیے اب ایک نہایت ہی بے ضرر قتم کا مضمون ''پری چہرہ نیم بانو'' بھیج رہا ہوں۔ غالب مرحوم نے کہا تھا: بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

خا کسار سعادت حسن منٹو ااجولائی ۱۹۵۱ء

(٢) بنام مدير روز نامه آفاق لا هور アンフィ [۲۰ جولائی ۱۹۵۱ء]<sup>اا</sup> محمد سعيد بخدمت جناب ايدير صاحب روزنامه أفاق جناب مكرم ! سلیمات! آپ کے آف اق میں ایک صاحب قاضی م بشیر محمود، ادیب فاضل کا خط اپن مضمون بعنوان '' پری چہرہ نیم بانو' کے متعلق پڑھا۔ اس میں صاحب مکتوب نے ذیل کے دوسوالات آپ سے کیے ہیں: ا۔ کیانشیم بانو منٹوصاحب کی حقیقی کہن ہے؟ ۲۔ کیا منٹواس کے معاشقے پر روشنی ڈالنے کی قوت اور جسارت رکھتا ہے؟ یہ سوال چونکہ میری ذات سے متعلق ہیں اس لیے اجازت جاہتا ہوں کہ میں ہی ان کا جواب دوں۔ الے سیم بانو، میری حقیق بہن نہیں ہے۔ ۲۔ حقیقی بہنوں کے معاشقہ ہوتے آئے ہیں ۔۔ اُن پر روشنی ڈالنے کے لیے قوت اور

(^)

.....

شاب صاحب ! السلام علیکم! آپ نے سالنامے کے دو پرچ عنایت فرمائے اس کا بہت بہت شکر ہید میں

محمد سعيد ٢٣٢

بذیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۰،

(9) بنام **محر**حسن عسكرى

.....

31-Laxmi Mansion

#### Hall Road

Lahore

عسکری صاحب السلام علیم ! میرے متعلق ایک کتاب بعنوان خاخن کا قرض مرتب کی جارہی ہے۔ اس کے لیے آپ کے مضمون کی ضرورت ہے، مجھے یقین ہے کہ آپ بہت جلد روانہ فرما دیں گے۔ آپ میرے افسانوں کے متعلق بہت کچھ کھھ چکے ہیں، اگر آپ اس میں میری شخصیت کو (جیسا بھی آپ سمجھے ہوں ) شامل کر دیں اور ایک نے مضمون کی شکل میں تبدیل کر دیں تو میں ممنون و منتشکر ہوں گا۔

خاڪسار سعادت <sup>حس</sup>ن منٽو

وامتي ۱۹۵۴ء

# حواشي و حواله جات

- \* ایسوسی ایٹ پروفیسر، شعبۂ اردو، جی سی یونی ورشی، لاہور۔
- ا۔ ڈاکٹر علی ثنا بخاری کی مرتب کردہ'' منٹو کتابیات''انے گا<sub>ل</sub>ے ( ملتان ) کے منٹو سیمی نارنمبر ( دسمبر ۲۰۰۵ء) میں شامل ہے۔ اس کے صفحہ ا<sup>ے</sup>ا پر منٹو کیے خطوط کی پہلی اشاعت، کتاب نما، راولپنڈی سے ۱۹۲۹ء میں بتائی گئی ہے جو درست نہیں ہے۔
  - ۲۔ احمد ندیم قائی (مرتب)، منٹو کے خطوط (لاہور: کتاب نما، ۱۹۲۲ء)، ص ۲۳-۷۰
  - ۳ احمدندیم قامی (مرتب)، منظو کر خطوط (راولینڈی: کتاب نما، ۱۹۲۱ء)، ص ۷-۸-
  - ۲۰ احمد ندیم قاتی (مرتب)، منظو کی خطوط (لاہور: پاکتان بکس ایند کٹریں ساؤنڈ (، ۱۹۹۱ء)، ص ۷۷

بنیاد جلد ۸، ۱۷۰۷ء

- ۵ س ح م خط بنام ایدیر ، روز نامه امروز لا مور (۱۸ مارچ ۱۹۴۸ء) -
- ۲۔ ال رسالے کے بارے میں تفصیلی مطالعے کے لیے راقم کا مضمون ملاحظہ کیجے: "منٹو اور حسن عسکری کا اُردو ادب"، مشمولہ سع ادت حسن منٹو (پچاس برس بعد)، مرتبہ شمشیر حیدر، نوید الحسن (لاہور: شعبة اُردو، جی می یونی ورش، ۲۰۰۵ء)، ص21–۱۵۳۔
- ے۔ پچونکہ بیدخط رسالہ سیا<sub>قلی</sub> کے فروری ۳۳ ء کے شارے میں شائع ہوا ہے۔للبذا اسے زیادہ سے زیادہ جنوری ۱۹۴۳ء کا ہونا چ<u>ا</u>ہیے۔
  - ۸۔ اس خط پر گویا تاریخ درج نہیں تھی لیکن مرتب ہوستان قلم نے ڈاکخانے کی مہر سے اس تاریخ کا تعین خود کیا تھا۔
- ۹۔ اس خط پر بھی تاریخ درج نہیں ۔ اخبار میں اس کا عنوان '' غلطی ہائے مضامین مت یو چیئ ہے۔ روز نامہ ا، ۔۔. روز ۴ ماریخ ۱۹۴۸ء کو بالتر تیب چراغ حسن حسرت، فیض احمہ فیض اور محمر مرد کی ادارت میں جاری ہوا۔ منٹو کا یہ خط چو تھے شارے میں 2 مارچ ۱۹۴۸ء کو شائع ہوا۔ اس خط میں روز نامہ ا، دروز کے تین شارے ملنے کا ذکر ہے۔ اس طرح اس خط کو ۶ مارچ کا محررہ ہونا چاہیے۔
- - منٹو ایک'' نیم علیگی'' ذیل میں منٹو کا ایک خط شائع کیا جا رہا ہے جو اس نے ڈاکٹر مختارالدین آرز کو غالباً عقبر ۵۰ ء میں ایک مضمون کے تقاضے کے لیے ککھا تھا۔ منٹو — علی گڑھ میں ایس ایس ایٹ میں رہا تھا۔ بعد میں خرابی صحت کی دجہ سے جلد تک اسے واپس لوٹ جانا پڑا اور وہ نیم علیگی تک رہ گیا۔ میہ وہ دور تھا جب وہ خود بھی صرف سعادت حسن تھا، منٹو نہ بن پایا تھا۔ اس زمانے میں اردو کے گئی ایک ادیب اور شاعر علی گڑھ میں متیم تیچ منٹو کی زبان سے ان کا تذکرہ دلچینی سے خالیٰ نہیں۔ ہم آرز وصاحب کے مشکور ہیں کہ اُنھوں نے یہ خط اشاعت کے لیے مرحمت فرمایا۔

اردو ادب کا دوسرا شارہ فروری ۱۹۵۰ء کے بعد شائع ہوا تھا اور اکتوبر ۱۹۵۰ء سے منٹو اردو ادب چھوڑ کر نے گار ش کی ادارت سنجال چکے تھے۔اس لیے اس خط کو زیادہ سے زیادہ تقبر کا یا اس سے ذرا پہلے کا خیال کیا جا سکتا ہے۔

اا۔ روز نامہ آغابی کے کا جولائی کے شارے میں نیم بانو کا خا کہ شائع ہوا تھا۔ قاضی بشیر محمود کا خط ۲۰ جولائی ۱۹۵۱ء کے آغابی میں چھپا تھا۔ اس طرح منٹو کا زیر نظر خط جس میں قاضی بشیر محمود کے سوالوں کا جواب ہے، اسی ۲۰ کو یا اس سے الحظے دن ۲۱ جولائی کو کلھا گیا ہو گا جو ۲۴ جولائی کے آغابی میں چھپا۔

#### مآخذ

\_1+

5

محمد سعيد

روزنامه آفاق لا بور ( ۲ بولا کی ۱۹۵۱ء)۔ روزنامه آفاق لا بور ( ۲۰ جولا کی ۱۹۵۱ء)۔ روزنامه آفاق لا بور ( ۲۴ جولا کی ۱۹۵۱ء)۔

ror

عبد القدير

عبد القدير \*

مصر کا منٹو

وہ بیسویں صدی کی دوسری دہائی میں ایک مذہبی گھرانے میں پیدا ہوا۔ اس کی والدہ کو اس کے سسرال میں قدر کی نگاہ سے نہ دیکھا گیا۔ اسے اپنی تغلیمی زندگی میں ایک سے زائد بار ناکامی کاسامنا کرنا پڑا۔ وہ ایک نشست میں ایک افسانہ لکھا کرتا تھا۔ اس کا فن عروج و زوال کا شکار رہا۔ اس نے اپنے گھر میں ایک کمرا ککھنے کے لیے مخصوص کررکھا تھا۔ اس نے جنس، جنسی مسائل اورخوا تین، خاص طور پر سنیما اور فلمی دنیا سے تعلق رکھنے والی خوا تین کو اپنے افسانوں کا موضوع بنایا۔ اس نے ان مسائل اور شخصیات کو اپنا موضوع بنایا جنھیں معاشرے میں اچھا نہیں سمجھا جاتا۔ اس پر فخش نگاری کا الزام لگا۔ اس کی تحریروں پر مختلف عدالتوں میں مقدمات چلے۔ اس پر ناقدین نے بیہ الزام لگایا کہ وہ فرائلڈ

یہ سب با تیں جب کسی ادبی شخصیت کے بارے میں کی جائیں تو ہمارے ذہن میں جو نام الجرتا ہے وہ اردو کے مایہ ناز ادیب سعادت حسن منٹو کا ہے۔لیکن میری مراد مشہور مصری ادیب و صحافی احسان عبد القدوس سے ہے جن پر مذکورہ بالا با تیں اسی طرح صادق آتی ہیں جیسے سعادت حسن منٹو پر۔ وہ سعادت حسن منٹو سے کئی حوالوں سے بہت گہری مماثلت رکھتے ہیں۔ یہ مماثلت ان دونوں کے موضوعات اور فن کے علاوہ ان کی زندگی کے بعض امور میں بھی ہے۔ مثلاً دونوں کا تعلق ان ممالک سے ہے جو تیسر ی دنیا میں شار ہوتے ہیں۔ دونوں بیسوی صدی کی دوسری دہائی میں پیدا ہوئے۔ منٹو گیارہ مئی ١٩١٢ء کو ہندوستان، جب کہ احسان عبد القدوس اکتیس دسمبر ١٩١٩ء کو مصر میں پیدا ہوئے، جب ان دونوں ملکوں کے عوام غیر ملکی سامراجی طاقتوں کی تحکومیت کا عذاب سہ رہے تھے۔<sup>1</sup> احسان عبد القدوس کی والدہ کوفن کی دنیا سے تعلق رکھنے کی بنا پر اس کے اسرال میں قدر کی نگاہ سے نہ دیکھا گیا۔<sup>2</sup> اسی وجہ سے قلمی دنیا سے تعلق رکھنے والی خواتین احسان

ای طرح منٹو کی والدہ منٹو کے والد کی دوسری ہیوی تقییں جب کہ ان کی پہلی ہیوی زندہ تقییں۔ سیس نیز منٹو کی والدہ خاندان کے باہر سے تقییں جب کہ منٹو کے خاندانی رسوم و رواج کے مطابق شقیں۔ سیس نیز منٹو کی والدہ خاندان کے باہر سے تقییں جب کہ منٹو کے خاندانی رسوم و رواج کے مطابق شاد یاں خاندان خاندان عیل ہی کی جاتی تقییں۔ ایک اور رائے کے مطابق منٹو کی والدہ کا پہلا نکاح اُس خاندان خاندان خاندان خاندان خاندان خاندان کے باہر سے تقییں جب کہ منٹو کے خاندانی رسوم و رواج کے مطابق شاد یاں خاندان خاندان خاندان خاندان خان ہوں ہوں ہوں خاندان کے باہر سے تقییں جب کہ منٹو کی والدہ کا پہلا نکاح اُس خاندان خان خاندان خاندان خاندان خاندان خاندان خان خاندان خان خاندان خان

دونوں ادیوں کو زندگی کی ابتدا میں ناکامیوں کا سامنا کرنا پڑا۔ احسان کئی بارسکول میں اور ایک سال لا کالج میں ناکام ہوا۔ <sup>۵</sup> منٹو میٹرک کے امتحان میں تین بار ناکام ہوا۔ پھر ایم اے او کالج امر تسر میں تعلیم حاصل کرنے میں ناکام رہا۔ <sup>۲</sup> دونوں نے ملتے جلتے حالات میں پر ورش پائی۔ احسان کی والدہ انتہائی سخت مزاج خاتون تھیں جب کہ والد زم مزاج تھے۔ <sup>2</sup> اسی طرح منٹو کی والدہ نرم مزاج اور والدہ انتہائی سخت مزاج خاتون تھیں جب کہ والد زم مزاج تھے۔ <sup>2</sup> اسی طرح منٹو کی والدہ نرم مزاج اور والد سخت طبیعت کے مالک تھے۔<sup>4</sup> احسان کی شادی میں اس کی والدہ شریک نہ ہوئی <sup>9</sup> جب کہ منٹو کی بہن کو اس کے خاوند نے منٹو کی شادی میں شرکت کی اجازت نہ دی۔<sup>1</sup> دونوں نے جب لکھنے کی ابتدا کی تو اُٹھیں ان کے والدین نے تخق سے روک دیا۔<sup>11</sup> اسی طرح دونوں نے بچپن میں ڈرامے کے میدان تو غصے میں آ کر اس کے تمام آلات تمثیل توڑ ڈالے۔<sup>11</sup> دونوں اپنی پہلی محبت میں ناکام ہو ہے۔ منٹو کو تو ضحے میں آ کر اس کے تمام آلات تمثیل توڑ ڈالے۔<sup>11</sup> دونوں اپنی پہلی محبت میں ناکام ہو کے دمنٹو کو وہ عمر تجراس محبت کو بھلا نہ سکا۔<sup>۱</sup><sup>۱</sup> اسی طرح احسان کو جب کہ وہ چودہ برس کا تھا، ایک لڑکی سے محبت ہو گئی تھی۔ وہ اس کا بس اسٹاپ پر انتظار کرتا۔ اسے اس کے اسکول تک چھوڑ کر آتا لیکن اس لڑکی ک شادی کسی اور سے ہو گئی۔<sup>10</sup> دونوں نے ابتدا میں اپنے والدین کے خوف سے قلمی نام سے لکھا۔<sup>17</sup> دونوں ادیوں نے اپنے اپنے گھر میں اد بی سرگر میوں کے لیے کمرا مخصوص کررکھا تھا۔ احسان نے اپن اس کمرے کو''صو معہ ''<sup>2</sup>ا جب کہ منٹو نے اسے'' دار الاحم'' کا نام دے رکھا تھا۔ احسان نے اپ سعادت حسن منٹو اور احسان عبد القدوس کے سوانحی حالات اس حوالے سے بھی مشابہ ہیں کہ ان کی زندگی میں اد بیوں اور ناقدین نے اپنی ذاتی اور سیاسی مصلحتوں کی بنا پران کا مقاطعہ کیے رکھا۔ مثلاً احسان عبد القدوس کہتا ہے:

عبد القدير

roo

منٹو کا کہنا ہے:

پہلے ترقی پند میری تحریروں کو اُتچھا لتے تھے اور فخر کرتے تھے کہ منٹو ہم میں سے ہے۔ اب میہ کہتے ہیں کہ منٹو ہم میں سے نہیں ہے۔ مجھے نہ ان کی پہلی بات پر یقین تھا، نہ موجودہ پر ہے۔ پہلے ترقی پند کہتے تھے کہ منٹو ہم میں سے ہے۔ میں کہتا تھا تھیک ہے۔ بھے صلقۂ ارباب ذوق والوں نے اپنا ممبر بنا لیا ہے۔ میں کہتا ہوں تھیک ہے۔ بچھ سے کوئی یو چھے کہ منٹوتم کس جماعت میں سے ہوتو میں عرض کروں گا کہ میں اکبلا ہوں، ہر معاطے میں اکبلا ہوں۔

منٹو کی طرح احسان بھی اپنے معاملات میں کسی کی دخل اندازی کا شدید مخالف تھا۔ وہ ریڈیو پر مصری صدر جمال عبد الناصر (۱۹۱۹ء – ۱۹۷۰ء) کی فرمائش پر ایک پروگرام تصبحوا علی خیر و تصبحوا علی حب ( آپ کی صبح خیر اور محبت والی ہو) نشر کرتا تھالیکن جب اس کے مخالفین نے اس پروگرام میں دخل اندازی کی اور بعض الفاظ کو احسان کی مرضی کے خلاف تبدیل کرنا چاہا تو احسان نے ریڈیو چھوڑ دیا۔ اسی طرح ۱۹۲۱ء میں احسان نے صحافت کو اس لیے خیر باد کہہ دیا کہ اخبار کے مالک

احسان عبد القدوس ١٩٩٩ء میں قاہرہ میں ایک دینی گھرانے میں پیدا ہوا۔ اس کے والد محمد عبد القدوس نے گھر عبد القدوس پیشے کے اعتبار سے ایک انجینئر شے، انھیں فن کی دنیا بڑی عزیز تھی۔ محمد عبد القدوس نے گھر والوں کی مخالفت کے باوجود بعض مصری ڈراموں میں حصہ لیا جہاں ان کی ملاقات اپنے زمانے کی مشہور بیل اداکارہ فاطمہ الیوسف سے ہوئی۔ دونوں نے بہت جلد ایک ہونے کا فیصلہ کر لیا اور محمد عبد القدوس نے تا<sup>ین</sup> اداکارہ فاطمہ الیوسف سے ہوئی۔ دونوں نے بہت جلد ایک ہونے کا فیصلہ کر لیا اور محمد عبد القدوس نے تا<sup>ع</sup> گھر والوں کی مخالفت کے باوجود فاطمہ سے شادی کر لی۔ ۲۳ بد متمتی سے دو نوں کے اندازِ فکر میں شدیداختلاف کی بنا پر بید شادی زیادہ عرصے نہ چل سکی اور احسان عبد القدوس انبھی رخم مادر میں ہی تھا

احسان کے پیدا ہوتے ہی اس کے دادا احمد رضوان نے اسے اپنی تحویل میں لے لیا تا کہ احسان کی تربیت دینی ماحول میں ہو سکے۔ یوں احسان عبد القدوس نے اپنی پھو پھی نعمات ہانم کے ہاں پرورش پائی۔<sup>10</sup> چار سال کی عمر میں اسے ایک دینی مدرسے میں داخل کیا گیا۔ ایک سال بعد اسے برامونی پرائمری اسکول میں داخل کرایا گیا۔ الطح سال اسے وہاں سے اٹھوا کر سلح دار پرائمری اسکول میں داخلہ دلایا گیا۔ اس سے الطح سال اسے نیل پرائمری اسکول میں بھجوایا گیا لیکن ایک اسکول سے دوسرے اسکول میں منتقلی احسان کے لیے تعلیمی حوالے سے نقصان کا سب بنی۔ الطط سال جب احسان کو خلیل آغا پرائمری اسکول میں بھیجا گیا تو اسا تذہ نے اسے پڑھائی میں بہت کمزور یایا۔ اگر چہ وہ تیسری جماعت کا طالب علم تھا لیکن فیصلہ کیا گیا کہ اسے دوبارہ سال اول

میں بھجواما جائے۔ یوں احسان نے دومارہ صفر سے ابتدا کی۔ ۲۶ ابتدائی تعلیم کے بعد احسان کوفؤاد الاول ہائی سکول میں داخل کیا گیا۔ یہاں تے تکمیل تعلیم کے بعداس نے لاکالج سے ۱۹۴۲ء میں لا کی سند حاصل کی۔<sup>۲۷</sup> قانون کی ڈگری حاصل کرلینے کے بعد احسان عبد القدوس نے بطور وکیل عملی زندگی کی ابتدا کی لیکن اسے جلد ہی اس میدان میں اپنی ناکامی کا احساس ہوگیا، چنانچہ وہ اس پیشے کو چھوڑ کر ادب اور صحافت کی دنیا ہے وابستہ ہو گیا۔ ابھی احسان چودہ برس کا تھا کہ ا سے اپنی پھو پھی زاد بہن کی سہیلی سے جو اس کی پڑون بھی تھی، محبت ہو گئی۔لیکن بہ محبت زیادہ دریہ نہ چل سکی اور اس لڑکی کی شادی کسی اور سے ہوگئی۔ دوسری بار وہ عشق میں تب گرفتار ہوا جب لا کالج کے آخری سال میں تھا۔لڑ کی کے والدین نے احسان کو رشتہ دینے سے اس لیے انکار کر دیا کہ وہ اداکاروں کی اولا د سے ہے۔ احسان کی والدہ نے بھی شدید مخالفت کی لیکن احسان کے والد کی بھر پور حمایت کی بنا پر ہیرمحبت شادی پر منتج ہوئی اور لو لااس کی شریک حیات بني\_٢٩ صحافت کی دنیا احسان کو بہت راس آئی۔اس کی صحافتی زندگی کی ابتدا لطور نامہ نگار کے ہوئی۔ ترقی کرتے کرتے وہ بعد میں مدیر، مدیر اعلیٰ، اخبار کا مالک اور آخر میں تمام مصری ادارے قومیائے جانے کے بعد ایک سے زائد اخبارات کی مجلس ادارت کا سربراہ رہا۔ عرب دنیا میں وہ ایک بہت بڑے صحافی کے طور پر مشہور ہوا۔ اس کے قلم سے سیکڑوں، بلکہ ہزاروں کی تعداد میں سیاسی، معاشرتی اور ادبی مضامین شائع ہوئے۔ پیل احسان في بطور صحافي مختلف مجلًّات اور روزنا مجول مين لكها- إن مين آخر ساعة، الهلال، صحف الزمان، المصرى، الاثنين، الزمان اور رو ز اليوسف وغيره شامل بين - اسى طرح اس في سنيما کے لیے بھی لکھا۔ اس کی بہت سی کہانیوں یرفلمیں بنیں جن میں الو سادۃ الحالیۃ ( خالی سر مانا )، لا انام (مين نہيں سوتى)، الطريق المسدو د (بندراستا)، أنا حرة (ميں آزاد ہوں)، في بيتنا رجل (ہمارے گھر میں ایک آ دمی ہے) اور البنات و الصیف (لڑ کیاں اور موسم گرما) شامل ہیں۔

عبدالقدير ٢٥٢

707

لقنريز

۱۹۴۵ء میں، جب احیان ابھی بچپس سال کا تھا، اُس نے <sub>دو ذ</sub>الیہ ۔ میف میں مصر میں انگلستان کے سفیر لارڈ کیلرن کے خلاف ایک مضمون بعنوان''اس شخص کو لازماً چلے جانا جاہے'' لکھا جس کے سبب اسے جیل کی ہوا کھانی پڑی۔ جب جیل سے رہا ہو کر آیا تو اس کی والدہ نے ایک بڑی تقریب کا اہتمام کیا اور وہیں روز الیوسف کی ادارت اعلیٰ اس کے سیر دکردی۔ ۳۱ ۱۹۴۵ء سے ۱۹۲۲ء تک بیر روز الیوسف کا مدیر اعلی رہا۔ اس عرصے میں اس پرکٹی بار قاتلانہ حملے ہوئے اوراً سے جیل بھی جانا پڑا۔ ۱۹۵۴ء سے اس نے سیاست کی نسبت ادب کو زیادہ وقت دینا شروع کیا۔<sup>۳۳</sup> ۱۹۲۲ء میں اسے احب ار الیہ وہ کا مدیر اعلیٰ اور اے 19ء میں اخبار کی مجلس ادارت و انتظام کا سربراہ بنادیا گیا۔۲۷۷ء تک وہ اس اخبار میں اسی حیثیت سے کام کرتا رہا۔ سربراہ بنادیا گیا۔۲۷۷۶ء تک وہ اس اخبار میں اسی حیثیت سے کام کرتا رہا۔ ۴ یا ایس ایس مشہور مصری اخبار الاہ ام میں اعزاز کی کالم نگار کے طور پر لکھنا شروع کیا۔ 24ء میں اسے الاہے او کی مجلس ادارت کا سربراہ بنادیا گیا، لیکن ایک سال بعد ہی اسے ایک سیاسی کالم کی بنا پر انور سادات (۱۹۱۸ء – ۱۹۸۱ء) نے معزول کردیا، جس کے بعد سے اس نے مصری اخبارات چھوڑ کر سعودی عرب کے اخبار المشہر ق الأو سط میں لکھنا شروع کردیا۔ پہن ۱۹۸۷ء میں احسان دماغی بیا ری کے سبب کوم میں چلا گیا۔ تشخیص کے بعد پتا چلا کہ اس ے دماغ میں پیدائش طور ی<sup>نقص</sup> تھا۔ وہ جلد ٹھیک ہو گیا کیکن کچھ ماہ بعد پھر کومے میں چلا گیا۔ ۱۹۸۸ء میں احسان الاہرام میں اپنے دفتر میں بیچھا تھا جب اس پر دوبارہ یہی دورہ پڑاجس کا اس کی زبان، باز و اور ٹانگ پراثر ہوا۔ احسان ہیپتال میں ڈیڑھ ماہ رہا۔مئی ۱۹۸۹ء میں وہ علاج کی خاطر امریکا گیا جہاں آٹھ گھنٹے تک اس کے دماغ کا آپریشن ہوا۔ آپریشن کے بعد اگست ۱۹۸۹ء میں وہ قاہرہ واپس آگیا۔ اس سال ۳۱ دسمبر کو وہ دوبارہ کومے میں چلا گیااور ۱۱ جنوری ۱۹۹۰ء بروز جعرات اپنے خالق حقیقی سے جا ۳۵\_ مار\_

احمان کے سیاسی مضامین، ناول اور افسانوں کے مجموع سیروں کی تعداد میں شائع ہوئے۔ افسانوی مجموعوں میں بائع الحب (محبت بیچنے والا)، مسانع الحب (محبت بنانے والا)، النظارہ السواداء (کالی عیک)، أين عمری (ميری عمر کہاں ہے؟)، الو سادة الحالية (خالی سر بانا)،

عقلی وقلبی (میری عقل اور میرا ول)، منتھی الحب (محبت کی انتہا)، البنات و الصیف (لڑکیاں اور موسم گرما)، زوجة احمد (احمد کی زوجہ)، شفتاہ (اس کے ہونٹ)، بئر الحرمان (محرومی کا کنواں)، لا، لیس جسدك (نہیں، تیراجهم نہیں)، بنت السلطان (بادشاہ کی بیٹی)، سیدة فی خدمتك (خاتون، آپ کی خدمت میں)، النساء لھن أسنان بیضاء (سفید دانتوں والیاں)، دمی و دموعی وابتسامتی (میرا خون، میرے آنسو اور میرکی مسکان)، لا استطیع ان افکر وانا ارقص (میں رقص کرتے ہوتے سوچ نہیں سکتی)، الهزیمة کان اسمها فاطمة (شکست، جس کا نام تقا فاطمہ)، العذراء والشعر الأبیض (کنواری لڑکی اور سفید بال)، الراقصة و السیاسی (رقاصه اور سیاست دان)، زوجات ضائعات (گم شدہ بیویاں)، و تساهت بعد العمر الطویل (طویل عمر کے بعد کھو گئی)، کانت معبة و مغرورة (وہ مشکل پند اور مغرور تھی)، فوق الحلال و الحرام (حلال و حرام سے اوپ) اور لمن اترك كل هذا (میں بیسب کچھ کس کے لیے چھوڑوں) شامل ہیں۔

احسان نے دس برس کی عمر میں لکھنا شروع کردیا تھا۔ ابھی وہ گیارہ سال کا تھا جب اس نے اپنا پہلا افسانہ بعنوان''السلص و الطریف'' (چور اور کمتہ شخ) تحریر کیا جسے گھر سے سب بچوں نے تمثیل کی صورت میں پیش کیا۔ اس کی والدہ فن کی دنیا چھوڑ کر صحافت کے شعبے میں جا چکی تھی اور روز الیو سف کے نام سے ایک پرچہ نکالتی تھی۔ اُسے جب اس بات کا پتا چلا تو وہ سخت ناراض ہوئی۔ اس کی خواہش تھی کہ اس کا بیٹا بھی صحافت کی دنیا میں قدم رکھ۔ <sup>۲۰۱</sup> بعد از اں اس نے احسان عبد القدوس کو ذمہ داری سوزی کہ وہ اپنے سکول کی عام اور کھیاوں سے متعلق خبریں اس کے پرچے کو ارسال کیا کرے۔ یوں چودہ برس کی عمر سے اس نے اخبار میں لکھنا شروع کردیا۔<sup>۲۰۲</sup>

منٹو کی طرح احسان عبد القدوس نے اپنے افسانوں میں سیاسی اور معاشرتی مسائل کو موضوع بنایا۔ اس نے معاشرے کی ان شخصیات اور مسائل کو اپنے افسانوں کا موضوع بنایا جنھیں اس سے پہلے شجر منوع سمجھا جاتا تھا۔ احسان کی افسانو ی نثر کے موضوعات میں غربت، افلاس اور اس کی وجہ سے پیدا ہونے والے مختلف معاشرتی مسائل، طبقاتی تقسیم، مذہب، ملاوٹ، محبت، شک، معاشرے کی بالیدہ رسوم و رواج، طوائف، خیراتی ادارے، فلمی دنیا سے وابستہ لوگ، بے روزگاری، سیاست، شادی، شراب و

5

شاب، تعلیم، حب الوطنی، نوجوانوں کے مسائل، گھریلو ملاز مین، مزدوروں کے مسائل، جنگ اور ہجرت وغیرہ نمایاں میں۔

ان سب میں ایک موضوع جو احسان کے اکثر افسانوں میں بہت نمایاں ہے، وہ جنس ہے۔ منٹو کی طرح احسان کے افسانوں کے اکثر کردار جنسی اور نفسیاتی مسائل و امراض کا شکار ہیں۔ احسان اپنے آپ کو نفسیاتی معالج شار کرتا ہے۔ وہ فرائد کی مانند نفسیاتی امراض کا بڑا سبب جنس قرار دیتا ہے۔ اسی لیے اس کے اکثر افسانوں پر جنسی موضوعات کا غلبہ ہے۔<sup>۲۸</sup>

جنس، اس سے متعلقہ مسائل اور طوائف اس کے لیندید ہ موضوع ہیں۔ منٹو کی طرح اس نے اپنے افسانوں میں بیہ بات بھی اجاگر کرنے کی کوشش کی ہے کہ خواتین کے اکثر مسائل کا سبب معاشرے کی فرسودہ رسوم و رواج اور وہ مرد ہیں جو اپنے مقاصد کے حصول کی خاطر عورت کو ایک و سلے ہ معاشرے کی فرسودہ رسوم و رواج اور وہ مرد ہیں جو اپنے مقاصد کے حصول کی خاطر عورت کو ایک و سلے اور زینے کے طور پر استعال کرتے ہیں۔ یہ مرد ذات ہی ہے جو اسے طوائف بننے پر مجبور کرتی ہے۔ ہ احسان کے افسانے '' دمسی و دم و علی و ابتسامتی '' (میرا خون، میرے آ نسواور میر کی مسکان) کی ہ مرکز کی کردار ناہید کی شادی سلیم سے ہوتی ہے جو اسے ایک رات اپنے پچچا کے پاس مال نیز میت کے طور کرنے کی خاطر اپنی ہوئی اس کے ہاں بھجواد یتا ہے۔ کرنے کی خاطر اپنی ہیوی اس کے ہاں بھجواد یتا ہے۔

منٹو کی طرح احسان نے اکثر اوقات غربت کو جنس کے ساتھ جوڑا ہے۔ عورت اپنا پید پالنے کی خاطر اپنا جسم بیچنے پر مجبور ہے۔ مثلاً اُس کے افسانے''مدرید باللو ن الأحمر '' (میڈریڈ سرخ رنگ میں) کی مرکزی کردار بیتیناکو صلاح کی محبت میں اور ساری زندگی ساتھ نبھانے کے وعدوں میں کوئی دلچ پی نہیں ہے۔ اس کی تو بس یہی خواہش ہے کہ صلاح کسی طور اس کے ساتھ رات گذارے اور اسے اس کی اجرت دے دے تاکہ وہ اپنا پیٹ بھر سکے اور زندگی کا پہیا پچھ دن اور چل سکے۔ <sup>مہر</sup> بسا اوقات خاوند سے انتقام بھی جنسی بے راہ روک کا سبب بنتا ہے۔ اس کے افسانے

''البحث عن الحیانة '' (خیانت کی تلاش) کی عورت کا خاوند اس کے ساتھ بے وفائی کررہا ہے اور اس میں دلچی نہیں لے رہا، وہ اسے سبق سکھانے کی خاطر اپنے عاشق ڈھونڈ تی ہے تا کہ اس کے خاوند کو پتا

چل سکے کہ وہ بھی خوبصورت ہے اور اس پر بھی لوگ مرتے ہیں۔<sup>اہم</sup> اس طرح ''أرجبه ك أعبطنسي هيذا الدواء'' (مهرماني فرما كر مجھے بہ دوا دیچے) میں خاوند خواتین کا رسا ہے جس کا اس کی بیوی کوعلم ہے لیکن وہ کڑھنے کے سوا کچھ نہیں کرسکتی۔ اسی سبب وہ مختلف نفسیاتی امراض کا شکار ہو جاتی ہے اور مختلف طبیبوں سے علاج کراتی ہے۔ آخر میں ایک نفسیاتی معالج کے پاس پنچتی ہے جو بیہ علاج تجویز کرتا ہے کہ وہ بھی وہی کچھ کرے جواس کا خاوند کر رہا ہے اور آخر کار معالج خوداینی خدمات اس کام کے لیے پیش کر دیتا ہے۔ <sup>۲۳</sup> منٹو کی طرح احسان کے افسانوں کا ایک اور نمایاں موضوع شراب نوشی ہے جو اکثر جنس کے ساتھ جڑا ہوا ہوتا ہے۔ بقول سہلہ زین العابدین: احیان کا شاید ہی کوئی قصہ شراب کے ذکر سے خالی ہو، احسان کے قصوں کو پڑھتے ہوئے یوں لگتا ہے جیسے شراب نوشی اس زمانے میں مصر میں عام تھی اور ہر گھر میں شراب کا دور دورہ تھا، اور مصری عوام مختلف معاشرتی طبقات، عمروں اور ثقافتوں سے تعلق کے باوجود شراب نوشی کے رسا تھے۔ منٹو ہی کی طرح احسان نے بھی اپنے افسانوں میں جنس سے متعلقہ مسائل کو موضوع بنایا ہے۔ '' شفتدا گوشت' کے مرکزی کردار کی طرح احسان کے افسانے ''بنت السلطان '' (بادشاہ کی بٹی) کا مرکزی کردار جب بادشاہ کی بیٹی سے تنہائی میں ملتا بے تو اپنی پوری کوشش کے باوجود جنسی طاقت اس خوف کی بنا پر کھو دیتا ہے کہ وہ ایک بادشاہ کی بٹی کے سامنے ہے۔ کہ

خود اعتمادی میں کمی بھی انسان کی ذات میں بہت سے مسائل کا سبب بنتی ہے۔ اس مسلے کو اجا گر کرنے کے لیے دونوں نے اپنے اپنے افسانے کا ایک سا پلاٹ رکھا ہے۔ مثلاً احسان کے ایک افسانے''شہدیء غیر الحب '' ( پچھ محبت کے علاوہ) کا مرکز می کردار ایک دیہاتی لڑکا ہے جو یونی ورش میں تعلیم حاصل کرنے کے لیے شہر آیا ہے۔ اسے زندگ میں پہلی بار مخلوط تعلیم کا تجربہ حاصل ہور ہا ہے۔ اس کی بڑی خواہش ہے کہ وہ کسی لڑکی کے ساتھ بیٹے، اس سے دوستی کر سے کین دل میں اس شدید خواہش کے باوجود خود اعتماد می کی اور اس ڈر سے کہ دوسر لڑکے اس کا مذاق اُڑا کمیں گے، وہ اپنی خواہش کی تحمیل سے قاصر ہے۔<sup>40</sup>

عبد القدير

Ţ

منٹو نے بھی خود اعتمادی میں کمی کو اپنے افسانے ''ڈر پوک' کا موضوع بنایا ہے۔ اس افسانے میں ایک نو جوان اپنے خاندان کی کسی لڑکی سے محبت کرنا چاہتا ہے لیکن رشتہ داروں کی نظروں اور ان کی باتوں کے خوف سے اپنے ارادے کو عملی جامہ نہیں پہنا پاتا۔ اسی طرح وہ ایک رات طوائفوں کے مطلح میں چلا جاتا ہے لیکن اندرونی خوف اور اس ڈر سے کہ لوگ کیا کہیں گے، وہ کو تھے پر نہیں جا پاتا اور گھر واپس آجاتا ہے۔ ۲۳

دونوں لکھاریوں نے امیروں یا معاشرے کی اشرافیہ میں موجود خرابیوں کو بھی اپنے افسانوں کا موضوع بنایا ہے۔ منٹو کے مسٹر معین الدین کی بیوی ایک دوسرے آ دمی احسن سے شادی کی خاطر اُس سے طلاق مائلتی ہے۔ مسٹر معین الدین کا تعلق معاشرے کے اعلیٰ طبقے سے ہے اور احسن بھی ای اشرافیہ بہی سے تعلق رکھتا ہے۔ معین الدین کا تعلق معاشرے کے اعلیٰ طبقے سے ہے اور احسن بھی ای اشرافیہ لے کر احسن سے شادی کرنا اس کے لیے اپنے طبقے میں ذلت اور بے عزتی کا سب ہے۔ البتہ اس لیے کر احسن سے شادی کرنا اس کے لیے اپنے طبقے میں ذلت اور بے عزتی کا سب ہے۔ البتہ اس لیے کر احسن سے شادی کرنا اس کے لیے اپنے طبقے میں ذلت اور بے عزتی کا سب ہے۔ البتہ اس لیے کہ اس پر کوئی اعتراض نہیں کہ اس کی بیوی احسن کے گھر جا کر رات بلکہ را تیں گذار آ کے۔ <sup>2</sup> میں مرکز کی کردار عبد العلام کا ہے، جسے اپنی بیوی کو عزمی کی بانہوں میں قابل اعتراض حالت میں دیکھ کر کوئی عار یا شرم محسوں نہیں ہوتی، کیونکہ وہ عزمی کے ساتھ ایک بہت بڑا کاروباری سودا طے کرنے والا ہے۔<sup>47</sup>

دونوں نے ان لوگوں کو موضوع بنایا ہے جو مذہب کو اپنے ذاتی فائدوں کے لیے استعال کرتے ہیں۔ وہ معصوم لوگوں کو مذہب کے نام پر لوٹتے ہیں۔ منٹو کے 'بابوگو پی ناتھ' کو طوائف کے کوٹھے اور شیخ کی کٹیا میں رہنا پند ہے، کیونکہ' ان دونوں جگہوں پر فرش سے لے کر چھت تک دھوکا ہی دھوکا ہوتا ہے۔ جو آدمی خود کو دھوکا دینا چاہے اُس کے لیے ان سے اچھا مقام اور کیا ہو سکتا ہے۔'<sup>64</sup> اس موضوع پر منٹو اور احسان کی سوچ ایک دوسرے سے بہت مما ثلت رکھتی ہے۔ احسان کے افسانے ''سار قوا الأحلام '' (خواہوں کو چرانے والے) کا مرکز می کر دار ایک شیخ ہے جو کسی نا معلوم جگہ سے آیا ہے اور جس نے ایک بستی میں ڈریا ڈال رکھا ہے۔ وہ اپنی شعبدہ بازیاں دکھا کر لوگوں کو لوئتا ہے اور آخر میں جس گھر میں قیام پذیر ہوتا ہے اضی کو لوٹ کر بھاگ جاتا ہے۔ \*\* یکی حال منٹو کے افسانے ''صاحب کرامات' کے مرکز کی کر دار کا ہے جو ''سار قوا الأحلام '' کے شخ کی طرح دور دراز سے آتا ہے اور ایک دیہاتی چودھری موجو کے گھر ڈیا ڈالتا ہے اور آخر میں ات گھر کی عزت لوٹ کر بھاگ جاتا ہے۔<sup>16</sup> ات گھر کی عزت لوٹ کر بھاگ جاتا ہے۔<sup>16</sup> اپنا موضوع بنایا ہے۔ منٹو کے افسانے '' دھواں'' اور ''بلا قز'' بہت حد تک احسان عبد القدوس کے افسانے ''شیء غیر الحب'' ( کچھ محبت کے علاوہ ) سے مما ثلت رکھتے ہیں۔<sup>34</sup> افسانے ''شیء غیر الحب'' ( کچھ محبت کے علاوہ ) سے مما ثلت رکھتے ہیں۔<sup>34</sup> مما ثلت رکھتا ہے۔ دونوں کا مرکز کی موضوع سے ہم اثلت رکھتے ہیں۔<sup>34</sup> مما ثلت رکھتا ہے۔ دونوں کا مرکز کی موضوع سے ہم اثلت رکھتے ہیں۔<sup>34</sup> احسان عبد القدوس کا ایک اور افسانہ ''استعفر اللہ '' منٹو کے افسانے '' سجدہ' سے بہت گہر ک

احسان عبد القدوس کے افسانے کا مرکزی کردار عادل اپنی بیوی کے ساتھ شراب پیا کرتا تھا۔ وہ ایپ ضمیر کے شرمندہ کرنے پر شراب نوشی ترک کر دیتا ہے او راپنی بیوی کو بھی طلاق دے دیتا ہے جو شراب چھوڑنے پر راضی نہیں۔ کہانی کے آخر میں بیصورت حال سامنے آتی ہے کہ وہ اپنی مطلقہ بیوی کو واپس گھر لے آتا ہے اور دوبارہ شراب نوشی کرنے لگتا ہے۔ یوں اس کے کردار میں کوئی تبدیلی نہیں آتی سوائے اس کے کہ وہ اپنے ضمیر کے جھنجوڑنے پر ہر وقت است خفر اللہ، استخفر اللہ کا ورد کرتا رہتا ہے۔

اسی طرح منٹو کے افسانے ''سجدہ'' کا حمید اپنے دوست کے شرمندہ کرنے پر شراب پینے سے توبہ کر لیتا ہے اور اللہ کے حضور سجدہ کرتا ہے اورعہد کرتا ہے کہ آئندہ بھی شراب نہیں پیے گالیکن وہی دوست پھر اسے زبرد بتی شراب پلاتا ہے جس کے بعد سے جب جب وہ شراب پیتا ہے تو اس کا ضمیر اسے ملامت کرتا ہے اوراسے احساس ندامت ہوتا ہے ۔<sup>۵۴</sup>

Tr yr

دونوں نے ماہوسی اور خودکشی کو بھی اپنا موضوع بنایا ہے۔ اس موضوع پر منٹو نے افسانیہ ·· خودَشْنُ جب كه احسان عبد القدوس نے ''له ماذا أعيش '' (ميں زندہ كيوں رہوں) كلھا۔ ''خود كشْن 'کا مرکزی کردار زاہد ایک خوبصورت لڑکی سے شادی کرتا ہے۔ شادی کے ایک سال بعد اس کے باں بٹی پیدا ہوتی ہے جو کچھ عرصے بعد فوت ہو جاتی ہے۔ اس کی بیوی یہ صدمہ برداشت نہیں کر یاتی اور چند دن بعدا نقال کر جاتی ہے۔ان دونوں کی وفات کے بعد زندگی میں زاہد کی دلچیں ختم ہو جاتی ہے اور وہ ایک رات خوکشی کی خاطرریلوے لائن کی طرف چل پڑتا ہے۔اسے دور سے ٹرین آتی ہوئی دکھائی دیتی ہے۔ ابھی وہ پٹری پر لیٹنے کا سوچ ہی رہا ہوتا ہے کہ احا یک اند حیرے سے ایک آ دمی نمودار ہوتا ہے اور خوکشی کے لیے پٹری کے درمیان میں آ کھڑا ہوتا ہے۔ زاہد فوراً اس کی طرف بڑھتا ہے اور اسے ٹرین کے پنچے آنے سے بچاتا ہے۔ زاہد کے استفسار پر دوسرا آدمی اسے بتاتا ہے کہ وہ زندگی سے ننگ آچکا T T ہے اس لیے خودکشی کا اقدام کر رہا ہے۔ زاہد فوراً ناصح بن جاتا ہے کہ دیکھوخودکشی، مایوسی اور بز دلی ہے، زندگی، بہادری اور امید کا نام ہے۔ شمصیں جانے کہ پچھلے عموں کو بھلا کر دوبارہ سے نئی زندگی کی لمقل ابتدا کرد، وغیرہ، وغیرہ، اور یوں وہ خود بھی خود شی کا خیال ترک کردیتا ہے۔<sup>60</sup> احسان عبد القدوس کا افسانہ 'لےمانہ '(میں زندہ کیوں رہوں)، کہا نی ہے تین آ دمیوں کی، ادا کارمحمود، اس کا والدمشہور مصنف عبد العزیز رفعت اور اس کا بیٹا طارق۔ یہ تینوں خود کشی کرنا چاہتے ہیں۔ متنوں ایک ہی گھر میں رہتے ہیں لیکن الگ تھلگ۔ ہر کوئی اپنے کمرے میں بند۔ کہانی کا رادمی جو سب کا دوست ہے، ایک دن محمود کے ہاں جاتا ہے تو اسے بہت عملین اور سوچ میں غرق یا تا ہے۔ یوچھنے برمحمود ہتاتا ہے کہ وہ خود شی کرنے کے بارے میں سوچ رہا ہے۔ یہی مشتر کہ دوست عبد العزیز رفعت سے ملتا ہے تو وہ بھی خودکشی کے بارے میں سوچ رہا ہوتا ہے۔ اسی طرح جب طارق سے بات ہوتی ہے تو وہ بھی خورکش کا ارادہ کیے ہوئے ہے۔ کچھ سوچ کر بد دوست اس کے دادا کے پاس جاتا ہے اور اسے بتاتا ہے کہ اس کا بیٹا خود شی کے بارے میں سوچ رہا ہے۔ دادا فوراً اپنی سوچ بدلتا ہے اور اس کے منہ پر بیدالفاظ جاری ہوتے ہیں کہ خودش کا مطلب تو مایوی ہے، میں اسے زندگی کے معانی سمجھاؤں گا۔ دادا اپنے بیٹے کے پاس جاتا ہے اور اسے بتاتا ہے

کہ وہ سنیما کے لیے ایک نگی کہانی لکھ رہا ہے، اور وہ اپنے بیٹے کی مدد چاہتا ہے کہ وہ اس کی ملاقات کس پیش کار سے کروائے۔ اس طرح وہ دوست تنہائی میں محمود سے ملتا ہے اور اسے بتاتا ہے کہ اس کا بیٹا خود کشی کرنا چاہتا ہے تو وہ بھی چلا اٹھتا ہے اور کہتا ہے کہ وہ تو پاگل ہے۔ اس نے ابھی دیکھا کیا ہے۔ میں اسے بتاؤں گا کہ زندگی کی، کامیابی کی قدرو قیمت کیا ہے۔ محمود اپنے بیٹے کے پاس جاتا ہے اور اسے بتاتا ہے کہ وہ ریڈیو کے لیے ایک ڈراما لکھ رہا ہے اور اس میں اسے اپنے بیٹے کی مدد کی ضرورت ہے، اور یوں ہرکوئی دوسرے کی خاطر خود شی کے اراد کو ترک کر دیتا ہے۔

دونوں نے ان لوگوں کو اپنے افسانوں کا موضوع بنایا ہے جو دین کی غلط تشریح کرتے ہیں اور مذہب کو اپنے مذموم مقاصد کی خاطر استعال کرتے ہیں۔ احسان کا قصہ 'و سقط قبل أن ید حل السحنة '' (وہ جنت میں داخل ہونے سے پہلے گر گیا) کافی حد تک منٹو کے ایک افسا نچے سے مثابہ ہے جسے منٹو نے ''چند مکا لمے' کے عنوان کے تحت درج کیا ہے۔ وہ مکالمہ پچھ یوں ہے: یارتم اتن عورتوں سے یارانہ کیسے گانٹھ لیتے ہو؟ یارانہ کہاں گانٹھتا ہوں ..... باقاعدہ شادی کرتا ہوں۔ شادی کرتے ہو؟

عبد القدير

ryd

یبی صورت حال احسان کے مذکورہ افسانے کے مرکز کی کردار کی ہے جو مختلف کلبوں میں رقص کرنے والی ان پیشہ ورخواتین سے شادی کرتا ہے جنھیں اس آدمی کے نام جاننے میں بھی دلچ پی نہیں جس سے ان کی شادی ہو رہی ہے۔ وہ ان خواتین سے یکے بعد دیگر ے شادی کرتا ہے اور پچھ دن کے بعدائھیں طلاق دے کرنٹی خواتین سے شادی کر لیتا ہے۔ اس سے اس بارے میں جب بھی سوال کیا جاتا ہے تو اس کا جواب سے ہوتا ہے کہ وہ انسانی خواہش اور جذبات کو شریعت کے تابع رکھنا چاہتا ہے۔

اسی طرح احسان عبد القدوس نے اپنے افسان ''النساء لهن اسنان بیضاء '' (سفید دانتوں والیاں) میں لفظ سیجار (سگریٹ) کواسی سے زائد بار استعال کیا۔<sup>11</sup> اسی طرح اپنے افسانے''دقیقة بعد دقیقة '' میں لفظ دقیقة (منٹ) یا دقائق (دقیقة کی جمع ) کو پچاس سے زائد بار استعال کیا۔<sup>11</sup> اسی طرح دونوں نے اپنے افسانوں میں دوسری زبانوں کے الفاظ بھی استعال کیے ہیں۔<sup>11</sup> دونوں کے افسانوں کی لعض خواتین کرداروں کا تعلق عام دنیا سے نہیں محسوس ہوتا۔ وہ پیشے کے اعتبار سے طوائف ہیں۔ جسم بیچنا ان کا پیشہ ہے لیکن انھیں باہر کی دنیا کا پچھ علم نہیں۔ انھیں حال بنیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۷ء

کے پیچھے'' کی نواب کے خیال میں جو مرد اس کے پاس آتے میں ان کو خوش کرنا ہی اس کی زندگی کا مقصد ہے۔ اسے بھی احساس نہیں ہوا کہ وہ گناہ کی زندگی بسر کر رہی ہے۔ <sup>۲</sup> یہی حال احسان عبد القدوس کے افسانے ''فیہ لسو ف'' (فلسفی) کی مرکز کی کردار کا ہے۔ وہ جب اپنی عزت پہلی بار گنواتی ہے تو اسے بالکل بھی احساس نہیں ہوتا کہ اس نے کوئی قابل قدر چیز کھوئی ہے۔ وہ چرانی کا اظہار کرتی ہے جب اسے بتایا جاتا ہے کہ وہ اپنی سب سے قیمتی چیز کھو بیٹھی ہے۔<sup>۲</sup> دونوں نے بعض اوقات اپنے افسانوں میں ایسی دنیا تخلیق کی ہے جو خیالی ہے اور جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مثلاً احسان کے قص<sup>2</sup> خدراء ھو لندا'' (ہالینڈ کی دوشیزہ) میں مرد و عورت ہوٹل کے ایک کمرے میں ایک بستر پرکٹی را تیں گذارتے ہیں، بوں و کنار کرتے ہیں کین دونوں ایک دوسرے کے لیے شجر ممنوع بنے رہتے ہیں۔<sup>۲</sup> پر بات افسانے میں تو مکن ہے حقیقت سے اس کا دور کا بھی تعلق نہیں ہو سکتا۔

اسی طرح کا افسانہ منٹو کا ''خوشیا'' ہے جس میں طوائف 'کانتا' خوشیا کو جو پیشے کے اعتبار سے ایک دلال ہے، ایک مرد کے طور پر شارنہیں کرتی اور اس کے سامنے برہنہ آجاتی ہے۔ اور خوشیا خاموشی سے واپس چلا جاتا ہے۔ اس قصے کا بھی حقیقت سے دور کا واسطہ نہیں ہے۔ اس افسانے کے بارے میں منٹو نے اپنے حریف ایندر ناتھ اشک سے رائے کی تو اس کا جواب تھا کہ افسانہ اچھا تو ہے لیکن حقیقی نہیں ۔ منٹو کے استفسار پر اشک نے اس سے کہا : حقیقی دنیا میں خوشیا واقعی دلال ہوتا، کا نتا اس کے سامنے یوں برہنہ ہو جاتی تو وہ اسے وہیں دیوج لیتا۔ تم نے جو کچھ کھا وہ ایک پڑھا لکھا شاعر سوچ سکتا ہے، ان پڑھ دلال نہیں۔<sup>24</sup>

دونوں اس حوالے سے بھی ایک دوسرے کے مشابہ ہیں کہ دونوں کا فن عروج و زوال کا شکار رہا۔ چونکہ یہ دونوں اس بات کے عادی تھے کہ ایک ہی دن میں پورا افسانہ ککھیں، اس لیے بسا اوقات ان کے وہ افسانے بھی شائع ہوئے جو ناقدین کی نظر میں اس فن کی تمام شرائط کو پورانہیں کرتے تھے۔منٹو کا شراب کی خاطر ایک دن میں ایک یا دوافسانے لکھنا۔ اس طرح احسان کا ایک ہی تجلس میں

عبدالقدير ۲۳۷۲

اسی طرح اگرہم منٹو کے آخری دور کے افسانوں کے آخر میں لکھی ہوئی تاریخوں پر نظر ڈالیں تو پتا چاتا ہے کہ منٹو نے ایک دن میں ایک یا دو افسانے بھی لکھے۔ مثلاً منٹو کے افسانوی مجموعے باد شاہت کا خاتمہ میں گیارہ افسانے شامل ہیں اور یہ پورا مجموعہ چودہ دن میں لکھا گیا۔ اس کے بہ مجموعے ٹھنڈا گوشت میں شامل آخری چھا فسانے ایک ہفتے کے دوران میں لکھے گئے۔ اسی طرح بی اس کے مجموعے یزید کے پہلے آٹھ افسانے نو دن میں لکھے گئے۔ ۲۹

ایندر ناتھ اشک نے بھی لکھا ہے کہ منٹو جب آل انڈیا ریڈیو میں ملازم تھا تو اس کی ب عادت تھی کہ وہ ٹائپ رائٹر پر بیٹھے بیٹھے کرشن چندر سے پو چھتا: ''بولو بھی، کس موضوع پر ڈراما لکھا جائے؟ موضوع سنتے ہی فوراً ٹائپ کرنا شروع کردیتا اور شام تک مسودہ کرشن کو دے دیتا۔''

یہ اور اس طرح کے دوسر ے مماثلتی پہلو اس بات کا واضح اور بین ثبوت ہیں کہ اگر حالات اور مسائل ایک طرح کے ہوں تو زبان اور علاقہ چاہم محتلف ہی کیوں نہ ہو، ان علاقوں کے اد یوں اور لکھاریوں کے قلم سے نگلنے والا ادب ایک ہی طرح کا ہو سکتا ہے اور اس ادب کے موضوعات بھی ایک طرح کے ہو سکتے ہیں۔ اور یہی وہ نقطہ ہے جس کی بنا پر مختلف ملکوں، معاشروں اور تہذیوں سے تعلق رکھنے والے ان دو اد یوں کو اس مقالے کا موضوع بنایا گیا ہے اور ان کے ادب میں مماثلتی پہلو تلاش

### حواله جات

- اسشنٹ بروفیسر، شعبۂ عربی، پنجاب یونی ورشی، لاہور۔ محموعبدالقدوس، حكايات احسان عبد القدوس (مصر: مكتبة الاسرة، ٢٠٠٠-) م ٣٢؛ \_1 Leslie Flemming and Tahira Naqvi, The Life And Works of Saadat Hassan Manto (Lahore: Vanguard Books Ltd., 1985), p 30. اميرة ابوالفتوح، احسبان عبد القدوس يتذكر (مصر: الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٨٢ء)، ص ١١-\_٢ على ثناء بخارى، سه بعدادت حسب منٹو: سوانہ اور ادبى كارنامر ، تحقیقى مقالہ براپ يې انچ ۋى، جامعہ پنجاب، \_٣ ۱۹۸۴ء، ص۳۱–۱۵\_ Muhammad Akhtar Qureshi, Image of Woman in Manto's Writings, M. A. Thesis, ^م\_ Department of Psychology, University of the Punjab, Lahore, 1965, p 51. اميرة ابوالفتوح، احسان عبد القدوس يتذكر ، ص ١٨؛ محمر عبر القدوس، حكايات احسان عبد القدوس، ۵\_ ص^م ۸\_ University of the Punjab, Gazette Notifications, Metric result 1928, 1929, 1930, ۲\_ 1931 and 1934. اميرة ابوالفتوح، احسان عبد القدوس يتذكر ، ص ٣٨-\_4 Leslie Flemming and Tahira Naqvi, The Life And Works of Saadat Hassan Manto, p 30. \_۸ اميرة ابوالفتوح، احسبان عبد القدوس يتذكر ، ص٢٦-\_9 سعادت حسن منٹو، ''میری شادی' '،مثمولیہ مہنٹہ ، امہا (لاہور: سنگ میل پیلی کیشنز،۱۹٬۰۰۲ء)،ص۲۸۹، ۴۶۰۔ \_1+ محرعبدالقدوس، حكايات احسان عبد القدوس، ص ٩٥؛ Leslie Flemming and Tahira Naqvi, The \_11 Life And Works of Saadat Hassan Manto, p 30.
- ١٢. احمان کے والد تو خواہش رکھتے تھے کہ احسان ڈراموں میں کام کر لیکن احسان کی والدہ اور پھو پھی اس کے سخت مخالف تھیں۔ دیکھیے:فؤاد قندیل، احسب ن عبد القدوس عاشد قی الحریة (مصر: الھیئة العامة لقصور الثقافة ، ١٩٩٧ء)، ص ٢٢-
  - ۳۱۔ سیعادت حسن منٹو، '' آغا حشر سے دوملا قاتیں'' ،مشمولہ مینڈہ ندما( لاہور: سنگ میل پیلی کیشنر، ۱۹۹۱ء )،ص ۴۷–۱۳
    - ۱۴ . . . سعادت حسن منغو،"(یک خط' ، مدینیو نامه ( لا ہور: سنگ میل پیلی کیشیز ، ۲۰۰۳ء )، ص۲۴۴ ب
- ۵۱۔ محمود فوزی، احسان عبد القدوس بین الاغتیال السیاسی والشغب الجنسی (القاہرة: مکتبة مربولی، ۱۹۰۸ه/۱۹۸۹ء)،ص۲۲–۲۸
- ۲۱۔ امیرة ابوالفتوح، احسب ان عبد القدوس يتذكر، ص۲۲۳؛ سعادت حسن منو، «منوو»، مشوله سعادت حسبن منظو، مرتب پریم گوپال مثل (دبلی: ماڈرن پباشنگ باؤک، ۱۹۹۹ء) ص۲۱۔
  - ۲۵ محمد عبد القدوس، حكايات احسان عبد القدوس، ص ۴۸-

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

- ۸۱ ابو سعید قریش، منظو (لا ہور: مکتبہ میری لائبر ریمی، ۱۹۸۸ء)، ص۲۲۔
   ۱۹ احسان عبد القدوس، ''کلمة ''، مشمولہ ال<u>ع</u>زيمة كان اسمها فساطمة (مصر: مركز الا ہرام للتر جمة والتشر، ۱۹۹۹ احسان عبد القدوس، ''کلمة ''، مشمولہ ال<u>ع</u>زيمة كان اسمها فساطمة (مصر: مركز الا ہرام للتر جمة والتشر، ۲۰ مرکز الا ہرام للتر جمة والتشر، ۲۰ محمولہ عبد معرف ''معرف ''معرف محمولہ حما حب (لا ہور: ادارہ فروغ اردو، ۱۹۶۴ء)۔
- ۲۱- احمان عبد القدوس، ''حل قرأ جمال عبد الناصر الرسالة''، مشموله آسف الم أعد أستطيع ( قابره: قطاع الثقافة، دارا خبار اليوم، س ن)، ص ٩ اميرة ابوالفتوح، احسبان عبد القدوس يتذكر ص٢٢٢-
  - ۲۲ ایندر ناته اشک،''منٹومیرا دشن' ،مشمولہ <sub>نقوش</sub> منٹونمبر، شاره۳۹، ۹۰ (س ن)،ص۳۵۳–۳۵۵ ب
- ۲۳۔ تفصیل کے لیے دیکھیے:عبدالقدیر، احسسان عبد الیقدوس وسعیادت حسین منتو(دراسة مقارنة فبی حقل القصة القصیدة)، تحقیقی مقاله براے پی ایچ ڈمی، شعبۂ عربی، پنجاب یونی ورخی، لاہور، ۲۰۰۲ء، ص۱۰۳–۱۰۵۔
  - - ۲۵ فؤاد قذيل، احسان عبد القدوس عاشق الحرية، ص۲۱-
      - ٢٢- اميرة ابوالفتوح، إحسان عبد القدوس يتذكر ، ص ١٨-
        - ۲۷۔ ایضاً، ص۲۲۔

2

القدير

į

- ۲۸۔ ایضاً،ص۲۵۔
- ۲۹ ایضاً، ص۲۵؛ محمد الشرقادی، ''اعترافات احسان عبد القدوس''،مشموله السه منه ب شاره ۲۵٬۰ جلد ۵۰ ( شعبان ۱۴۰۹ ه/ مارچ ۱۹۸۹ء)، ص۱۵۴۲ د
- ۲۰- فواد قد يل، احسان عبد القدوس عاشق الحرية، م ٢٢-٢٨؛ عبر القدي، احسان عبد القدوس وسعادت حسن منتو (دراسة مقارنة في حقل القصة القصيرة)، م١١٥-
  - ٣١ كمال مُحمَّل، احسبان عبد القدوس في أربعين عاما (الفجالة: مكتبة مصر، ١٩٨٩ء)، ص٢٢-
- ۳۲ محموعبدالقدوم، حكايات احسان عبد القدوس، ص۵۹؛ فؤاد قنريل، احسان عبد القدوس عاشق الحرية، ص24؛ احمان عبرالقدوم، على مقهى في الشارع السياسي (الخجالة: كمتبه مصر، من ن)، ص۲-
  - ۳۳- فوًاد قد يل، احسان عبد القدوس عاشق الحرية، ص ۲۸-
  - ۳۴- محموونوزي، احسان عبد القدوس بين الاغتيال السياسي والشغب الجنسي، ص١٣٦-
- ۳۵ مال شکری، دقصتی مع احسان عبد القدوئ ، إب داع شاره ۳،۳ (ماریخ اپریل ۱۹۹۰ء)، ص۱۱؛ حمد عبد القدوں ،'' لک الشکر یا ربی، مشموله احسب ان عبد البقدوس أمس واليوم وغدا، مرتب نرمين القويسنی (مصر: دياسيک، ۱۹۹۱ء)، ص ۲۲۲؛ بشينه البيلي،''الساعات الاخيرة : قصة المرض والموت''، مشموله اله صور شاره ۲۰۳۳ (۱۹ جنوری ۱۹۹۰ء)، ص۲۷۶۔
- ٣٦ مجبرالقدي، احسان عبد القدوس وسعادت حسن منتو(دراسة مقارنة في حقل القصة القصيرة)، ص٢١ -
  - ٣٢- فؤاد قنديل، احسان عبد القدوس عاشق الحرية، ص٣٣-
- ٣٨- ال موضوع پرتفصیل کے ليے دیکھے: سہلہ زین العابدین تماد، احسسان عبد القدوس بین العلمانیة والفرویدیة (المدینة المعورة: دار الفجر الاسلامیة، ١٩١١هم/ ١٩٩٩ء)۔

| بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء                                                                                             |      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| احسان عبدالقدوس،''دمی ودموگ دابتسامتی''،مشوله دمهی و دموعه و ابتسهامتی ( قاہرہ: قطاع الثقافة، دارا خبار الیوم، | _٣٩  |
| س ن)،ص۲۳_۵۴_                                                                                                   |      |
| احسان عبدالقدوس، ''مدريد باللون الاحمر''،مشموله سديدة في خدمةك ( قاهره: داراخباراليوم، س ن )،ص••ا–١١٦          | _1** |
| احسان عبدالقدوس،''الجث عن الخيانة''،مثموله بسئب السحب ومسان ( قاہرہ: قطاع الثقافة، دارا خباراليوم، س ن)،       | ا۳ _ |
| ص ۷۵۱–۵۷۱                                                                                                      |      |
| احسان عبدالقدوس، '' أرجوك أعطني هذا الدواءُ '،مشموله زوجيات خيسانه عسات ( قاہرہ: داراخباراليوم ، ک ن )،        | _^r  |
| ص۳۸۹_۳۲۹_                                                                                                      |      |
| <i>سبلدزين العابدين مماد،</i> احسبان عبد القدوس بين العلمانية والفرويدية، <i>ص109-</i>                         | ٣٩_  |
| احسان عبدالقدوس،" بنت السلطان"، مشموله لا، ليس جسدك ( قاہرہ: دار اخبار اليوم، س ن )،ص141–199۔                  | _~~~ |
| احسان عبدالقدوم، ''شیء غیر الحب''،مشموله لا، لییس جسیدك،ص۲۵۳–۲۵۹۔                                              | _^2  |
| سعادت حسن منٹو،''ڈریوک''،مشمولہ مہدی <sub>طو</sub> راہا (لاہور: سنگ میل پیلی کیشنز،۲ <b>۰</b> ۰۴ء)، ص۹۲۴۔۹۲۸۔  | _٣٩  |
| سعادت حسن منٹو،''مشرحیین الدین'' مشمولہ ہے۔۔۔ٹو افسہ انسے ، جلد دوم (لاہور: نگارشات پیکشرز، ۲۰۰۷ء)،            | _ 12 |
| ص٢٣٢_٦٣٢_                                                                                                      |      |
| احسان عبدالقدوم، ''جريمة ولاعة السجائز''،مشموله الهزيمة كان اسممها فاطمة ،ص١٢١–٣١٢-                            | _1%  |
| سعادت حسن منطو،''بابوگو بی ناتھ''،مشمولہ <sub>نقو ش</sub> منٹونمبر،شارہ۲۹،۵۰ (س ن)،ص۱۲ا۔                       | ٩٩_  |
| احسان عبد القدوم، ''سارقوا الإحلام''،مشموله عقلي وقلبي ( قاہرہ: دار روز الیوسف، ۱۹۵۹ء)۔                        | _0+  |
| سعادت حسن منٹو،''صاحب کرامات'' بمشمولہ مہنٹو راما،ص۲۳۹–۲۵۵۔                                                    | _01  |
| ان افسانوں کی تعداد بہت زیادہ ہے جن میں ان درنوں نے نوجوانوں کے مسائل کو اپنا موضوع بنایا ہے، احسان کا تو یہ   | _01  |
| کہناتھا وہ لکھتا ہی اُن قار مَین کے لیے ہے جن کی عمر بِ دس سے میں سال کے درمیان میں۔                           |      |
| احسان عبدالقدوس،"استغفر اللهُ"،مشموله لسمن أتدرك كل هذا ( قاهره: مركز الاهرام للترحمة والنشر ، ١٣٣٠هه/١٩٩٠ء)،  | _0٣  |
| ص ۱۸۵–۱۹۲                                                                                                      |      |
| سعادت حسن منطو،''سجده''،مثموله من <sub>ظق</sub> باقدیات (لاہور: سنگ میل پیلی کیشنز،۲۰۰۴ء)،ص۳۲۱–۳۲۲ به          | _0r  |
| سعادت حسن منطو،''خورکشی''، مشموله منتظو کسهاندیان (لاہور: سنگ میل بیلی کیشنز، ۱۹۹۲ء)،ص ۳۱۱–۳۷۱۔                | _00  |
| احسان عبدالقدوم، ''لماذا اعيش''،مثموله بسنت السب لمطيان ( قاهره: مركز الاهرام للترجمة والنشر ، ١٢٩٨هه/١٩٩٩ء)،  | _07  |

- ص١٢٩–١٣١٦ ٥٤- احسان عبر القدوس، ''لن الكلم ولن أنسى'، مشموله الدهزيمة كان اسمعها فاطمة، ص٢١٥–٢٣٣٢-
- ۵۸ سعادت حسن منغو،" چند مکالے"، مشمولہ رہی، مارشہ، تولہ (لاہور: سنگ میں پیلی کیشنز، ۲۰۰۸ء)، ص۲۳۔
- ۵۹ احسان عبد القدوى، ' وسقط قمل ان يصل الى الجنة ' ، مثموله الهزيمة كن اسمها فاطمة ، ص ۲۰۰ –۲۲۲ -
  - ۲۰ سعادت حسن منثو، 'دنعره' ، مشموله مهنده راما، ۸۸۷-۰۰۰ م
- ٢١ احمان عبر القدوس، "دانساء لصن اسان بيضاءً"، مشموله السنداء لهن أسدان بيضاء (قامره: دار اخبار اليوم، س ن)،

#### بذیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

#### ص24-99\_

- ۲۲ احسان عبد القدوس، " وقيقة بعد وقيقة "، مشموله لمن أتدك كل هذا، ص ١٠٣ ١٣ ٢
- ۲۳۔ مثلا منٹونے اپنے افسانوں''بابو گوپی ناتھ''''' کتاب کا خلاصہ'''' شکیم''' اور'' کر چیاں'' ، اسی طرح احسان نے اپنے افسانوں'' فتحیة فی لندن''،''الدموع السوداء''،'' إلى اين تاخذ فی هذه الطفلة'' وغیرہ میں دوسری زبانوں کے الفاظ استعال کیے۔
  - ۲۴ سعادت حسن منثو، "سركندول ك بيجي"، مشمولد منظوينامه، ص۵۴۳-۵۴۴
  - ۲۵ ۔ احسان عبد القدوس، ''الفيلسوف''، مشموله صانع اليحب ( قاہرہ: دارا خبار اليوم، س ن )، ص۱۵۵۔
    - ٢٢- احسان عبد القدوي، "عذراء هولندا"، مشموله صانع الحب، ص ٢٢-٢-
      - ۲۷ ایندر ناته اشک، «منتو میرا دشمن»، مشموله دغوش جن ۳۴۵-۳۴۴۶.
      - ۲۸ محموعبرالقدور، حكايات إحسان عبد القدوس، ص ۳۵-۲۷.
- ۲۹۔ محمد اسد اللہ کا کہنا ہے کہ منٹونے ۲۰ افسانے ۲۰ دنوں میں لکھے۔ دیکھیے: حمد اسد اللہ، مند شو میں ا دوست (کراچی و لاہور: منٹومیوریل، ۱۹۵۵ء)،ص۳۶–۴۰۔
  - ۷۷- ایندر ناته اشک، <sup>(د</sup>منٹو میرا دشمن)، مشموله رقوش، ص۲۴٬۷۲۰
- اک۔ ان دونوں کے مابین اختلافی پہلوؤں کی تفصیل کے لیے دیکھیے : عبر القدیر، احسسان عبد القدوس وسعادت حسن منتو (دراسة مقارنة فی حقل القصة القصیرة)۔

مآخذ

2

ابوالفتوح، اميرة - احسان عبد القدوس يتذكر مصر: الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٨٢ء -اللابياري فتى - أدباؤنا واليحب مصر: دار الشروق، ٢ ١٩٤ء -اسد الله بحمد - منثو ميرا دوست - كراري و لا بور: منثو ميوريل، ١٩٥٥ء -التمك، ايندر ناته - "منثو ميرا دوست - كراري و لا بور: مثنو نمبر، شاره ٢٩، ٥ (س ن) -التمك، يند - "منثو ميرا درشن ، مثمولد نقوش منتو نمبر، شاره ٢٩، ٥ (س ن) -بخارى، على ثناء - سعادت حسن منثو: سوانح اور ادبى كارنام - يحقيق مقاله برات بي اتكاة دُى، جامعه بنجاب، ١٩٨٣ء -العيلى، بثينه - "الساعات الاخيرة : قصة المرض والموت ، مثموله المصور شاره ٢٠٣٢ (١٩ جنورى ١٩٩٠ء) -حاد، سبله زين العابدين - احسب ان عب د الت دوس بيسن السعب المانية والت فرويدية - المدينة المورة : دارالفجر السواري مثينة - "الساعات الاخيرة : قصة المرض والموت ، مثموله المصور شاره ٢٠٣٣ (١٩ جنورى ١٩٩٠ء) -الاسلامي مثينة - "الساعات الاخيرة : قصة المرض والموت ، مثموله المصور شاره ٢٠٣٣ (١٩ جنورى ١٩٩٠ء) -السواري مثينة - "الساعات الاخيرة : قصة المرض والموت ، مثموله المصور شاره ٢٠٣٣ (١٩ جنورى ١٩٩٠ء) -السواري مثينة - "الساعات الاخيرة : قصة المرض والموت ، مثموله المصور شاره ٢٠٣٥ (١٩ جنورى ١٩٩٠ء) -السواري مبيله زين العابدين - احسب ان عب د الت مدوس بيسن السع المانية والت فرويدية - المدينة المنورة : دارالفجر المرى، عالى - «منامي العابدين - احسب ان عب د الت مدوس بيسن السع المانية والي فرويدية - المدينة المنورة : دارالفجر مثرى، عالى - «متعواله صاحب القدون ، يشوله المنه ماره (مارية ايريل ١٩٩٠ء) -شكرى، عالى - «قصى مع احسان عبد القدون ، يشوله المنه ماره (مارية ايريل ١٩٩٠ء) -شكرى، عالى - «قوله صاحب - لا بور: اداره فروغ اردور ١٢٩٦٥ء -عبد القدون ، احمان - الهزيمة كان اسمعها فاطمة مصو: مركز الابرام للتر حمة والنشر ، ١٩٢٩ه -عبد القدون ، احمان - الهزيمة كان اسمعها فاطمة - معر: مركز الابرام للتر عمة والنشر ، ١٩٢٩ه المواء -- آسف لم أعد أستطيع - قلام الألقافة ، دار اخبرا اليوم، من ن -

بنیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۰

انگریزی کتب

Flemming, Leslie and Tahira Naqvi. The Life And Works of Saadat Hassan Manto. Lahore: Vanguard Books Ltd., 1985.

Qureshi, Muhammad Akhtar. Image of Woman in Manto's Writings. M. A. Thesis, Department of Psychology. University of the Punjab, Lahore, 1965.

LT U عبد القدير

محمد نعيم \*

# ابن الوقت : ثقافتي شناخت كي تشكيل

شناخت بنا بنایا مظہر نہیں، یہ حادث ہے اور اس کی لفظوں کے اندر تفکیل ہوتی ہے۔ کسی شناخت کی مشاخت کی اساس کا تعین بھی کیا جاتا ہے، یہ خود مملقی نہیں ہوتی۔ شناخت کی تفکیل میں اشتراک اور افتراق کی منطق بیک وقت کام کرتی ہے۔ اشتراک انسانوں کی ایک بڑی تعداد کو اپنے کم گروہ کا حصہ بنانے کے لیے اور افتراق کا مقصد اپنے گروہ کو دیگر انسانی گروہ وں سے منفرد بنانا ہوتا گروہ کا حصہ بنانے کے لیے اور افتراق کا مقصد اپنے گروہ کو دیگر انسانی گروہ وں سے منفرد بنانا ہوتا جہ اشتراک انسانوں کی ایک بڑی تعداد کو اپنی کم گروہ کا حصہ بنانے کے لیے اور افتراق کا مقصد اپنے گروہ کو دیگر انسانی گروہ وں سے منفرد بنانا ہوتا ہوتا ہے۔ اس محمل کے لیے معنی سازی (signification) کا سبارا لیا جاتا ہے۔ معنوی دنیا میں شناخت کی تعکیک کے دوران افتراق اور اشتراک کے لیے معنف ایسی گھڑی جاتی ہیں۔ ناول میں کرداروں کی منفرد شاخت کی منفرد شناخت کی معنی کرداروں کی تعکیک کے دوران افتراق اور اشتراک کے لیے معنف ایسی گھڑی جاتی ہیں۔ ناول میں کرداروں کی منفرد شاخت کی منفرد شاخت کی منفرد شاخت کی منفرد شاخت کی تعکیک کے دوران شناخت وضع کرنے کے لیے معنف ایسی علامتوں پر توجہ مرکوز رکھتا ہے جو کردار کی معنی دفت کی منفرد شاخت وضع کرنے کے لیے معنف ایسی علامتوں پر توجہ مرکوز رکھتا ہے جو کردار کی منفرد شاخت وضع کرتے کے لیے مصنف ایسی علامتوں پر توجہ مرکوز رکھتا ہے جو کردار کی منفرد شاخد وضع کرتی ہو تی ہو معنی معلین ہوتا ہے۔ مان شن کرداروں کی معنی دوران شاخت وضع کرنے کے لیے مصنف ایسی علامتوں پر توجہ مرکوز رکھتا ہے جو کردار کی معنی دوران منفرد شاخت وضع کرنے کے لیے مصنف ایسی علامتوں پر توجہ مرکوز رکھتا ہے جو کردار کی منفرد شاخت وقتی کی کرداروں کی معنین ہیں۔ میں کرتی ہے۔ اس شویت کے بغیر شاخت کو معنین معین ہوتا ہے۔ اس موت ہے جن کے معنو اور می معین ہوتا ہے می گردی میں ہوتا ہے۔ می گرودی شناخت کے کم از کم دو معنو کی جن میں کردی ہے۔ دور ان میں کر شاخت کی خور اندان کی مناخت ہے کر میں میں کر تی ہے۔ دور انسانی کی شاخت ہوتا ہے۔ کردو انسانی کی شاخت ہو معنین ہیں۔ میں کر تی ہے۔ دیناخت سازت کی ہو معنین میں۔ میں کرتی ہے میں کرتی ہے ، دور معنین کی ہوں ہو معینی کی دو میں کرتی ہے دور ہوئی ہو میں کر تی ہو ہوئی ہو ہو ہوئی ہیں۔ دور ہوئی کر ہی ہوئی ہے میں کرتی ہے۔ دور ہو دو انسانی کی شاخت ہو ہو ہو ہو ہ

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

بیان میں امتیاز پر شعوری توجہ، کردار کو کسی گروہ کا نمائندہ بنا کر پیش کرنا اور اس سے متعلق اشیا کی تفصیل میں امتیازیت کو بیان کے مرکز میں رکھنے جیسی فکشنی تکنیکوں کی مدد سے ہوتا ہے۔ انیسویں صدی میں اجتماعی شناخت کی تشکیل میں اردو ناول کا کرداراہم ہے۔

محیط شناخت کی تشکیل کاعمل (process) نذیر احمد کے ابن الوقت (۱۸۸۸ء) میں دیکھا جا سکتا ہے۔ اس ناول میں مرکزی کردار 'اصلاحِ قوم' کی بھاری ذمہ داری اٹھانے کی فکر کرتا ہے۔ اب محبت، سلطنت یا ذاتی اغراض، کردار کی شخصیت کا مرکز و محور نہیں رہے۔ اس ناول میں سیاست، شخصیت اور اجتماع کے باہمی تعلق کو منعش کیا گیا ہے۔ کردار کا کوئی عمل ذاتی سطح کانہیں ہے۔ اس کے سابتی اور سیاسی مضمرات، اب توجہ کا مرکز بننے گے ہیں۔ ابن الوقت اسی لیے ناول ہے کہ اس میں کردار کے عمل پر دوسروں کے مختلف روعمل دکھائے گئے ہیں۔ یہ اردوفکشن میں ساجیت (sociality) کا ظہور ہے۔ قصے کی پرانی تشکیل میں کردار اگر ایک مقصد سے جڑے بھی ہوتے تھے تو ان کے درمیان کا ظہور ہے۔ قصے کی پرانی تشکیل میں کردار اگر ایک مقصد سے جڑے بھی ہوتے تھے تو ان کے درمیان مظہور کا ادراک نہیں ہوتا تھا۔ بیانے کی نئی صورت میں کرداروں کو منسلک کرنے والے نئے مظاہر آ میں۔

کردار کی شخصیت کے لیے محض نام، اب ناکافی ہے۔ یہ امر توجہ کا متقاضی ہے کہ نذیر احمد کے کرداروں کے ناموں کو بیشتر 'اسم باسلی' کے ذریعے زیر بحث لایا گیا ہے۔ کرداروں کے ناموں نے نقادوں کو باند سے رکھا ہے یا وہ خود اس کھونٹے پر کودتے رہے ہیں، یہ دریافت کرنا ہمارے دائر کا کا سے خارج ہے۔ ہم تو یہ دکھا کمیں گے کہ کسی خاص صفت کی بنیاد پر نام رکھنے کے باوجود نذیر احمد نے کرداروں کی تعمیر کے لیے وہ ضروری مسالہ استعال کیا ہے، جسے فکشن کی رسومیات میں اہمیت حاصل ہے۔ ابن الوقت کے مرکزی کردار کی تعمیر میں انھوں نے بچپن کی بجائر کر کی اور تو جوانی کے دور کی معلومات دی ہیں۔ دلی کالج کی تعلیم، پیندیدہ مضامین، کالج کی عمومی فضا اور ابن الوقت کی تعلیمی حالت کو خصوصاً بیانے میں جگہ دی گئی ہے۔ یہ تفصیل ابن الوقت کی شخصیت کی تفہیم میں معاون ہے۔ مبتلا کی ہیں شامل کیا گیا تھا جو اس کی ابتدائی پرورش کو بیانے میں شامل کیا گیا تھا جو اس کی حسن پیندی اور ناز کا ر 771

محمد نعيم

و ادا ہر م مٹنے جیسی عادات سمجھنے میں مدد گارتھا۔ ا دونوں کرداروں کی منفر دشخصت ابھارنے کے لیے الگ الگ طرح کی تفصیل درکارتھی۔ نذیر احمد کا فنی شعورا تنا پختہ ضرور تھا کہ کسی کےلڑکین کی سرگرمیاں دکھانے اور کسی کے بچین کی خراب نشو ونما کا تذکرہ کرنے میں فرق کر لیتا۔ ابن الوقت کے خاندان کے بارے میں جو تفصیل فراہم کی گئی ہے، اس سے مصنف کے فنکارانہ شعور کی داد دینا یرتی ہے۔ ابن الوقت کا تعلق ایک ایسے خاندان سے ہے جو پشت ہا پشت سے قلعے سے منسلک ہے۔ انگریزوں سے مڈبھیڑ کے لیے یہ مناسب انتخاب ہے۔ اگریہاں کسی جدید تعلیم یافتہ شخص کو مرکزی کردار بنایا جاتا تو اس کے انگریزوں کے حوالے سے روپے میں خوشامد یا احسان مندی کا جذبہ موجود ہوتا۔ قلعے سے تکفل نے ابن الوقت کے کردار میں دونوں طرح کی حکومتوں ( مغلبہ اور انگریزی) کے حوالے سے تجزیر کو متوازن بنانے اور اس کے بیانات کو سند (authenticity) فراہم کرنے میں بنیادی کردار ادا کیا ہے۔ اگر یہاں کسی ایسے شخص کو مرکزی کردار بنایا جاتا جو قلعے کے اندرونی حالات سے واقف نہ ہوتا یا جس نے شاہی انتظام کا براہ راست مشاہدہ نہ کیا ہوتا تو اس نظام یر اس کی تنقید یک طرفہ ہوتی اور تیقن سے عاری۔ اس لیے ابن الوقت، قلعے کے ایک ملازم کا انتخاب مجل ہے۔ اس انتخاب سے نذر احمد نے ناول میں کئی امکانات (probabilities) اور لازمتوں (inevitabilities) کی پیدائش کوممکن بنایا ہے۔ ابن الوقت کا خاندان دلی کا معروف گھرانا ہے۔ وہ لوگ' پاس وضع کو شرط شرافت' جانتے ہیں۔ ابن الوقت قلع سے توسل کے سبب انگریزی کی بجاب عربی فارسی کی تعلیم حاصل کرتا ہے۔ یہاں نذیر احمد نے بیہ بتانا ضروری سمجھا کہ وہ تعلیم ملازمت کے لیے حاصل نہیں کر رہا، بس اسے تو اپنی زبان' عکسالیٰ بنانی ہے۔ ملازمت کی اسے یوں ضرورت نہیں کہ اس کا خاندان پشتوں سے قلعے کا ملازم ہے اور جب اس کا موقع آئے گا، وہ بھی قلع میں ہی ملازمت اختیار کرے گا۔

ابن الوقت کی شخصیت میں جاننے کا شوق، معلومات جمع کرنے کا ذوق، مختلف ملکوں اور شہروں کے حالات جاننے کا اشتیاق، تعزز اور ترفع اس حد تک بڑھا ہوا جسے لوگ کبر پر محمول کرتے، خودداری اور انگریز پیندی جیسی مختلف النوع صفات وخصوصیات دکھائی گئی ہیں۔ وہ انگریزوں کو اس لیے پیند کرتا ہے کہ انھیں برتر قوم تصور کرتا ہے۔ اس کی اساس نذیر احمد نے بیہ بتائی کہ اس کی نظر میں وہی قوم برتر ہے جو سلطنت کی حامل ہے۔ اس کی رائے میں جو اس نے بہ دیر قائم کی ، کسی قوم میں سلطنت کا ہونا، اس بات کا ثبوت ہے کہ اس'' کے مراسم، عادات، خیالات، افعال، اقوال، حرکات اور سکنات لیعنی کل حالات فردا فردا نہیں تو مجتمعاً ضرور بہتر ہیں۔'' اسلم اشراف کے ایک فرد کو مرکز کی کردار بنانے کے بعد نذیر احمد نے اس کی نظر سے، اس کے اور اس کی' قوم' کے معاملات و مسائل بیان کیے ہیں۔ شاخت کو ابھار نے والے عناصر میں فضا کو 'مسلم' بنانا، جیسے نمازِ مغرب، افطار، رمضان کا استعال، کرداروں کی شاخت کے حوالے سے فضا سازی کی کا وش ہے۔

ناول کے زیادہ تر کردار اور منظر نامہ ایک ہی مذہب سے متعلق ہے۔ انگریزوں کے خلاف بغادت کرنے والے بھی اور اسے <sup>د</sup>شورشِ جاہلانہ' کہنے والے بھی اسی ایک گروہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ باغیوں کا سرغنہ خانقاہِ شاہ حقانی سے انگریزوں کے خلاف جہاد کا فتو کی لینے آیا ہے۔ یہ کوشش جہاں آ ایپ فعل کو مذہبی سند کی فراہمی سے عوام میں مقبول بنانے کی سعی ہے، وہیں اس امر کی طرف اشارہ بھی کر رہی ہے کہ اجتماعی سطح پر فتوے کی حیثیت اور قبولیت کس قدر تھی۔ ہیا ہے میں ابن الوقت کی نظر سے ان معاملات کا دکھایا جانا، فضا کو ایک خاص رنگ اور نمائندگی کے ذریعے خود بیانے کو ایک خاص شناخت عطا کرتا ہے۔ خال ہوتا تو اس کا مشاہدہ شاہ صاحب کی خالقاہ کی جبائے کہیں اور کا ہوتا۔

ابن الوقت، جان نثار کی درخواست پر زخمی نوبل کو الطوا لایا ہے۔ اب اسے بغاوت کے دنوں میں ایسی جرائت کے لیے حمایت کی ضرورت ہے، اس کے حصول کے لیے وہ شاہ حقانی کی خالقاہ کا رخ کرتا ہے، وہاں پر سر غنهٔ باغیان، خالقاہ کے علما سے بغاوت کا فتو کی لینے آیا ہے مگر وہ مان کر نہیں دیتے: ''خالفاہ والے مذہبی معاطم میں ڈرنے دھمکنے والے نہیں۔'' '' ابن الوقت کی نظر سے دیکھتے ہیں تو مرکز مذہب ہے، کسی بھی امر پر ناطق کی حیثیت مذہب کو حاصل ہے، اس کا اپنا کوئی فعل ہو یا دیگر افراد کا، اسے پر کھنے کا پیانہ مذہب ہی ہونے والے گفتگو، مذہبی اصطلاحوں میں ہورہی ہے۔ ابن الوقت کے آمد پہلو بہ پہلو ہوئی ہے۔ سیاسی مسئلے پر ہونے والے گفتگو، مذہبی اصطلاحوں میں ہورہی ہے۔ ابن الوقت کے بنیاد جلد ۸، ۱۷ ۲۰۱۰ء

طرزِ عمل پر اس کی برادری، محلے والوں اور اہلِ شہر کا اعتراض بھی مذہبی ہے۔ یہاں ذرا رک کر دیکھ لینا چاہیے کہ یہ مذہب، کسی خالص متن پر مبنی ہے، تفہیم پر یا روایت پر۔ مذہب کی مرکزیت میں یہاں منیوں ہی طرح کے روعمل سامنے آتے ہیں۔ جمتہ الاسلام،

مذہب کی متنی صورت کا دلدادہ ہے، ابن الوقت تفہیم کا عاشق اور لوگ باگ روایت کے دھنی۔ ان مذیوں کے ہال مذہب کی مختلف صورتیں دکھائی دیتی ہیں۔ حجة کا اتمامِ حجت ایک طرف ابن الوقت کو ہے، دوسرے اس کا روئے خن عوامی مذہب کی طرف بھی ہے۔ اسے خاص و عام، سبھی سے گفتگو ہے۔ اس کی باتیں جنھیں پیند آتی ہیں، وہ نہ خواص میں ہے (یعنی ابن الوقت) نہ عوام میں۔ ان کا ٹھکانا تو چھاؤنی ہے، جہاں کسی مذیو کا گذرنہیں، بھلے وہ ہندوستانی خواص میں سے ہی کیوں نہ ہو۔

دلیی آبادی کی جو تصویر اس ناول میں تھینجی گئی ہے، اس میں عموماً استعاری نظم نظر غالب ہے۔ نوبل جو شریف بھی ہے، شریف پر ور بھی، ہندوستانیوں کی طبیعتوں کو بودا اور محکوم بتاتا ہے۔ ہندووں کا مذہب اس کی نظر میں سواے 'رسم و رواج' کے اور پچھ نہیں۔ مسلمانوں کو اگر ناز ہے تو اپن مذہب پر، یہ بات نوبل نے کہی ہے اور اس پر صاد بھی کیا ہے۔ یہ نوبل ہے جو ابن الوقت کو اصلاح (ریفارم) پر تیار کرتا ہے۔ اس کا مسلمانی ادبار کا کلامیہ، غدر کے اسباب، مسلمانوں کی 'موجودہ' حالت، اور اس میں 'بہتری' کے لیے تجاویز پر مشتمل ہے۔ اس کلامیے کا تجزیہ شناخت کے 'خ' روپ کو سجھنے میں معاون ہے۔

نوبل کی زبانی دسلم اور نہندؤ شاخت کو ممیز انداز میں نمایاں کیا گیا ہے۔ نوبل ہندوستانی آبادی کو دو بڑے مذہبی گروہوں کی صورت میں تصور کر رہا ہے۔ دونوں کے حوالے سے جوہری خصوصیات بھی اس نے طے کر رکھی ہیں۔ اس کا کلامیہ دونوں گروہوں میں 'امتیازات' واضح کرنے پر مینی ہے۔ اولین فرق تو اس نے مذہب اور اس کی نوعیت کا کیا ہے۔ یہ کہا جا سکتا ہے کہ اس کی نظر سے مسلمانوں کا پلڑا بھاری دکھانا، شاہد، نذیر کے ذہن کی پیداوار ہے۔ انھوں نے لکھتے ہوئے، اپنی شناخت کو ناول میں کرداروں، ان کے تصورات اور دیگر گروہوں کی پہچان وضع کرتے ہوئے، شعوری سطح

Ś

ہوں یا ہندو) بودے اور محکوم طبیعتوں کے حامل ہیں جب کہ ہندوؤں کے بالمقابل اپنے مذہب، رویوں اور طرزِ عمل کی بنیاد پر مسلمان بہتر ہیں۔ یہ محض مکالموں سے نہیں کرداروں کی نمائندگی (representation) سے بھی ثابت کیا گیا ہے۔ ہندوستانیوں کے مقابلے میں انگریز بلی بھی شیر ببر ہے اور ہندوؤں کے مقابلے میں مسلمان شیر ہیں۔

انگریزوں کی تصویر جو شناخت بن کر سامنے آتی ہے، اسے مرعوب ذبن کا مشاہدہ کہا جا سکتا ہے۔ اس حوالے سے ایک تصویر تو نوبل کا کردار ہے جو سرتا سر ایک نشریف آ دمی ہے۔ اس کی پیشکش میں محض 'اچھائیوں' کو ہی سامنے لایا گیا ہے۔ اردو ثقافت کے عین مطابق وہ 'اعلیٰ کردار کی سب سے اولین شرط 'شریف' ہونے پر پورا اتر تا ہے۔ اس پر مستزاد ہی کہ وہ شریف پرور بھی ہے۔ اشراف کی طرف سے اور اشراف کے لیے – اردو میں خواندگی بہت حد تک اسی طبق سے تھی – لکھے گئے ناولوں میں، سی امر باعثِ اطمینان ہے کہ انگریز کی حکومت کے اہم کارندے شریف پرور ہیں۔

 وضع کونوبل نفرنگی کے قدم گھر میں آنے کا نتیجہ بتاتی ہے، وہ نوبل کو کوتی ہے اور در دِسر کی وجہ سے اس کی انگلتان روائلی کو اپنی بردعاؤں کا اثر کہتی ہے۔ اس پر حجة الاسلام جواب دیتا ہے کہ یہ کو سے ناخن ہیں،''وہ اگر اس گھر آ کر ندر ہا ہوتا تو آ ج ساری عورتیں رائڈ ہوتیں، تمام بچے بیتیم، محلے میں گدھوں کا حل پھر گیا ہوتا۔'' ابن الوقت کی نظر میں اس کا نوبل کی جان بچانا، اسے پناہ دینا اور پھر الگریز دی کیمپ بتک پہنچانا، اُس احسان کے مقابلے میں جس میں نوبل نے ابن الوقت اور اس کے خاندان والوں کو بیگار سے بچایا تھا، پچھ وقعت نہیں رکھتا۔ پھر اس کو جا گیر عطا کرنا اور ڈ پٹی کلکٹر بنا دینا تو اور زیادہ احسان کرنے کے مترادف ہے۔ ہماری نظر میں این الوقت نے جو عمل کیا وہ اصلاً احسان میں شامل تھا۔ وہ الگریزوں کا ملازم تھا نہ اسے ان سے کوئی تعلق، اس کے باوجود اس نے بغیر کسی غرض کے نوبل کی جان بچائی۔ اس کے مقابلے میں نوبل نے این الوقت سے جو بھی سلوک کیا، وہ تمام کا ماں اس کا رؤمل تھا۔ الگریزوں کا ملازم تھا نہ اسے ان سے کوئی تعلق، اس کے باوجود اس نے بغیر کسی غرض کے نوبل کی جان بچائی۔ اس کے مقابلے میں نوبل نے این الوقت سے جو بھی سلوک کیا، وہ تمام کا میں اس کا رؤمل تھا۔ الگریزوں کا ملازم تھا نہ ایس ان الوقت سے جو بھی سلوک کیا، وہ تمام کا میں اس کا رؤمل تھا۔ تو بیلی کہاں ہے بچائی ہیں نوبل نے این الوقت سے جو بھی سلوک کیا، وہ تمام کا میں اس کا رؤمل تھا۔ ترینی کل اس کے باوجود، نوبل کے احسانوں کے بوجھ سلو ایں الوقت جھکا پڑتا ہے۔ راوی کے نوبل کے بار کے تو یفی کلمات، جیتہ الاسلام اور این الوقت کا اس کی توصیف کرنا اور خود نوبل کی جو تھو یا دل میں پیش

یہ صرف نوبل تک ہی محدود نہیں، بر صغیر کی آبادی کے مقابلے میں انگریزوں کی عمومی تصویر میں ''بڑائی کی شان'' دکھائی گٹی ہے۔ انگریز رشوت نہیں لیتے، ان کے ارد کی اور دوسرے شاگر د پیشہ ہندوستانی بیدکام کرتے ہیں۔ یور پی علمی فضیلت کے اعتبار سے بڑے درجے پر فائز ہیں۔ جان نثار بیان د یتا ہے کہ باوجود کافر ہونے کے انگریز اخلاق، خدا ترسی اور نیکی میں بے مثال ہیں جب کہ ہندوستانیوں میں اکثریت بدوں کی ہے۔ نوبل کے مطابق انگریز ہمیشہ سے بہادر ہیں۔ ابن الوقت عقل اور مذہب دونوں حوالوں سے انھیں بہتر سمجھتا ہے۔ غدر کے اسباب میں انگریزوں کی غلطیوں کی نشاندہی کے باوجود، وہ ان کے طرز حکومت کو اصولی طور پر بے مثال قرار دیتا ہے، بس ان میں علی نوعیت کی چند ہمایاں ہیں۔ حجة الاسلام ان کے حوالے سے مذہبی دلیل لاتا ہے کہ انگریزوں کو حکومت خدا نے دی بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

غدر کے چو تھے ہی دن جان نثار دلیم عملداری کے جلد ختم ہونے کی نوید دیتا ہے۔ ابن الوقت

زخمی انگریزوں کو دیکھ کر متاسف ہوتا ہے کہ ''خونِ ناحق کبھی خالی نہیں جاتا''اا اور قلع پر پہلا گولا دانے جانے پر وہ نوبل کو والہانہ مبارک باد دیتا ہے۔ نوبل اور ججۃ الاسلام اس باب میں یک زبان ہیں کہ مغلیہ خاندان کو تو خانہ داری کا سلیقہ نہیں، ملک کا انتظام کہاں ان سے ہوسکتا ہے۔ ججۃ کے بارے میں اس کے افسر کی رائے ہے کہ اگر وہ غدر کے دنوں میں ہندوستان میں ہوتا تو اپنے بھائی ابن الوقت سے زیادہ انگریزوں کی مدد کرتا۔ ابن الوقت، جان نثار اور ججۃ سب انگریزوں کا لوہا مانتے ہیں۔ انگریزوں کے بالمقابل سب کو اپنی حیثیت اور شناخت کا احساس ہے۔ ان سب باتوں کے بعد اب الوقت کو مغربی سیلاب بلارو کنے کی کوشن یا 'اپنی تہذیب کی عظمت کا نقش' تصور کرنے کے لیے اردو نقادوں کا حوصلہ درکار ہے یا عاشق کی نظر جو دن کو رات کہہ کر معثوق کو راضی رکھنے کی سعی کرتا ہے۔

تبدیلی وضع شناخت سے جڑا ایک اہم سوال ہے۔ جمت الاسلام کا ابن الوقت کو سمجھانا اور تبدیلی وضع سے منع کرنا، عام طور پر تہذیب کی بڑائی کے زیر اثر دیکھا گیا ہے۔ اگر متن کا بغور مطالعہ کیا جائے تو کہیں جمت الی دلیل بیش نہیں کرتا۔ اس کی اگر یزوں سے مرعوبیت اوپر درج اس کے بیانات اور طرز عمل سے واضح ہے۔ تبدیلی وضع کا سوال تہذیب کی بجائے استعاری افتر اق سے جڑا ہے۔ استعاریت کو اپنا جواز حکومت ثابت کرنے کے لیے حاکم اور حکوم میں واضح فرق ثابت کرنا ہوتا ہے۔ یہ فرق نسل، قومیت، تہذیب، سیاسی انتظام اور مذہب ہر سطح پر علامتی دنیا میں نمائندگی کے ذریعے اور روز مرہ طرز عمل میں حاکموں سے حکوموں کو علاحدہ رکھ کر ثابت کیا جاتا ہے۔ چھاؤتی میں کرنا ہوتا ہے۔ یہ اور زمرہ طرز عمل میں حاکموں سے حکوموں کو علاحدہ رکھ کر ثابت کیا جاتا ہے۔ چھاؤتی میں کسی کو رہنے ک اور زمرہ طرز عمل میں حاکموں سے حکوموں کو علاحدہ رکھ کر ثابت کیا جاتا ہے۔ چھاؤتی میں کسی کو رہنے ک اور زمرہ طرز عمل میں حاکموں سے حکوموں کو علاحدہ رکھ کر ثابت کیا جاتا ہے۔ چھاؤتی میں کسی کو رہنے ک علوموں سے ہرتر ثابت کیا جاتا ہے۔ یہ چو صلاحان کی تا پڑی تے ، کو ٹھی کا اور اپن ترہ کی کو رہنے ک معمور محض اگریزی وضع افتیار کرنے اور اس کے مضمرات بیان کرنے کی نذر ہو گی ہو کہ کی کو رہن کی میں میں کی کو دیے خود کو سلسلہ تو کہیں پیچھے رہ گیا۔ ابن الوقت کا قصہ تمام تر استعاری افتر اق میں پیدا ہونے والے رخے، اس من مور محض اگریزی وضع اختیار کرنے اور اس کے مضمرات بیان کرنے کی نذر ہو گیا ہے۔ ریفارم کا معمور محض اگریزی وضع اختیار کرنے اور اس کے مضمرات بیان کرنے کی نذر ہو گیا ہے۔ ریفارم کا معمور محض اگریزی وضع اختیار کرنے اور اس کے مضمرات میان کر نے کی نذر ہو گیا ہے۔ ایں میں پیدا ہونے والے رخے، اس

محمد نعيم ٣٨٣

بنگالیوں کی تصویر اس ناول میں' بے ادب رعاما' کی ہے۔ حجۃ کا افسر، ڈپٹی کلکٹر، اس کی تعریف کے لیے جو خط شارب کے نام لکھتا ہے، اس میں جہ اور بنگالیوں کے روپے میں پائے جانے والے فرق کو بیان کرتا ہے۔ اسے حجۃ سب ڈیٹی کلکٹروں میں زیادہ پیند ہے کہ وہ' حجرا بنگالی بابوُ نہیں ہے۔ بنگالی قوم سے اسے'' دلی نفرت ہے۔'' اس کی وجہ وہ یہ بیان کرتا ہے کہ''انگریز کی پڑھ کر بیدلوگ ایسے زبان دراز اور گستاخ اور بے ادب اور شوخ ہو گئے ہیں کہ سرکاری انتظام پر بڑی شخق کے ساتھ نکتہ چیپاں کرتے ہیں۔''<sup>11</sup> جب شارب حجۃ سے اس بارے رائے طلب کرتا ہے تو وہ بھی اپنے افسر کا ہمنوا بن جاتا ہے۔ وہ اُن کی بے با کی اور انگریزوں سے ہم سری کی کوششوں کو بیان کرتا ہے۔ وہ بتاتا ہے کہ بنگالی قانون کی پیروی تو کرتے ہیں لیکن''حاکم کی کچھ حقیقت نہیں شجھتے۔''<sup>سل</sup>ا انھوں نے انگریزوں کی ہجو اور مذمت بھی شروع کر رکھی ہے جب کہ ثمالی ہندوستان میں بیہ حالت ہے کہ''کوئی انگریز ہو، 3 اں کوسلام کرنا جاہے اور نہ کرو تو بعضے تو ٹوک دیتے ہیں اور بعضے تھوک بھی دیتے ہیں۔'' <sup>۱</sup> بنگالیوں کے مارے میں خصوصاً اور ہندوستانیوں کے حوالے سے عموماً شارپ کی رائے انتہائی تحقیر آمیز ہے۔ وہ تو ہندوستانیوں کو اپنے جیسا '' آ دمی'' ہی نہیں شمجھتا۔ بنگالیوں کے روپے سے اسے سخت چڑ ہے۔ جب حجۃ به قیاس پیش کرتا ہے کہ یوماً فیوماً شالی ہند میں بھی حاکم محکوم کا تفادت کم ہوتا جاتا ہے تو وہ خدا کا شکر ادا کرتا ہے کہ تب تک اس کی ملازمت ختم ہو جائے گی۔<sup>10</sup> بنگالیوں سے اگر شارب اور حجۃ کے افسر کو کد ہے تو یہی کہ وہ انگریزوں کی برتر حیثیت دل سے تتلیم نہیں کرتے۔

ابن الوقت نے وضع تبدیل کی اس لیے کہ رعایا اور حاکم میں جو تفاوت ہے اور جو اس کی نظر میں غدر کے برپا ہونے کی اہم ترین وجہ بھی، اسے دور کر کے اتحاد پیدا کیا جائے۔ اصلاح کا طریقہ جو اسے نوبل نے سمجھایا ہی ہے کہ خود اپنی مثال سے انگر یزوں جیسا بن کر مسلم رعایا اور انگر یزوں میں موجود دوری، جس نے دونوں کے دلوں میں ایک دوسرے کے بارے طرح طرح کی غلط فہمیاں میں موجود دوری، جس نے دونوں کے دلوں میں ایک دوسرے کے بارے طرح کی غلط فہمیاں پر پر کر دی یہ ہو ہوں ہے کہ خود اپنی مثال سے انگر یزوں جیسا بن کر مسلم رعایا اور انگر یزوں میں میں موجود دوری، جس نے دونوں کے دلوں میں ایک دوسرے کے بارے طرح طرح کی خلط فہمیاں پر ایک موجود دوری، جس نے دونوں کے دلوں میں ایک دوسرے کے بارے طرح کر میں میں میں موجود دوری، جس نے دونوں کے دلوں میں ایک دوسرے کے بارے طرح طرح کی خلط فہمیاں پر ان کر دی میں، اسے باہمی اختلاط سے دور کیا جائے۔ اس کے لیے وہ انگر یزی وہ محکمان خلال ہے دور کیا جائے۔ اس کے لیے دوہ انگر یزی وہ میں ایک دوسرے کے بارے طرح میں اور کی میں میں موجود دوری، جس نے دونوں کے دلوں میں ایک دوسرے کے بارے طرح میں اور کی معلو فہمیاں میں مایک دوسرے کے بارے طرح میں موجود نے کہ موجود دوری، جس نے دونوں کے دلوں میں ایک دوسرے کے بارے طرح میں اور کی میں میں میں میں موجود دوری ہے دور کی خلط فہمیاں میں موجود دوری ہے ہوں ہوں ہے ہندوستان میں رہنے تک تو کوئی مسلہ پیدا نہیں ہوتا۔ اس کے ایک نیک دوستان میں رہنے تک تو کوئی مسلہ پیدا نہیں ہوتا۔ اس کے ایک دیک

(native) ہونے کی وجہ سے چھاؤنی سے نکال دیا جاتا ہے۔ اس کے بعد شارپ اس کی انگریزی وضع کو انگریزوں کی برابری کرنے کی کوشش پر محمول کرتا ہے۔ اتفا قاراہ میں ملنے پر وہ اس لیے ابن الوقت سے بد گمان ہو جاتا ہے کہ وہ گھوڑے سے اتر کر اسے کیوں نہیں ملا۔ اسے شکایت ہے ابن الوقت سے تو یہی کہ وہ 'ہندوستانی قاعدے' سے نہیں رہتا۔ حجۃ الاسلام سے ہونے والی بحث میں وہ یہی دلیل پیش کرتا ہے کہ :

> آپ کے بھائی ہندوستانی ہو کر صاحب لوگ بننا چاہتے ہیں اور چاہے گستاخی کے ارادے سے نہ ہو مگر ہم لوگوں کو ان کی تمام باتوں پر گستاخی کا اختال ہوتا ہے۔[...] کوئی ہندوستانی ہمارے لباس کو جس میں اس کو کسی طرح کی آ سائش نہیں، بے وجہ نہیں اختیار کرے گا اور سوائے اس کے کہ اس کے دل میں ہمارے ساتھ برابر کا داعیہ ہو اور کیا وجہ ہو سکتی ہے۔ یہ ساری تد ہیر انگریز دوں کو ذلیل اور ان کی حکومت کو ضعیف اور ان کے رعب کو بے قدر کرنے کی ہے۔ ۲

جو وضع اختلاط کے لیے اغتیار کی گئی تھی، اس کا انجام برعکس نگل محض انگر یز نہیں، ہندوستانی بھی ابن الوقت سے اس کی وضع کے سبب ناراض ہو گئے۔ ان لوگوں کی نظر میں وضع ہی مذہب کا نشان ہے۔ سو ابن الوقت کر شٹان ہو گیا ہے۔ جمت اپنی ساس کو یہی سمجھا تا ہے کہ اگر ابن الوقت اپنی وضع ہندوستانی کر لے تو وہ شارپ سے اس کی صلح کروا دے گا۔ ابن الوقت سے اپنے مکالے میں وہ شارپ والی دلیل ہی پیش کرتا ہے کہ اس کی وضع انگریز کی حکومت کے ضعف کا سبب ہے اور انگریز وں کو بید حق حاصل ہے کہ وہ ایسی ہر بات کا انسداد کریں جس سے سلطنت کو خطرہ ہو۔ جب ابن الوقت سے کہ اور کہ جلد وہ وقت آ نے والا ہے جب ہندوستانی دائرے کی قانونی مجلس کا حصہ ہوں گے، اور ''کوئی قانون بدون ان کے صلاح و مشورے کے جاری نہ ہو سکے گا'، <sup>ی</sup> اتو یہ باتیں سن کر جمت کا لیجہ حیرت سے کچر پور دکھایا گیا ہے۔ جمت انگریز ی عملداری، 'رحت الہی' کے بارے میں ابن الوقت کے بید خیالات سن کر استہزا کے ساتھ یہ جواب دیتا ہے: سن کر استہزا کے ساتھ یہ جواب دیتا ہے:

اللہ اللہ؟ ۲۰ کرچھ 6 میں تھا کہ بین م سے سوالی وردوں کو میں کھا گی، اپار کرر کود شناس'۔ انگلستان کی رعایا کی سی قابلیت نہم پہنچائی ہوتی، ملکہ پر اپنا اعتبار ثابت کیا ہوتا

اس کے بعد ججة ہندوستانیوں کی نالباقتی متعدد مثالوں سے ثابت کرتا ہے۔ اس کی نظر میں، ہندوستانیوں میں ہمت، جرأت، اتفاق، تہذیب، شائستگی، سچائی، سچائی کی تلاش، معلومات، معلومات پہنچانے کا شوق، ہنر، تجارت، دولت، ایجاد اور صناعت ، کچھ بھی نہیں تو انگستانی رعایا کی برابری کا دعویٰ وہ کیسے کر سکتے ہیں۔ وہ تو خانہ داری چلانے کی صلاحت نہیں رکھتے، ملک کیا چلا کیں گے۔ ہندوستان اگر سونے کی چڑیا بھی ہے تو اس سے استفادے کا طریقہ ہندوستانیوں کونہیں انگریزوں کو معلوم ہے۔ اس لیے وہ ایاز کومشورہ دیتا ہے کہ وہ محمود کی دل جوئی پر آیے سے باہر نہ ہو، محکوم کو حاکم بننے کی کوشش کرنا روانہیں۔ ججہ کے بید دلائل عین اسی نقطۂ نظر کی پیروی میں جس کو شارب نے پیش کیا تھا۔ ان دلائل سے واضح ہو جاتا ہے کہ اس کا مقصد 'اپنی تہذیب کی بڑائی' کرنا نہیں ہے۔ وہ تو سیدھی سادی منطق پیش کر رہا ہے کہ استعاری افتراق کو بنے رہنا جا ہے۔ بیذماز روزے کی یابندی ہو یا ہندوستانی لباس، اس سے محبت این بنیادوں پر نہیں، استعاری اساس پر ظاہر ہو رہی ہے۔ ابن الوقت کے لیے تفاوت کا سانی بھی نہ مرا اور اصلاح کی لاکھی بھی ٹوٹ گئی۔ انگریزوں کی شناخت کے مقابلے میں ہندوستانیوں کی شناخت ایک محکوم رعایا کے طور پر ہو رہی ہے جو 'دنیم وشق، جاہل، نامہذب' تو ہیں تاہم 'باؤلے' نہیں جو انگریزیعملداری کے فوائد پر نظر نہ کر سکیں اور اسے بدلنے کی حماقت کریں۔ جہۃ کے بقول: سے بات تو پردے میں بیٹھنے والی عورتیں تک جامنتاں میں کہ انگریز ی عملداری کے برابر روئے زمین پر کہیں آ رام نہیں۔<sup>19</sup> جمۃ اگر انگریزوں کی آئکھ کا تارا ہے تو اس لیے کہ وہ بنگالی ہاہوؤں یا ابن الوقت کے برعکس

جمعة الرائلریزوں کی آنگھ کا تارا ہے تو اسی کیے کہ وہ بنگالی بابوڈل یا ابن الوقت کے برعس اپنی میڈیت کی پہانتا ہے اور سرکاری نوکری' کی حدود سے واقف ہے۔ اس کا ریفارم کے حوالے سے نقطۂ نظر ہے کہ اصلاح الی ہونی چاہیے، جس میں امتیاز قومی' کو اضافہ ہو،''مسلمان ، مسلمان رہیں'،''دور سے الگ پیچان پڑیں کہ مسلمان ہیں۔''' اس کا یہ بیان شناخت سازی کے عمل سے تعلق رکھتا ہے۔ اپن گروہ کی شناخت متعین کرنے کے لیے ایسے خواص کو جمع کرنا، انھیں پیچان کا ذریعہ بنانا ہے۔ ابن البوقت میں شناخت کی وضع کے لیے جو بیانات، واقعات اور طرزعمل بیانے کا حصہ بنائے گئے ہیں، وہ شناخت کے اس دائرے سے تعلق رکھتے ہیں جسے ہم نے محیط قرار دیا تھا۔ تعین سازی کی بیکوششیں استعاری کلامیے سے متاثر ہیں۔ بیہ مان کر چلتی ہیں کہ ہندوستانی آبادی دو ہڑے نہ ہی گروہوں پر مشتمل ہے اور قوم کی بنیاد نہ ہب ہے۔ جمتہ کے ہاں اس کا واضح بیان موجود ہے اور وہ شارپ سے ہونے والی گفتگو کے دوران سامنے آیا ہے۔ اس بیان میں بیہ وضاحت موجود ہے کہ جمتہ قومیت کی بنیاد شارپ سے لے رہا ہے: کے قائم ہونے کی امید۔ نہ سارے ہندوستان کا کبھی ایک نہ ہوگا اور نہ آئندہ اُس کے قائم ہونے کی امید۔ نہ سارے ہندوستان کا کبھی ایک نہ ہوگا اور نہ یہاں

محمد نعيم ٢٨٢

## بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

ہندوستان کی تمام آبادی کو بودی اور محکوم طبیعت بتانے کے بعد، نوبل ابن الوقت سے مسلمانوں اور خصوصاً دلی کے مسلمانوں پر غدر کے الزام کی بات کرتا ہے۔ غدر کے واقعات نے انگر پزوں کو اتنا 'غیظ و غضب دلایا ہے کہ وہ انگریز کے ایک فطرۂ خون کے بدلے ''ہندوستانیوں کے خون کی ندیاں' بہانا بھی کم سجھتے ہیں۔ وہ ابن الوقت کو شمجھا تا ہے کہ دلی کے مسلمانوں نے غدر بریانہیں کیا، یہ کارستانی تو ہندوؤں کی تقلی۔ ہندوؤں کے حوالے سے اس کا کہنا ہے کہ ان کا مذہب رسم و رواج کے علاوہ کچھ نہیں۔ ان کے مقابلے میں نوبل کے بقول مسلمانوں کا مذہب سیامیانہ ہے، اور "ہر مسلمان مذہباً سیاہی ہے۔'' ۳۳ وہ ایک مسلمان تخصیل دار کا قول نقل کرتا ہے جس میں دونوں مذاہب کے ماننے والوں کے مزاج میں واضح 'امتیاز' بیان کیا گیا ہے۔ اس کے بقول مسلمان فقیر بھی ڈانٹ کر خیرات مانگتا ہے اور ہندو فقیر گڑگڑا کر بھیک کا طلب گار ہوتا ہے۔مسلمان کی فقیری میں بھی طنطنہ ہے۔ نوبل کی نظر میں مسلمان اپنے مذہب پر ناز کرتے ہیں اور ذلیل خوش آ مدنہیں کرتے۔ اس کی رائے میں ہندوستان کے مسلمانوں کو ہندوؤں کی صحبت نے بڑے نقصان پہنچائے ہیں جن میں ایک بڑا نقصان تو شکی اور وہمی ÷ ہونا ہے۔ ہندوؤں کی دیکھا دیکھی مسلمان بھی انگریزوں سے بد کتے ہیں اور ان کے ساتھ کھانے کے معاملے میں چھوت چھات کو ماننے لگے ہیں۔ ابن الوقت جب غدر کے حالات کا تجزیبہ کرتا ہے تو وہ بھی دونوں مذاہب کے ماننے والوں کو علاحدہ علاحدہ گروہ خیال کرتا ہے۔ وہ دونوں کی طرف اشارے کے لیے ان کے مذہبی ناموں سے ہی پکارتا ہے۔ ہندوؤں نے مسلمانوں سے جو سیکھا، اس میں دھوتیاں اور کھڑاویں چھوڑ کر پاجامے اور جوتیاں پہنتا ہے اور عورتوں کو بردے میں بٹھانا، اس کے مقابلے میں ہندووں سے جو تچھ مسلمانوں نے لیا ہے، ان میں قبروں کی تعظیم، کھانے پینے کا پر ہیز، بیوہ عورتوں کا نکاح نہ کرنا، اور شادی بیاہ کے موقع پر مختلف رسمیں اپنا لینا جن کا مذہب سے کوئی تعلق نہیں۔ ۲۴ بیہ سوال کیا جا سکتا ہے کہ اگر بہ رسمیں مذہب سے تعلق نہیں رکھتیں تو یہ کیسے طے ہو گیا کہ یہ رسمیں ہندو مٰدجب سے متعلق ہیں۔ اگر ہندوؤں کا، نوبل کے مطابق کوئی مٰدجب ہی نہیں تو ان کی رسمیں ان کے مٰدہب کی نمائندہ کیسے بن سکتی ہیں؟ محض رسموں کی بنیاد پر اور وہ بھی ایسی جومختلف علاقوں میں مختلف صورتوں کی حامل ہیں، کیسے متنوع گروہوں کو ایک مذہبی گروہ کہا جا سکتا ہے۔ ابن الوقت کے نزدیک

ہندوؤں کا مذہب '' تار عنكبوت سے زيادہ بودا اور چھوئى موئى سے بڑھ كر نازك ہے۔'' ۲۵ وہ واضح كرتا ہے کہ ہنددؤں کو اس نازک مٰرہی کی وجہ سے انگریزوں سے بدگمانیاں ہیں کیونکہ انگریزی پڑھے ہندو مٰدہب سے برگشتہ ہوئے جاتے ہیں۔ ہندوؤں کے ساتھ میل جول سے مسلمانوں میں جوخرابیاں نوبل کی نظر میں پیدا ہوئی تھیں، وہی ابن الوقت کے ہاں ہندوؤں سے مسلمانوں کو پہنچنے والے نقصان ہیں۔ اس کے نزدیک بھی مسلمانوں نے وہم، شک اور پیت حوصلے جیسی علتیں ہندوؤں سے سیکھی ہیں۔ وہ نوبل کے ماں اپنی تقریر میں دعویٰ کرتا ہے کہ مسلمانوں سے'اتن ہندودیت' تو وہ اکیلا دور کر دے گا۔ نوبل کے مطابق اگر انگریزوں اور مسلمانوں میں دوری ہے تو ہندوؤں کے زیر اثر۔ انھوں نے ہی غدر بریا کی، تھی گئی مسلمانوں یر، ابن الوقت اور جہ بھی یہی ثابت کرنے میں بھے ہیں کہ مسلمان انگریزوں سے بلحاظِ مذہب قربت رکھتے ہیں۔ ان میں تو مناکحت اور مواکلت بھی جائز ہے۔ یات صرف بیانات تک محدود نہیں۔ ہندومسلم امتیاز کو نمایاں کرنے ملیں ہندو سرشتہ دار کا کردار بھی اہم ہے۔ بید محض اتفاق نہیں کہ مسلمان ڈپٹی سے انگریز افسروں کو ایک ہندو سرشتہ دار بدخن کرتا ہے۔ اس طرح امتیاز کا جو بیانیہ اوصاف کے بیان سے شروع ہوا تھا، وہ کرداروں کے اختلاف سے مکمل ہو جاتا ہے۔ مسلم ڈیٹی کے خلاف ہندو سرشتہ دار انگریزوں کو بھڑ کا تا ہے۔ شارب کے ساتھ ہونے والی لڑائی میں ابن الوقت کا پر اعتماد طرزِ عمل بھی اس کی گروہی شناخت کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ وہ شارب کے اظہار وجوہ کے نوٹس پر دندان شکن جواب دیتا ہے، جس پر راوی اسے میرا شیر کے لفظوں میں یاد کرتا ہے۔ ابن الوقت کے اس جرأت مندانہ طرزِعمل کو بھی رادی قومی صفت سے منسوب کرتا ہے۔ وہ تضاد ے ذریعے ابھارتا ہے کہ شاید انگریز نے شمجھا تھا کہ بید بھی کوئی ''لالہ بھائی ڈیٹی کلکٹر' ہے جسے ذرا گھوریں گے تو وہ ڈر کے مارے گڑ گڑانے لگے گا۔ یوں کرداروں کا طرزِ عمل اپنے اپنے گروہی امتیازی اوصاف کے عین مطابق ہے۔ ایک منت خوش آمد سے کام نکالتا ہے، دوسرا اعتماد کی شان سے ملازمت كرتا ہے۔

اس گروہی شناخت کی جوہریت (essentiality) خود بیانے کے اندر ہی مجروح ہوتی ہے۔ اگر تمام ہندو بودے، محکوم اور ڈر پوک ہیں تو بنگالی بابوؤں کو کس کھاتے میں رکھا جائے گا جن سے

محمد نعيم ٢٨٩

شارب، وکٹر اور جمتہ تنیوں نالاں بیں۔ بنگالیوں نے جو قانون کا احترام کرنے کے باوصف حاکموں کی عزت اور تکریم کرنا چھوڑ دی ہے اور وہ اخباروں میں'' گور نمنٹ کی مذمت، حکام کی بجو اور اس پر بھی بند نہیں، ناولوں کے ذریعے سے فضیحت'' ۲۲ کرتے ہیں اور اس پر متزاد'' تحصیئر وں میں نقلیں''<sup>27</sup> نکالتے ہیں، ایہا کوئی کام سپاہیانہ مذہب کے حاملوں کی طرف سے تو نہیں ہوا۔ ایک طرف تو بنگالیوں کے ہم مرک کرنے پر غصہ ہے، دوسری طرف جمتہ اور این الوقت کے بید دلائل کہ مسلمان اور انگریز ایک فطری اتحاد ہے، اگر ان میں دوری ہے تو ہندوووک کی دیکھا دیکھی۔ اس طرح بیانیہ تضادات سے گھر جاتا ہے۔ یہ شناخت سازی کی کوشتیں ہیں جو ایک مسلم کی نظر سے انگریزوں کے ساتھ معاملہ کرنے اور خود کو ہندووں سے میتز کرنے میں بہت سے تضادات کا شکار ہیں۔

شاخت سازی کا به ممل محض ان دو دائروں تک محدود نہیں، اسی ناول میں شاخت کا تیسرا ۲. دائرہ بھی موجود بے جو جو ہری شاخت دمسلم کے اندر یائے جانے والے انتیازات کا اظہار ہے اور اس یات کی دلیل بھی کہ شناخت جامدنہیں، مکالماتی او متحرک ہوتی ہے۔ تیسرا دائرہ غدر کی ذمل میں سامنے ÷Ę. آتا ہے۔ یہاں بھی نوبل، ابن الوقت، جمۃ الاسلام اور جان نثار یک زبان ہیں۔ مسلم' شناخت کے اندر (internally) اشراف، اجلاف کی ذیلی تقسیم موجود ہے۔ بیہ ناول تمام مسلمانوں کو ایک قوم کہنے کے باوجود اور ان سے قومی صفات منسوب کرنے کے باوصف، اشراف، اجلاف اور ارذال کی تقشیم کو بڑے واضح انداز میں دکھا تا ہے۔ اس حوالے سے اوپر درج چاروں کردار ہم زبان ہیں۔ ابن الوقت، ججة اور جان نثار کے فرمودات کی اس ذیل میں تو سمجھ آتی ہے کہ ان کا تعلق 'اشراف' سے ہے، تاہم نوبل کا ہندوستانی آبادی کی اس تقسیم سے لگاؤ، ثقافتی معنی اور ساجی ماحول (habitus) کے ذریعے آیا ہے۔ نذیر احد نے اسے دیکھا بھی اسی اشراف ارذال کی تقشیم میں ہے — جان بثار نوبل کو شریف اور شریف یرور قرار دیتا ہے — اور اس کی زبانی اس تقسیم پر تصدیق کی مہر بھی ثبت کروائی ہے۔ ابن الوقت کی انگریز سوسائٹ میں شناسائی کے لیے منعقد تقریب میں وہ اپنے مخاطب انگریزوں کے ذہن سے بیہ نکالنا چاہتا ہے کہ مسلمان انگریز دشمن ہیں۔ اس حوالے سے اپنی گفتگو میں وہ بتاتا ہے کہ اگر غدر میں مسلمانوں نے بغادت کی بھی ہےتو ''اکثر عوام الناس، ماجی، کمینے، رذیل [لوگوں نے ]، جن کے پاس

رسم و رواج کے سوائے مذہب کوئی چز نہیں۔ ''<sup>۲۸</sup> اس بیان سے بید تو واضح ہے کہ رذیلوں نے بغاوت کی ، اشراف نے نہیں۔ بی تحض نوبل کا بیان نہیں۔ ناول کے تمام اشراف کردار انگریزوں کے مدد گار ہی بی جو مذہب سے اپنے رویے کے لیے دلائل لاتے ہیں۔ رسم و رواج کے تحت زندگی گذار نے والے بیاں جو مذہب سے اپنے رویے کے لیے دلائل لاتے ہیں۔ رسم و رواج کے تحت زندگی گذار نے والے بیاں بیاں بغاوت کرتے ہیں اور مذہبی آدمی انگریزوں سے مفاہمت کر رہے ہیں۔ این الوقت تو با قاعدہ انگریزوں کی مدد گار ہی رس بیاں بغاوت کرتے ہیں اور مذہبی آدمی انگریزوں سے مفاہمت کر رہے ہیں۔ این الوقت تو با قاعدہ انگریزوں کی مدد کرتا ہے، جمت میں اور مذہبی آدمی انگریزوں سے مفاہمت کر رہے ہیں۔ این الوقت تو با قاعدہ انگریزوں کی مدد کرتا ہے، جمت بھی نہ صرف غدر کو ناپند کرتا ہے بلکہ اس کے بارے میں اس کے افسر کی رائے ہیں ناول میں درج ہے کہ وہ اگر بخ کرنے نہ گیا ہوتا تو غدر کے دنوں میں این الوقت سے بڑھ

محمد نعيم ۲۰۹۱

غدر کا الزام مسلم ارذال پر رکھنے کے بعد دوسرا اہم مسلہ اگریز ی پالیسیوں کی وجہ سے اس رذیل شریف کے درمیان پائے جانے والے امتیاز کا کم ہونا یا ارذال کا ترقی کرنا ہے۔ یہ بہت بجیب لگتا ہے کہ اپنی قوم کے 'مسلمان بحائی' ترقی کرتے ہوئے صرف اس لیے برے لگتے ہیں کہ وہ ارذال میں سے ہیں۔ انگریزوں سے اس معاط میں ابن الوقت، حجة الاسلام اور جان نثار تینوں شاکی ہیں۔ جان نثار کو انگریزوں سے گلہ ہے کہ انھوں نے ہندوستان میں ملازمت کے لیے آ والے برطانویوں کے انتخاب میں خاندان کو بنیاد بنانا چھوڑ دیا ہے۔ امتخان کا طریقہ جب سے رائج ہوا ہے تو ''اکثر عوام بلکہ دھو بی ، تجام، مو چی، بعثیارے وغیرہ پیٹہ وروں کے لڑے، جن کی ولا بت میں پک عزت نہیں، محنت کر کے امتخان پاس کر لیتے ہیں۔'' ''' چیة اور این الوقت کا دکھ دوسرا ہے۔ آخسیں عزت نہیں، محنت کر کے امتخان پاس کر لیتے ہیں۔'' '' چیة دوروں کے لڑ کے، جن کی ولا بت میں پکھ اشراف کے مقالب میں عام تعلیم اور ملازمت میں تعلیم کو بنیاد بنانے کی وجہ سے ہندوستان ارذال ک بین '' کمینوں میں علم کا روان تریاد ہوتا جاتا ہے، شریفوں کو منزل ہے، رذیلوں کے انگریز کی دور سب کیوں ہو رہا ہے، اس لیے کہ انگریزی نوکری میں ''شریف اور دنوں کے دیلوں کو بیاں اور اب انگریز کی دور اس کیوں ہو رہا ہے، اس لیے کہ انگریزی نوکری میں ''شریف اور دول کی کو اسی تھیں ہوتا ہو ان کہ میں دور اس کیوں ہو رہا ہے، اس لیے کہ انگریزی نوکری میں ''شریف اور دول کی کا المیاز نہیں ہوتا۔'' '' جیتا ہوں سب کیوں ہو رہا ہے، اس لیے کہ انگریزی نوکری میں ''شریف اور رذیل کا امتیاز نہیں ہوتا۔'' '' جتا ہوں ، د مفلسی' کو دیکھ کر ریفارم کا بیڑا الٹھایا، اچھا کیا۔ اس نے جو طن نکالا کہ مسلمانوں کو زیادہ سے نیا در

## بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

آ مدن کم اور سرکاری ملازمتوں کی تعداد بھی کم ترین ہوتی ہے، دوسری وجہ شریف و رذیل کے امتیاز میں آنے والی کمی ہے۔ وہ شمجھا تا ہے کہ : ینے، بقال، تفتیرے، سیرے، تنجڑے، بعشبارے، انگریزوں کے کل شاگرد بیشہ یہاں تک که سائیس، گر اس کٹ جن کی ہفتاد پشت میں کبھی کوئی اہلِ قلم ہوا ہی نہیں، نوکری کی دھن میں سب کے بچے مدرسوں میں پڑھ رہے ہیں، پس نوکر یول سے کیا فلاح ہونی ہے؟ حکم غدر بھی رذیلوں نے بریا کیا اور انگریزی عملداری میں اگر کسی کو ترقی مل رہی ہے تو وہ بھی رذیلوں کی ہی ذات کو۔ شناخت سازی کا وہ سلسلہ جو بڑے دائرے میں انگر سزوں اور ہندوؤں کے بالمقابل ایک بڑی شاخت' دمسلم'' وضع کررہا تھا، اپنے چھوٹے ذیلی (internal) دائرے میں شریف، ہے۔ ح رذیل میں تقسیم ہو گیا۔ یہ مثالیں اس بات کو دکھا اور ثابت کر رہی ہیں کہ شناخت کوئی جامد اور بنی بنائی شے نہیں۔ بہ مظہر ہے جو اپنے متقابل کے ذریعے متشکل ہوتا ہے۔ انگریز ی کلامیے کی پیروی میں جو جو ہری شاختیں وضع کی گئیں، وہ این تشکیل (articulation) کے دوران کٹی طرح کے تضادات کا شکار ہو گئیں۔ ابن الوقت اور جمة ايك بى شاخت 'اشراف' سے تعلق رکھتے ہیں۔ دونوں کے انگریزى حکومت کے حوالے سے ریجل میں بھی بکسانیت موجود ہے، دونوں اس سے معاملہ کرنے، اس کا حصہ بنے کی فکر میں ہیں۔ دونوں کے ہاں اختلاف حکمت عملی کا ہے۔ ایک ان کی برابری کے ذریعے ان

ے اختلاط بڑھانے کا خواہش مند ہے، دوسرا اپنی حیثیت پہچان کر ان سے مفاہمت کا آرزو مند۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ انگریزوں کو بھی مذہبی آ دمی پسند ہے جو ان کی حاکمیت تسلیم کرے اور استعاری افتراق کو بنائے رکھے۔ اس افتراق کو ختم کرنے میں جن مشکلات کا دھڑکا تھا، ان کی تصویر ابن الوقت کے کردار میں کھینچی گئی ہے۔

[نوٹ: بیمضمون راقم کے پی ایج ڈی کے مقالے کے ایک حصے کی ترقی یافتہ صورت ہے۔ اس کے اولین خدوخال کے لیے ملاحظہ ہو: محمد قعیم، قیام پاکستان سے قبل اردو ناول کا نقافتی مطالعہ ، مقالہ براے پی ایچ ڈی، بی می یونی ورش، لاہور،۲۰۱۴ء]۔

## حواشي و حواله جات

- \* اسىٹىنە پروفيسر، شعبۂ اردو، يونى درسمی اوف سرگودھا۔
- ا- نذيراحم، فسانه مبتلا، مرتبه افتار احمه صديقي (لا ہور: مجلس ترقی ادب، ٤٠٠٤ ء) -
- ۲۔ نز ریاحہ، ابن الوقت، مرتبہ سید سبط<sup>حس</sup>ن (لاہور: مجلس ترقی ادب، ۱۹۹۵ء)،ص۵۔ سلطان رقبک نے اب<sub>س</sub>ن الموقت کو''تمام خاہری خامیوں'' کے باوجود''نذ سر احمد کا سب سے یاد گار کردار'' قرار دیا ہے۔ سلطان رقبک،''ابن الوقت''، ن<sub>شیز</sub> ندجی خیال ۲۱، نمبر ۲۵۷ (جولائی ۱۹۹۰ء)بح ۹–۲۵۔
  - ۳۔ نزراحمہ، ابن الوقت، ص۸ا۔
    - ۳۔ ایضاً،ص۳۱۔
    - ۵۔ ایضاً، ۵۷۔
    - ۲\_ ایضاً،ص۲۱\_
- ے۔ الینیا،ص ۲۷، ۲۸، ۹۸، ۱۱۴، ۱۱۵، ۱۵۵، ۳۳۳، اردو ناول میں اگریزوں کے حوالے سے مرعوبی رویوں کے جائزے کے لیے دیکھیے: محمد فعیم،''اردو ناول اور استعار زدگ'، تہ خلیقہی ادب شارہ ۸ (۲۰۱۱ء): ص۳۵۳ – ۴۷۷۔
- ۸۔ ابن الوقت پر ہونے والی تنقید کے جائزے کی لیے ملاحظہ ہو: محمد قعیم،''ابن الوقت پر تنقید کا تجزیاتی مطالعہ''، معیار شارہ کہ (۲۰۱۱ء): ص ۳۵۱ – ۳۷۰ ب
  - ۹\_ نزيراحمر، ابن الوقت، ص٢٢٢ ١٢٥\_
    - •ا۔ ای**ضاً،ص۳۳۵**۔
      - اا۔ ایضاً،ص اا۔
    - ۲۱ ایضاً،ص ۲۶۷–۲۷۷
      - سابه ایضاً<sup>،</sup>ص ۲۷۹
      - ۱۴ ایضاً، ص ۲۸۰۔
    - ۵ا۔ ایضاً،ص+۲۷–۲۸۶۔
    - ۱۷ ایشا، ۲۷۵-۲۷۷
      - 2ا۔ ایضاً،<sup>ص ۱</sup>۳۳۳۔
        - ۱۸۔ ایضاً۔
      - ۱۹۔ ایضاً ۲۸۳۔ ۲۰۔ ایضاً ۳۴۶۶۔
      - ۲۱\_ الیناً، ص۲۸۴\_
- ۲۲۔ استعاری مسودات میں گروہی شناختیں ہندوستانی آبادی کی تعنہیم کے لیے وضع کی گئیں۔ انگریزی تاریخیں بھی افتراقی شناختوں سے اٹی پڑی ہیں۔مثال کے لیے دیکھیے:

Henry Stewart Reid, Report on Indigenous Education and Vernacular Schools, in Agra,

Aligarh, Bareli, Etawah, Farrukhabad, Mianpuri, Mathura, Shahjahanpur, for 1850-51 (Agra: Secundra Orphan Press, 1852);

J. Charles Williams, *The Report on the Census of Oudh, Vol. 1, General Report* (Lucknow: Oudh Government Press, 1869).

احم، نذری - فسانه مبتلا - مرتبه انتخار احم صدیقی - لاہور: مجلس ترقی ادب، ۲۰۰۵ء -\_\_\_\_ - ابن الوقت - مرتبه سید سبط<sup>ح</sup>ن - لاہور: مجلس ترقی ادب، ۱۹۹۵ء -رشک، سلطان -''ابن الوقت'' - نیر ندگِ خیال ۲۱، نمبر ۲۵۲ ( جولائی ۱۹۹۹ء): ص ۹–۲۵ -لیم مجمد -''اردو ناول اور استعار زدگی' - متخلیقی ادب شاره ۸ (۲۰۱۱ء): ص ۳۵۳ – ۲۷۸ -\_\_\_\_ -''ابن الوقت پر تقدیر کا تجزیاتی مطالعہ ' - معیار شاره ۷ (۲۰۱۱ء): ص ۱۵۳ – ۳۷۰ -\_\_\_\_\_ قدی میں یونی ورشی، لاہور، ۲۰۱۲ء - ۲۰۱۰ -\_\_\_\_\_ حقیام پاکستان سے قبل اردو ناول کا نقافتی مطالعہ - مقالہ براے پی انتی ڈی، جی می یونی ورشی، لاہور، ۲۰۱۴ء -لونگر بیز می کوتب انگر بیز می کوتب

- Reid, Henry Stewart. Report on Indigenous Education and Vernacular Schools, in Agra, Aligarh, Bareli, Etawah, Farrukhabad, Mianpuri, Mathura, Shahjahanpur, for 1850-51. Agra: Secundra Orphan Press, 1852.
- Williams, J. Charles. *The Report on the Census of Oudh, Vol. 1, General Report*. Lucknow: Oudh Government Press, 1869.

محمد سلمان بهتی \*

پی ٹی وی لاہور مرکز کا اردو ڈراما: تاریخ اور تقابلی مطالعہ

جدید معاشروں میں معاشرتی مسائل کو محسوس کرتے ہوئے ایسے امور پر خصوصی توجہ مرکوز کی جارہی ہے جن کی بدولت معاشرتی مسائل پیدا کر نے والے محرکات کو جان کر ان کے حل کے لیے مؤثر اقدامات کیے جاسکیں۔ دنیا کے تمام معاشرے ہمہ وقت تبدیلی سے دوجار رہتے ہیں۔ اور جہاں شبت تبدیلیوں کے لیے مخصوص مملتہ فکر کر دار ادا کرتا ہے، وہاں ایسا طبقہ بھی موجود ہے جو ان شبت تبدیلیوں کی راہ میں رکاوٹ بھی بنتا ہے۔ یوں اگر سان میں مندوع طرز فکر رکھنے والے طبقات فعال ہوں تو معاشرہ بھی مندوع اُتار چڑھاؤ کا شکار رہتا ہے۔ پاکستانی معاشرہ آن سے چار یا پاچ دہایت تبدیلیوں معاشرہ بھی مندوع اُتار چڑھاؤ کا شکار رہتا ہے۔ پاکستانی معاشرہ آن سے چار یا پاچ دہایتوں تو معاشرہ بھی مندوع اُتار چڑھاؤ کا شکار رہتا ہے۔ پاکستانی معاشرہ آن سے چار یا پاچ دہایتوں تو بل جن معاشرہ بھی مندوع اُتار چڑھاؤ کا شکار رہتا ہے۔ پاکستانی معاشرہ آن سے چار یا پاچ دہایتوں تو بل جن معاشرہ بھی مندوع اُتار چڑھاؤ کا شکار رہتا ہے۔ پاکستانی معاشرہ آن سے چار یا پاچ دہایتوں تو بل جن معاشرہ بھی مندوع اُتار چڑھاؤ کا شکار رہتا ہے۔ پاکستانی معاشرہ آن سے چار یا پاچ کہ موجودہ پاکستانی معاشرے میں اُن مسائل کی مزید کی شاخیں بھی محدودار ہو چکی ہیں۔ والدین اور اولاد کے مابین نلی اور دولت کی غیر مسادی تقسیم، دہشت گردی، نہ بی، لی مودار ہو چکی ہیں۔ والدین اور اولاد کے مابین نلی اور دولت کی غیر مسادی تقسیم، دہشت گردی، نہ بی، لیانی، سیاسی اور علاقائی تعصب، ان سب معاملات نے قانونی پیچید گیوں، ذہنی انتشار اور نفسیاتی الجھنوں جیسے کی مسائل کی آبیاری کی ہے۔ معاشرتی اداروں بذياد جلد ٨، ٢٠١٤ء

2

افراد کی ضروریات کی تسکین میں ناکام رہیں تو تعلیمی، خاندانی، معاشی، لسانی اور طبقاتی مسائل بڑھتے چلے جاتے ہیں۔ موجودہ پاکستانی معاشرہ بے شار تبدیلیوں اور مسائل کی زد میں ہے۔ ایسی صورتحال میں ایک سوال اُٹھتا ہے کہ کیا مسائل کے حل کی ذمہ داری محض ماہر عرانیات ہی پر ڈالنا عین انصاف ہے؟ میری ناقص رائے تو یہ ہے کہ اس ضمن میں محض ماہر عمرانیات ہی ذمہ داریوں سے عہدہ بر آنہیں ہو سکتے اور نہ ہی ان تمام مسائل کا تدارک محمل طور پر اُن کے دائر کا اختیار میں ہے۔ معاشرتی صحت کے ذم داروں میں عوامی اشتراک اور حکومتی معاونت کے علاوہ زبان و ادب سے وابستہ افراد بھی شامل ہیں۔ جب سماجی از دارے اپنی ذمہ داری کھر پور طریقے سے نہ خصا سکیں تو وہاں عصری مسائل و معاملات کے معاشرے کی خادش کا در ای فی نہیں۔ اور معاونت کے علاوہ زبان و ادب سے وابستہ افراد بھی شامل ہیں۔ معاشرے کی خادر جی کی نی کے معاونت کے علاوہ زبان و ادب سے اس مسائل و معاملات کے معاشرے کی خادر جی کیفیات کا عمل اور مشاہدہ بھی ہے جس میں اد یہ سائس لیتا ہے یا آسان لفظوں معاشرے کی خارجی کیفیات کا عکس اور مشاہدہ بھی ہے جس میں اد یہ سائس لیتا ہے یا آسان لفظوں میں یوں کہہ لیچے کہ یونی کار کے داخل اور خارج، خاہری اور باطنی کیفیات کا عکاس ہی نہیں بلکہ اُس معاشرے کی خارجی کیفیات کا عکس اور خارج، خاہری اور باطنی کیفیات کا عکاس ہی نہیں بلکہ اُس

معاشرتی مسائل کی پیشکش اور اُن کے حل کے لیے اقدامات کے سلسلے میں جس قدر شعور ذرائع ابلاغ پید اگر سکتے ہیں کسی اور ذریعے سے ممکن نہیں۔ ذرائع ابلاغ میں ایک طاقت ور ذریعہ ٹیلی ویژن ہے کیونکہ اس سے پرو گراموں، دستاویزی فلموں اور ڈراموں کے ذریعے معاشرتی حقائق کو باً سانی پیش کیا جا سکتا ہے۔ اس ظنمن میں ڈرامے کی مدد سے تفریح اور آگہی دونوں امور باً سانی انحجام دیے جا سکتے ہیں اور یوں ڈراما ایک پُر اثر ذریعہ اظہار، حقائق کی پیشکش، مسائل کے ادراک اور رائے عامہ ہموار کرنے والے کردار کے روپ میں اعجرتا ہے۔ معاشرتی رویوں اور تبدیلیوں کے حوالے سے اگر پاکستان ٹیلی ویژن نے کردار کا جائزہ لیا جائز ( یہاں پی ٹی وی سے مراد حکومت کے زیر اثر خدمات انجام دینے والا ادارہ ہے ) تو ہم دیکھتے ہیں کہ پی ٹی وی ڈرامے نے پاکستانی ساجی زندگی کو خدمات انجام دینے والا ادارہ ہے ) تو ہم دیکھتے ہیں کہ پی ٹی اور موثر راہوں کا تعنی بھی کیا و خدمات انجام دینے والا ادارہ ہے ) تو ہم دیکھتے ہیں کہ پی ٹی وی ڈرامے نے پاکستانی ساجی زندگی کو خدمات انجام دینے والا ادارہ ہے ) تو ہم دیکھتے ہیں کہ پی ٹی وی ڈرامے نے پاکستانی ساجی زندگی کو خدمات انجام دینے والا ادارہ ہے کہ تو ہم دیکھتے ہیں کہ پی ٹی وی درامے نے پاکستانی ساجی زندگی کو حدیق رنگ میں پیش کرنے کے علاوہ مسائل کے حل کے لیے نئی اور موثر راہوں کا تعین بھی کیا۔ پی ٹی وی کے قیام (ساجاء) سے دورہ موں سے ڈھی چرپی نہیں۔ پی ٹی وی کی وی کے دراموں اختوں اور صحت مند اداروں اور افراد کی توجہ کئی اہم سابتی معاملات و مسائل کی جانب میذول کرائی جن کا کھوج اور علاج شاید سابتی اداروں کے بس کی بات نہ تھا۔ بھارتی ٹیلی ویژن'' دوردرش'' کی ابتدا پاکستان ٹیلی ویژن کی ابتدا سے تقریباً چھے سال قبل ( 1949ء) میں سات بڑے مراکز سے ہوئی، جن میں ممبئی، سری تگر، امرتسر، پونا، مدراس،لکھنؤ اور کلکتہ شامل تھے۔

ان تمام مراکز میں سے امرتسر اہمیت کا حامل ہے، جس بر گفتگو ہم الگے صفحات میں کریں گے۔ پہلے پہل تو بھارت اپنے پروگراموں میں خبریں، کچھ تعارفی یا تفریحی و علاقائی پروگرام ہی نشر کرتا تھا۔ بھارتی ٹی وی، پی ٹی وی سے قبل ٹی وی ڈرامے جیسی صنف سے نا واقف تھا۔ اکتوبر ۱۹۶۳ء میں پاکستانی حکومت نے ایک بل پاس کیا جس کے تحت ایک نجی شعبے کی شراکت سے پاکستان ٹیلی ویژن کی نشریات شروع کرنے کا فیصلہ کیا گیا۔ اس فیصلے کے بعد ہا قاعدہ طور پر ۲۷ نومبر ۱۹۶۴ء کو لا ہور میں پاکستان کا پہلا سرکاری ٹیلی ویژن انٹیٹن فعال کیا گیا۔اُس وقت پی ٹی وی کے پہلے مرکز کے لیے لاہور ہی کو کیوں چنا گیا؟ اس کے پس پر دہ جار محرکات کار فرما ہو سکتے ہیں۔ اول: لاہور میں سٹیج اور ریڈیائی ڈراما تحریر کرنے والوں کے علاوہ اداکاروں کی بھی کثیر تعداد موجود تھی۔ دوم: لاہور میں فلمی صنعت اورتھیئر کا شعبہ بھی مضبوط تھا لہٰذا ٹی وی جیسے ابلاغی شعبے کے لیے مختی اورتعلیم یافتہ افراد کی کمی نیہ تھی۔ سوم: لا ہور میں ثقافتی سرگر میوں کے عروج کی بدولت فن و ادب سے تعلق رکھنے والے نابغہ روزگار افراد بی ٹی وی کے لیے پاسانی دستیاب تھے۔ چہارم: بھارتی سرحد سے قریب ہونے کی دجہ سے اس کی اہمیت سیاسی اور جغرافیائی اعتبار سے انتہائی اہمتھی جسے شاید عسکری قیادت نے بخو پی محسوس کر لیا تھا، لہٰذا بھارت سے ثقافتی جنگ لڑنے کے لیے اس شہر سے بہتر مقام ملنا ممکن نہ تھا۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ان وجوہات کے علاوہ پس بردہ اور بھی گئی محرکات ہوں کیکن اگر پاکستان کی ثقافتی و سیاسی تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو مذکورہ نکات سے اتفاق نہیں تو اختلاف بھی نہیں کیا جا سکتا۔ بہر حال ۲۲ نومبر ۱۹۶۳ء کوصدر ایوب خان نے پی ٹی وی لاہور مرکز کا افتتاح کیا۔ اس کے قیام کا مقصد بیہ بتایا گیا کہ: ٹیلی ویژن کو صرف تفریح کا ذریعہ ہی نہیں بنانا جا ہے۔ بلکہ اسے عوام کے علم میں اضافہ کرنے، معاشرے کی مثبت اور ترقی پذیر اقدار کو تقویت دینے، لوگوں میں سائنسی

محمد سلمان بهڻي ۲۹۲

ابتدا میں حکومت باکستان نے Nippon Electrical Company سے ایک معاہدہ کیا، جس کے تحت اسے نوب دن کے لیے دو یائلٹ براجیک چلانے کا اختیار دیا گیا۔ پہلا یائلٹ الٹیثن لاہور میں قائم کیا گیا، جب کہ دوسرا ڈھا کا میں، بہ دونوں الٹیثن کمپنی نے اپنے خرچ پر لگائے۔ لیکن انھیں چلانے کے لیے حکومت یا کستان ان کمپنیوں کے ساتھ برابر کی حصہ دارتھی۔ Nippon Electrical Company نے پاکستان کو ۲۰۰ ٹیلی ویژن سیٹ مہیا کیے، جن میں سے ۲۰۰۰ سیٹ لاہور اور ۲۰۰۰ سیٹ ڈھا کا شہر کے لیے تھے۔ مزید ۲۰۰ سیٹ کمپنی نے سکولوں، کالجوں، ریستورانوں اور سوشل ویلفیئر کلبوں کے لیے مہیا کیے۔ پی ٹی وی کے با قاعدہ پرو گراموں کا آغاز ۲۷ نومبر ۱۹۲۳ ء کو لا ہور سے ہوا۔ پی ٹی وی اسکرین پر پیش کیا جانے والا پہلا ڈراما'' نذرانہ' تھا، جسے نجمہ فاروقی نے تحریر کیا۔ " اس سے الگلے ہفتے انور سجاد کا ڈراما ''رس ملائی'' پیش کیا گیا۔ جہاں اس وقت ریڈیو پاکستان لا ہور میں مارکیٹنگ کا شعبہ فعال ہے اس عمارت میں اُس وقت پی ٹی وی لا ہور مرکز قائم کیا گیا۔ یہ وہ وقت تھا جب ریڈیو پاکستان لاہور کا دامن ادیوں، دانشوروں اور ڈراما نویسوں سے مالا مال تھا۔ اس لیے" ٹی وی ڈرامے کی جس روایت نے ہمارے ہاں جنم لیا وہ بہت مضبوط روایت تھی۔ بیہ روایت جدا گانہ حیثیت کی حامل ہے اور اس کے پنینے کی بڑی وجہ خیال، مسائل کی نشاند ہی اور نیا انداز فکر تھا۔'' ابتدا میں پرو ڈیوسر حضرات سے کہا گیا کہ وہ ادیوں، افسانہ نگاروں، ریڈیو اوراسی ڈراما لکھنے والوں کی خدمات حاصل کریں۔ بذات خود ان کے پاس جائیں اور انھیں ڈراما تحریر کرنے کی دعوت دیں۔اس وقت پرو ڈیویر حضرات اینی ذمہ داری سے بخوبی آگاہ تھے اور وہ نہ صرف فن تمثیل بلکہ ٹیلی ویژن جیسے مؤثر ترین ذریعۂ ابلاغ کی حرمت اور ادبی معیار کی پیچان بھی رکھتے تھے۔ یوں ابتدا میں پی ٹی وی کوبہترین ڈرامانگار اور ہدایت کار ہی میسر آئے۔ پی ٹی وی کے کسی بھی پروگرام کا ہدایت کار بنیادی طور پر بروڈ یوسر کے عہدے پر فائز ہوتا ہے اور پی ٹی وی اپنا کوئی بھی بروگرام یا ڈراما تیار

کرانے کے لیے پروڈیوسر ہی کی تخلیقی اور بیشہ ورانہ صلاحیتوں پر انحصار کرتا ہے۔ ابتدائی دور میں بھارت کے پاس ہمارے ثقافتی بروگراموں اور ڈراموں کے مقابلے میں پیش کرنے کے لیے کوئی شے موجود نہ تھی۔لہذا اس دور میں بھارتی چینل پاکستان ٹیلی ویژن کے سامنے بے بس دکھائی دیتا ہے۔ ۱۹۶۷ء تک پاکستان ٹیلی ویژن لاہور کی جانب سے ڈرامے اور دیگر پروگرام براہِ راست ہی پیش کیے جاتے رہے۔ اُس وقت تکنیکی لحاظ سے نہ صرف تربیت یافتہ افراد کی کمی تھی بلکہ معاون عملے کی تعداد بھی بہت کم تھی۔ لیکن اس کے باوجود ڈرامے اور دیگر پروگراموں کو نہایت فنی مہارت کے ساتھ براہِ راست پیش کیا جاتا۔ ایک پروگرام کے خاتمے کے فوراً بعد کوئی تفریحی یا دستاویزی فلم چلا دی جاتی، جس سے کچھ دریے کا وقفه مل حاتا اور اس دوران ڈرامے پاکسی دوسرے بروگرام کا سیٹ ایسی سرعت سے تبدیل ہوتا کہ ناظر کو گمان بھی نہ گذرتا کہ پروگرام کیسے مشکل مراحل طے کرتا ہوا اُن کے سامنے پیش کیا جا رہا ہے۔ اس دور میں پی ٹی وی کی نشریات بلک اینڈ وائٹ تھیں۔ Federal Republic of Germany کے تعاون سے ۱۹۲۵ء میں ایک تربیتی ادارہ Central Training Institute قائم کیا گیا، جہاں خبروں اور انجینز تک کے علاوہ دیگر فنی شعبوں سے تعلق رکھنے والے ۱۵۰ افرا دکو تربیت دی گئی۔ پاکستان ٹیلی ویژن ڈرامے نے پاکستانی معاشرے کے لیے پرامیداور مثبت راہوں کا تعیین کیا۔ ابتدائی دور میں ڈراما لکھنے والے ٹی وی ڈرامے کی تکنیکی وفنی ضروریات سے نابلد بتھے اور پی ٹی وی کو کمل تکنیکی سہولیات بھی ميسر نة تقين - بقول ابصار عبدالعلى : ۱۹۲۹ء میں پاکستان ٹیلی ویژن لاہور کے قیام کو صرف مانچ سال گذرے تھے۔ وسائل نہ ہونے کے برابر تھے ۔ بیرونی عکاسی خصوصاً ناطق بیرونی عکاس کی سہولت میسر ندخهی۔ بجٹ انتہائی محدود تھا۔ اسٹوڈیو کی پیائش تھی محض ۲۳ x x ۲۴ سا ۲۔ ۲ یہی وج بھی کہ اس دور میں زیادہ ترایسے اداکار زیادہ کامیاب رہے جن کا تعلق تھیئر سے تھا۔ ریڈیو کے فن کاروں نے بھی بہتر کام کیا۔لیکن انھیں اس ذریعے کا عادی ہونے میں تھوڑا وقت لگا۔ اس کے باوجود بہت ہی کم عرصے میں ہمارے اداکاروں نے اس ذریعے کی فنی ضروریات کو بخو بی سمجھا۔ ۲۹ مئی ۱۹۲۷ء میں اس ابلاغی ادارے کو پلک کمیٹر کمپنی (Public Limited Company) کا درجہ

## بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

دے کر پاکستان ٹیلی ویژن کارپوریشن کا نام دیا گیا۔ اس سال پی ٹی وی کو ریکارڈنگ کی سہولت بھی میسر آگئی جس کی بدولت ڈرامے کی تکنیک میں بھی نمایاں فرق پیدا ہوا۔ براہ راست پیش کیا جانے والا ڈراما پیشکش کے اعتبار سے تھیئڑ کے قریب تھا۔لیکن ریکارڈنگ کی سہولت میسر آجانے کے بعد پی ٹی وی ڈراما میں جو نمایاں تبدیلی پیدا ہوئی وہ بیرونی عکاس تھی لیکن بیرونی عکاس کی سہولت کے باوجود ادارے ے وسائل ناکافی تھے۔ وسائل کے ناکافی ہونے کا اندازہ یوں لگایا جا سکتا ہے کہ " ریکارڈنگ کی سہولت میسر آجانے کے باوجود وسائل اتنے محدود تھے کہ لاہور مرکز کے پاس صرف حاریا یا پنچ شیپیں تھیں۔ ایک ٹیپ پر جو ریکارڈنگ کی جاتی اُسے لاہور مرکز سے نشر کرنے کے بعد دوسرے مراکز اور مشرقی پاکستان سے نشر ہونے کے لیے بھی بھیجا جاتا۔ وہاں نشر ہونے کے بعد اس ٹیپ پر دوبارہ کسی نئے پروگرام کی ریکارڈنگ کر کے یہی عمل دہرایا جاتا۔<sup>، ک</sup>یہی وجہ ہے کہ ۱۹۲۷ء میں ریکارڈنگ مشین آجانے کے باوجود کٹی ڈراما سیریز اور انفرادی کھیل محفوظ نہ رہ سکے۔۲ے19ء میں پی ٹی وی نٹی عمارت میں منتقل کیا گیا۔ ۱۹۲۷ء میں ایک ٹریننگ سنٹر (O1-I-Shefer) بھی فعال ہوا، جہاں ماہر افراد کو پی ٹی وی کے تکنیکی شعبوں سے تعلق رکھنے والے افراد کی تربیت کے لیے مامور کیا گیا۔ ۱۹۶۷ء سے پہلے پیش کیے گئے ڈرامے ریڈیو اورتھیئڑ کی تکنیک سے زیادہ قریب نظر آتے ہیں، لیکن اس کے باوجود بیہ ڈرامے موضوعات کے اعتبار سے منفرد دبستان کے حامل ہیں۔ ادا کار اور ڈراما نولیں تو زیادہ تر اسٹیج اور ریڈیو سے وابستہ تھے ہی، کیکن ہدایت کاروں کا ابتدائی گروہ بھی اُٹھی ذرائع سے وابستہ تھا۔ اسلم اظہر الٹیج سے وابستہ رہے ،فضل کمال ریڈیو کے صدا کار تھے۔ نثار حسین ایسے ہدایت کار تھے جو ایران ٹیلی ویژن سے بھی وابستہ رہے اور وہاں فارس پروگراموں کی تشکیل وتر تیب دیتے رہے۔ ڈراما نگاروں میں اشفاق احمه، صفدر میر ، کمال احمد رضوی ، انتظار حسین ، اطهر شاہ خاں ، یانو قد سیہ، شوکت صدیقی اور ابصار عبدالعلی شامل ہیں۔ با صلاحیت افراد کی محنت شاقہ نے ٹی وی ڈرامے کی راہیں متعین کرنے کے سلسلے میں بڑی سہولت بیدا کی ۔

پاکستان ٹیلی ویژن کے لیے پہلی سیریل''شہر کنارے'' اشفاق احمد نے تحریر کی۔ ^ پی ٹی وی کا بیہ دور اردو ڈراموں کے حوالے سے تجرباتی بھی تھا۔ ١٩٢٧ء میں ریکارڈنگ مشین آ جانے سے

اداکاروں اور ہدایت کاروں کے سریر مسلط خوف کا خاتمہ ہوا۔ اب اداکار سے غلطی سر زد ہو جانے پر اسے دوبارہ عکس بند کرنے کی سہولت موجودتھی۔ اس عمل نے ادا کار اور مدابت کار کو اعتماد عطا کرنے کے ساتھ ساتھ ڈرامے میں وسعت کے امکانات کو بھی روثن کیا۔ ڈراما نگار، مدایت کار اور ادا کار کے لیے اب اس ذریعے کے فنی تقاضوں کو سمجھنا بھی ضروری تھا۔ اس دور میں بیرونی عکاسی کی مکمل سہولت تو تھی نہیں لہذا اپنی حدود میں رہتے ہوئے ڈراما نگاروں نے ریکارڈنگ کے لحاظ سے اس میں تبدیلیاں کرنا شروع کیں۔ جہاں بیرونی عکاسی کی ضرورت محسوس ہوئی وہاں منظر کو ویڈیو کیسٹ پر ریکارڈ کر لیا جاتا اورصورتحال کے درمیان پیش کر دیا جاتا تھا، جس سے ڈرامے کانشلسل برقرار رہتا۔ ۱۹۶۷ء میں کراچی مرکز بھی فعال ہوا۔ کراچی مرکز کی ابتدا اس وقت ہوئی جب ریکارڈ نگ مشین موجودتھی کیکن براہ راست ڈراموں کو پیش کرنے کا سلسلہ بھی جاری رہا لیکن اس میں کسی حد تک کمی واقع ہو چکی تھی۔ کراچی مرکز کو ڈراما تنارکرنے کے سلسلے میں زمادہ دقت میش نہیں آئی کیونکہ اس کے سامنے اس روایت کا پہلا باب پی ٹی وی لاہور مرکز کی صورت میں موجود تھا۔ یہ وہ دور تھا جس میں ٹی وی ڈرامے کا کوئی مقابل نہ تھا۔ یہی دجہ ہے کہ جو ڈرامے تکنیکی اور فنی لحاظ سے معیاری نہ تھے، وہ بھی بہتر دکھائی دیے۔ میں نے یہاں''مقبول''یا 'شہر ت'' کا لفظ استعال نہیں کیا کیونکہ''معیاری'' ہونے اور''مقبول''یا <sup>، دم</sup>شہور''ہونے کے معیارات میں بہت فرق ہے۔لیکن اس کے بادجود اُس دور میں پی ٹی وی کے تیار کیے گیے ڈرامے اپنی فنی خوبصورتی اورا چھوتے موضوعات کے اعتبارے موجودہ جدید فنی معیارات کو مد نظر رکھ کر تیار کیے گئے ڈراموں کے برعکس اپنے دور کی ساجی حقیقتوں کی تر جمانی بہتر اور صحت مند انداز میں کرتے دکھائی دیتے ہیں۔ اس دور میں سنسر پالیسی سخت تھی لیکن اس کے باوجود نرم سنسر پالیسی کے تحت تیار کیے گیے موجودہ نجی ڈراموں کا معیار موضوعاتی اعتبارے اس دور کے ڈراموں کے سامنے ہلکا محسوس ہوتا ہے ۔'' اس سے بیداندازہ لگاناقطعی مشکل نہیں کیہ موجودہ دور کے گلیمرس (glamorous) ڈراموں کے باوجودیی ٹی وی کے برانے ڈرامے نہ تو فراموش کیے جا سکے، نہ فنی اعتبار سے وہ بعد کے ڈراموں سے مغلوب دکھائی دیتے ہیں۔''۹ ہر ملک ایک الگ ساجی فضا کا حامل ہوتا ہے اور اس میں موجود ساجی تضادات ہی انھیں

محمد سلمان بهڻي ٢٠١

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

دوسرے ممالک کی تہذیب و نقافت سے علاحدہ کر تے ہیں۔ ان کی روایات، تہذیب و نقافت، رہن سہن ایک معاشرتی حصار ہے، جس سے نہ توعام فرد باہر نگل سکتا ہے اورنہ ہی کوئی کہانی کار۔ رہا معاشرتی تبدیلی کا معاملہ تو یہ افراد معاشرہ پر منحصر ہے کہ وہ اس تبدیلی میں شبت کر دار ادا کر تے ہیں یا منفی۔ لا ہور اور کراچی کے ایک نمایاں معاشرتی تضاد کا ذکر بھی یہاں ناگز ہر ہے اور وہ یہ کہ لا ہور شہر ک روایات اور اس کی ثقافت میں رکھ رکھا وَ، سادگی اور اپنی تاریخی تہذیب سے گہری وابستگی موجود ہے۔ جب کہ کراچی کی فضا میں آزادی، بے فکری اور پنی تاریخی تہذیب سے گہری وابستگی موجود ہے۔ اسی فرق کو ملحوظ رکھا جائے تو یہ اندازہ لگانا مشکل نہیں کہ'' کراچی ٹیلی ویژن کا ڈراما خالصتاً تفریکی اقد ار کو مدنظر رکھ کر بنایا جاتا ہے ۔ جب کہ لا ہور کا ڈراما اپنی ثقافت کی تر جمانی، مسائل کی نشاند ہی اور ان ترا ہے کہ کوشش کرتا دکھائی دیتا ہے۔ کراچی کے ڈراما دیکی نظامی میں گیمر ہے جب کہ لا ہور مرکز کے ڈرامے کی فضا میں گہرا فکری تاثرہ دی کراچی کے ڈرام کی فضا میں گیمر ہے جب کہ لا ہور مرکز ک

لاہور مرکز سے براہ راست پیش کی جانے والی سیریز میں ''اسٹوڈ یو تھیئر'' اور ''ٹا بلی تھلے'' جو پی ٹی وی کی پہلی ڈراما سیریز تھیں، پیش کی گئیں۔ ۱۹۶۵ء کی جنگ کے سلسلے میں ''عظمت کے نشان'' بھی براہ راست پیش کی گئی۔ اس کے علاوہ تاریخی سیریز میں ابصار عبد العلی کی ''سنگ میل'' بھی خصوصیت کی حامل ہے۔ لاہور ٹی وی نے اس دور میں جو ڈرامے پیش کیے وہ باعتبار موضوع اپنے اندر حقیقی سابق روح سموتے ہوئے تھے۔ اپنے خاص ادبی رچاؤ کی وجہ سے پچھ کھیل لوگوں کی قہم سے بالا تربھی تھی، شاید اس وجہ سے ناظرین کی آرا بھی ان ڈراموں کے متعلق تخت رہیں۔ ۱۹۲۹ء میں پچھ ڈرامے نجی سطح بھی تیار کیے گئے۔ ہم کہہ سکتے ہیں کہ پی ٹی وی میں بخی پروڈکشن پی ٹی وی کے اوائل بی میں شروع ہو گئی۔ لیکن سے پرائیویٹ پروڈکشن مستقل بنیادوں پر نہ تھی۔ ۱۹۲۹ء میں انور سجاد، فاروق منی میں شروع ہو گئی۔ لیکن سے پرائیویٹ پروڈکشن مستقل بنیادوں پر نہ تھی۔ 1910ء میں پڑی وی کے اوائل بی میں شروع ہو گئی۔ لیکن سے پرائیویٹ پروڈکشن مستقل بنیادوں پر نہ تھی۔ 1910ء میں اور وں کا معیر اور خالد سعید بٹ نے ل کر ایک پرائیویٹ ڈراما کمپنی بنائی اور اس کی ٹی وی کا مرادوں ای میں شروع ہوگئی۔ لیکن سے پرائیویٹ پروڈکشن مستعل بنیادوں پر نہ تھی۔ 1910ء میں اور وں کو کہ کی خور کی نے پی ٹی وی کے ساتھ میں کہ پائی وی میں خلی پر ایور سے میں تو کا پر میں اور تورادوں کو میں شروع ہو گئی۔ لیکن سے پرائیویٹ پروڈکشن مستعل بنیادوں پر نہ تھی۔ 1910ء میں اور سیاد، فاروق مور اور خالد سید بٹ نے ل کر ایک پرائیویٹ ڈراما کمپنی بنائی اور اس کمپنی کا نام '' کاری کو کر کے اوائل مولی اور خالدی ہوں اور خالد میں بڑی وی کے ساتھ معاہدہ کیا کہ ڈراما کین کو کو ہے کہ تار کی تاری کو میں ٹر کر ای کو کر ہوں کر ہوں کر تار کو کو کر پر کو کہ کو ہوں کر ہو ہو کر ہے ہو کر اس کو نور کر نے کر می کی کو ہوں ہو ہوں کی میں کر ہو گو کر کر ہوں کر تو گر کی کو ہو ہوں کو کر ہوں کر نے تھی کر میں پی پر ڈورا کو نظر کر کی تار کو کی کو تار کی نور کی کو ہوں ہو کی کو ہو کی کو ہو ہوں کی تار کر نے کی دراں کی ڈرامی دور دو کر کر کو کی کو پہلی پر کو کر میں کی کو ہوں کی کو ہوں کی کو ہوں ' United Plays نے تیار کی اور اسے ۱۹۶۹ء میں نشر کیا گیا۔ اس عنوان کے تحت ۲۵ کہانیاں پیش کی سمبی اا

لاہور مرکز سے اس دور کی سیریز میں ابصار عبد العلی کی ''سنگ میل''، کمال احد رضوی کی سر ہز''الف نون'' اور اس کے مقابلے میں کراچی سنٹر سے پیش کی جانے والی پہلی ڈراما سپر بز'' تیسرا آدمی'' بھی شامل ہے جسے سلیم چشتی نے تحریر کیا۔ کراچی مرکز کی پہلی ڈراما سیریل''خدا کی کستی'' بھی جسے شوکت صدیقی نے لکھا، کامیاب تجربات میں شامل رہی۔ کراچی مرکز کو بھی ابتدا میں ادیب اور انسانہ نگار ہی میسر آئے۔ ان ڈراما نگاروں میں سلیم چشق، حمید کاشمیری، اطہر شاہ خاں اور شوکت صدیقی جب که بدایت کا روں میں آغا ناصر،عشرت انصاری، سید امیر امام،ظہیر بھٹی اور طارق عزیز شامل ہیں۔ لا ہور مرکز کے نمایاں ڈراما نگاروں میں اشفاق احمد، ڈاکٹر انور سجاد، کمال احمد رضوی، انتظار حسین، سلیم چشی جب که مدایت کاروں میں اسلم اظہر،فاروق ضمیر، خالد سعید بٹ، ڈاکٹر انور سجاد اور فضل کمال نمایاں رہے۔ کراچی سنٹر کی بدولت لا ہور مرکز کی دوسرے مراکز کے ساتھ مقابلے کی فضا الجری اور اسی دور میں لاہور اور کراچی مرکز نے این الگ الگ شناخت بنائی۔ ہمارے ہاں تھیئر خاطر خواہ یذ رمائی حاصل نہ کر سکا البتہ ٹیلی ویژن ڈرامے نے اس شکوے کا ازالہ کر دیا۔ پی ٹی وی ڈراما اپنی اثریذ بری ے باعث گھر گھر پہنچا۔ فلم کی کہانی اور کر دارکسی دوسری دنیا سے تعلق رکھتے تھے جب کہ پی ٹی وی ڈراما گھر کی جار دیواری کی کہانی تھی۔ پی ٹی وی ڈرامے کی ہیروئن اسی دنیا کی تھی، اس میں اچھے اور برے لوگ بھی ویسے ہی تھے جیسے ہمارے ارد گرد دکھائی دیتے ہیں۔۲۲اء میں پاکستان ٹیلی ویژن لاہور مرکز نٹی عمارت میں منتقل ہوا۔ اس ٹیلی ویژن مرکز میں تین اسٹوڈیوز، لائٹس، کیمرے اور دیگر تکنیکی سامان بھی موجود تھا۔ اب ٹیلی ویژن، ڈرامے کے تمام تقاضے یورے کرنے لگا۔ جہاں ضرورت محسوں ہوئی اور دسائل نے اجازت دی وہاں ڈراما اسٹوڈیو سے باہرنگل کر اصل جگہوں پر پہنچااور موضوعات کو نئے اور حقیقی رنگ میں پیش کیا جانے لگا۔

1927ء میں امر تسر ٹیلی ویژن اسٹیٹن کا افتتاح ہوا۔ اس ٹیلی ویژن اسٹیٹن کی تعمیر میں بھارتی وزارتِ ثقافت کا کوئی حصہ نہ تھا بلکہ یہ ٹیلی ویژن اسٹیٹن خالصتاً بھارت کے دفاعی بجٹ سے تیار کیا

محمد سلمان بهٹی ۲۰۳

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

گیا۔<sup>11</sup> اس مرکز کا مقصد پی ٹی وی ڈرامے کے ذریعے کی گئی معاشرتی سدهار اور بہتری کی کوششوں کو ناکام کرنااور بھارتی ثقافت کے ذریعے پاکستانی ثقافت پراپنی چھاپ مرتب کرنا تھا۔ بھارت نے پاکستان ٹیلی ویژن ڈراموں کی بدولت ٹی وی جیسے ذریعہ البلاغ کی اہمیت کا بخوبی ادراک تو کرلیا لیکن کمزور حکمت عملی کی بدولت اور باوسائل ہونے کے باوجود بھی بھارت ڈرامے کے میدان میں کوئی خاطر خواہ مقام حاصل کرنے میں ناکام رہا۔

•••-•• - ١٩ء کی دہائی میں بھارت کو پا کستانی ڈراموں کے مقابلے کے لیے اشد محنت درکار تحقی ۔ سو محنت شاقہ کی بجائے بھارتی ٹی وی نے پی ٹی وی ڈراموں کے مقابلے کے لیے اپنی فلموں کا سہارا لیا۔ اتوار، منگل، بدھ اور جمعہ ایسے روز تھے، جن دنوں پی ٹی وی پر کھیل پیش کیے جاتے تھے۔ دور سہارا لیا۔ اتوار، منگل، بدھ اور جمعہ ایسے روز تھے، جن دنوں پی ٹی وی پر کھیل پیش کیے جاتے تھے۔ دور درش "انے بھی اپنی فلموں کے لیے یہی روز اور تقریباً یہی اوقات کار مقرر کیے۔ یہ پا کستانی ساجی اقدار درش "انے بھی اپنی فلموں کے لیے یہی روز اور تقریباً یہی اوقات کار مقرر کیے۔ یہ پا کستانی ساجی اقدار درش "انے بھی اپنی فلموں کے لیے یہی روز اور تقریباً یہی اوقات کار مقرر کیے۔ یہ پا کستانی ساجی اقدار درش "انے بھی اپنی فلموں کے لیے یہی روز اور تقریباً یہی اوقات کار مقرر کیے۔ یہ پا کستانی ساجی اقدار درش ان نے بھی اپنی فلموں کے لیے یہی دوز اور تقریباً یہی اوقات کار مقرر کیے۔ یہ پا کستانی ساجی اقدار درش پی نے بھی اپنی فلموں کے لیے یہی دوز اور تقریباً یہی اوقات کار مقرر کیے۔ یہ پا کستانی ساجی اقدار درش پی نے بھی اپنی ای مقابطہ یک کار می دیکن اس کے باوجود بھی پی ٹی وی ڈراما اس وقت اتنا مضبوط تھا کہ بھارتی فلمیں ان ڈراموں کے سامنے یہ سنظر آئیں۔ ان کے باوجود بھی پی ٹی وی ڈراما اس وقت اتنا مضبوط تھا کہ بھارتی فلمیں ان ڈراموں کے سامنے یہ سنظر آئیں۔ ان ڈراموں میں ایسی ساجی حقیقیتیں اور نے تی ٹی ڈی وی ڈرام نے نے سرحد پار بھی اور نے بی دھاک بٹھائی۔ بھارتی فلموں میں دکھائی دیتا ہے ۔ اس لیے پی ٹی ڈی وی ملاز مین اور کھار یوں کو تربیت بھی دیں کہ پاکستانی ہدایں کی بی گوشش کھی دیں کہ پاکستانی ہدایں۔ کوشش کھی دیں کی پی کوشش کھی دیں لیے میں ان کی ہے کوشش کا میا۔ نہ ہو سکی۔ اسلسلے میں اشفاق احمد بتاتے ہیں:

انڈیا (بھارت) کے ادارہ ابلاغ کے ایک اعلیٰ عہدے دار Mr. Patik پاکستان کے دورے پر آئے اور ہمیں کہا ''کیا بی ممکن نہیں کہ آپ کے ڈراما نویس اور ہدایت کار ہمارے ٹیلی ویژن عملے کوٹرینگ دینے بھارت آئیں۔'' لیکن ایساممکن نہ تھا۔ ہم نے انھیں پاکستان آنے کا مشورہ دیا۔مثل ہے کہ'' پیا سا کنوئیں کے پاس جا تا ہے ، کنواں پیاسے کے پاس نہیں آتا۔'' الہٰذا ان کی بیکوشش کا میاب نہ ہوتکی۔

ان دو دہائیوں میں پی ٹی وی کو محمد نثار حسین، یاور حیات، کنور آفتاب، افتخار عارف، مد بر رضوی، قاسم جلالی اور نصرت ٹھا کر جیسے ہدایت کار میسر آئے۔ ان ہدایت کاروں کے ساتھ ساتھ ڈراما نگاروں میں بانو قد سیہ، اشفاق احمد، انور سجاد، صفدر میر، ابصار عبد العلی، منو بھائی، قمر علی عباسی، حمید کاشمیری، فاطمہ ثریا بجا،حسنہ معین،جمیل ملک اور امحد اسلام امحد بھی نماماں رہے۔ ان افراد کی شانہ روز محت،لگن، توجہ اور تخلیقی مزاج نے پاکستانی اُردو ڈرامے کی روایت کو ایتحکام جُنثا۔ لاہو رمرکز سے اس دور میں پیش کی گئی سریلز میں ہے''جھوک سال''، ''ضرب جمع تقسیم''،''حگ بیتی ''اور'' وارث'' نے مقبولیت حاصل کی۔ کراچی سنٹر سے حسینہ معین کی ،'' کرن کہانی'' اور'' انگل عرفی ''، فاطمہ ثریا بچا کی · <sup>در مث</sup>ع ''اور '' آگی'' اور حمید کاشمیری کی ''سائیان'' جیسی مقبول سریلز پیش کی گئیں **پ**خصوصاً ۸۰ ء کی دمائی میں ڈراما نگاری کے میدان میں اشفاق احمد، بانو قد سیہ،صفدر میر، حسینہ معین، فاطمہ ثریا بجا اور امحد اسلام امجد نے اپنی دھاک بٹھائی۔ ۲ – ۱۹ ء میں پی ٹی وی کی نشریات رنگین کر دی گئیں۔ پی ٹی وی کی طرف سے پیش کیا جانے والا یہلا رنگین کھیل'' پھولوں والوں کی سیر'' تھا، جسے اشفاق احمہ نے تحریر کیا۔<sup>10</sup> سیریز کے سلسلے میں ٹی ڈی دی نے اشفاق احمد کی لا زوال سیریز ''ایک محبت سو افسانے''، ''اور ڈرامے'صفدر میر کی تاریخی سیریز ،'' آخر شب' اور''زنجیر' پیش کیے گئے۔ اس کے علاوہ سیریز کے تحت مختلف مصنفین کے تحریر کردہ کھیل بھی پیش کیے گئے جو خاصے مقبول ہوئے۔ ان ڈراموں کو دیکھ کر ہی بھارت نے ٹیلی ویژن ڈرامے کی تکنیک سیکھی، یہی نہیں اپنی آرٹ فلموں میں ایسے معاشرتی موضوعات کو پیش کرنا شروع کیا جو کسی حد تک بھارت اور پاکستان میں ایک ہی ساجی اور علاقائی نوعیت کے حامل تھے۔ پی ٹی وی نے اپنے کھلوں کے ذریعے بھارتی فلمی صنعت سے وابستہ اہل قلم اور پیش کار حضرات کوفلم کے ذریعے اُن کے اپنے معاشرتی مسائل پیش کرنے کی راہ بھائی۔ بھارتی فلم انڈسٹری نے اس کی تقلید بھی کی لیکن رفتہ رفتہ بھارتی فلموں میں ان موضوعات کو بھونڈے انداز میں پیش کیا جانے لگا۔ یوں اُن کی کمرشل اور آرٹ دونوں طرح کی فلموں میں عامیانہ بن عود کر آیا۔ +ےء اور + ۸ء کی دہائی میں پیش کیے گئے کھلوں نے ایک بہتر معیار قائم کیا لیکن اس دور کے آخر میں پی ٹی وی کے لیے اپنے ہی قائم کردہ معارکو برقرار رکھنا مشکل بھی دکھائی دیتا ہے۔

> All those connected with our TV should keep in mind that entertainment is not the objective but a means. The objectives must be educative, but if they are put on the TV without the basic element of entertainment they will be

محمد سلمان بهڻي ٢٠٥

ineffective. And entertainment requires some freedom of treatment. Increasingly our TV takes entertainment. More and more viewers are turning away from it which is a pity because there is precious little out side the TV to divert them from pursuits which could actually be socially harmful.<sup>17</sup>

پی ٹی وی سے وابستہ اس دور کے تمام افراد خواہ وہ ڈراما نگار تھے یا ہدایت کار، اس ذریعۂ ابلاغ کی اہمیت سے بخوبی آگاہ تھے۔ پی ٹی وی ایک نظریاتی تجربہ گاہ بھی تھی جس میں ڈراما نگاروں اور ہدایت کاروں کو ہر طرح سے موضوعا تی، فنی وشنیکی تجربات کرنے کی سہولت مہیا کی گئی۔ دنیا بھر کی کلا سیک فلمیں ۸۰ سے ۱۲۰ منٹ کے دورانیے پر مشمل ہوتی ہیں۔ شاید اسی خیال نے رہتر یک پیدا کی ہو کہانی ٹیلی فلمیں یا طویل کھیل کیوں نہ تیار کیے جائیں جو ہمارے معاشرے ادر تہذیب کی عکاسی کرنے کے علاوہ ہمارے مسائل کی نشاندہی بھی کریں۔طویل دوراییے کے سلسلے میں ایک ٹیلی یے '' کوکل'' تیار کیا گیا، اسے انور سجاد نے تحریر کیا جس کا دورانیہ تقریباً • • امنٹ تھا، کیکن بعض معاملات کے پیش نظر بہ کھیل پیش نہ کیا جا سکا۔ بعد ازاں ٹیلی فلم تیار کرنے کی ایک اور کوشش کی گئی۔ اس ٹیلی فلم کے لیے خواجہ معین الدین کا سکریٹ''لال قلعے سے لالو کھیت تک'' کا انتخاب کیا گیا اور اس کی ہدایت کاری کے لیے ضیامحی الدین کو چنا گیا،لیکن بیہ ٹیلی فلم بھی تیاری کے مراحل طے نہ کر سکی۔ پر دفلسطین میرا پیار'' عنوان کے تحت منو بھائی سے سکریٹ لکھوایا گیا۔ اسے تیار کرنے کی ذمہ داری کنور آفتاب کو سونب دی گئی۔ لیکن بعض وجوہ کی بنا پر یہ کوشش بھی تشغر تکمیل رہی۔ تیسری کوشش یروڈیوسر محد بنارحسین نے کی۔اشفاق احمد نے ''نور باف'' کے عنوان سے کہانی تحریر کی اور اسے آخر کار تیار بھی کر لیا گیا۔''نور باف' کے معانی میں ' کھڑی کی مدد سے کپڑا تیار کرنے والا۔''نور باف' کے حوالے سے امروز میں شائع ہونے والا تبصرہ بر صحے: "نور باف" اشفاق احد کے لیندیدہ موضوع بر مین فلم ہے، جس میں ایمان اور شیطان ...... سحائی اور جھوٹ، حیوانیت اور انسانیت، سر داری اور خواری کے درمیانی ''اور'' کی تلاش رہتی ہے۔ اور بید''اور'' دور ہی ہو تا چلا جاتا ہے ...... اور اگر کچھ باقی رہتا ہے تو مکالم، بے تحاشا مکالم، علیت کی برسات، بے جوڑ علامتیں ..... بے مقصد توجیهات، بے بنماد انسانی حوالے ..... کہانی میں پیروں کو ئی سانچہ، کوئی واقعہ نہیں 11

کھیل فنی و موضوعاتی اعتبار سے اتنا مضبوط نہ تھا کہ اسے طویل دورانیے کا رجحان ساز کھیل کہا جا سکے، لیکن اس کے باوجود یہ کھیل پی ٹی وی کے طویل کھیلوں کے سلسلے میں کلیدی حیثیت کا حال ہے اور اس کی اہم وجہ اس کھیل کا تجرباتی بنیادوں پر تیار کیا جانا تھا۔ طویل کھیل تقریباً فلم جیسا ہی ہوتا ہے جس میں اہم مماثلت دورانیہ ہے، لیکن اس میں تفریکی عضر کے کم اور ذریعے کے مختلف ہونے ک بدولت کٹی تبدیلیاں ناگز ریجی میں جس کا اندازہ ہمارے ڈراما نویسوں اور پروڈیو سر حضرات کو کھیل چیش بذياد جلد ٨، ٢٠١٤ء

کرنے کے بعد ہوا۔ پاک و ہند کی فلم میں بلحاظ موضوع تفریحی عضر ہی غالب رہا ہے اور پی ٹی وی کے طویل دورانے کے اس کھیل میں نہ صرف تفریحی عضر مفقود تھا بلکہ معاشرتی عدم مساوات، اچھائی اور برائی کی بوجھل فلسفانہ توجبہ نے اس کھیل کومزید ہوجھل بنا دیا اور یوں اس کھیل کے فلسفانہ موضوع کا اہلاغ بھی نہ ہو سکا۔لیکن اس کھیل کانجریہ دیگر ڈراما نگاروں کے لیے اس فکر کا باعث ضرور بنا کہ طویل کھیل معاشرتی سچائیوں کو پیش کرنے کا بہترین ذریعہ تو ہیں کیکن تفریح کے عضر سے خالی ہونے کی صورت میں بیر کھیل بے معنی ہیں۔''نور باف' کامیاب تجربہ تو نہ تھا البتہ اس کھیل کی بدولت محمد نثار حسین کو طویل دورانیے کے تھیل تیار کرنے کی اجازت ضرور مل گئی۔ ان تھیلوں کی تیاری کے لیے "Television Special Production" کے نام سے لاہور مرکز میں ایک شعبہ قائم کیا گیا، جس کی سر براہی محمد شار حسین کے سپر دھی۔ محمد شار حسین (cinematography کی تعلیم اور ٹیلی ویژن 3 ڈرامے کا وسیع تجربہ رکھتے تھے۔کھیل''نوریاف'' کے بعد خصوص پروڈکشن کے توسط سے پیش کیا جانے والإيهلاطويل تحليل'' كانچ كايل' نتها جسے يونس جاويد نے تحرير کيا اور اس تحليل كا دورانيہ ۱۲۴ منٹ تھا۔ <sup>19</sup> اب طویل دورایے کے کھیل تفریحی اور اصلاحی معاملات کو مدنظر رکھ کر پیش کیے جانے لگے، اس دوران کبھی کبھار ایسے کھیل بھی پیش کیے جاتے جن میں خالصتاً ساجی قباحتوں کی جانب نشاندہی ہوتی۔ ان میں اشفاق احمد کے تھیل'' فہیدہ کی کہانی استانی راحت کی زبانی''،'' بنگے پاؤن'، امجد اسلام امجد کا کھیل'' دکھوں کی جادر''، ڈاکٹر انورسجاد کا کھیل''امید بہار'' سلیم چشتی کا کھیل''خواہوں کا جنگل''، انتظار حسین کا کھیل''زمانے''، مرزا اطہر بیگ کا کھیل''دہند میں راستہ'' اورجمیل ملک کا کھیل'' تیسرا راستہ'' قابل ذکر ہیں ۔ ۸۰ء سے ۹۰ء تک پی ٹی وی نے طویل دورانیے کے کئی کھیل پیش کیے جو کامیاب رہے۔

مارش لا دور میں بالغ نظر اور بے باک ڈراما نگاروں پر پھی حرصہ پابندیاں بھی رہیں، لیکن یہ صور تحال پی ٹی وی ڈرامے پر زیادہ اثر انداز نہ ہو سکی۔ ویسے بھی مارش لا حکومت کو ابلاغ ک پروگراموں سے زیادہ دلچینی نہیں ہو تی کیونکہ وہ اپنے مقاصد حاصل کرنے کے لیے رائے عامہ ہموار کرنا ضروری نہیں سمجھتی بلکہ انھیں بزور شمشیر حاصل کرنے پر زیادہ زور صرف کرتی ہے۔ یہ غرض زیادہ تر جمہوری حکومت کے سربرامان کو ہوتی ہے کہ ٹی وی پروگراموں میں اُن کے حکومتی نقطہ نظر کو بی احاگر کیا جائے۔ یہ ہمارے ڈراما نگاروں کی دوراندیثی تھی کہ ہر دور میں متنازعہ موضوعات کو بڑی عمدگی اورسلیقے ے ایسے پیش کیا گیا جیسے نیم کی کڑ وی گولی کوشکر کے شیرے میں لپیٹ کر مریض کوکھلا یا جائے۔ معیار اور متبولیت کے لحاظ سے اس دور میں لا ہور مرکز کے ڈراما سیریل''وارث'، کراچی مرکز کی ڈراما سیریلز ·· کرن کہانی'' اور '' آگہی'' جب کہ لاہور مرکز کی سیریز میں صفدر میر کی '' آخر شب''، اشفاق احمد کی ''ایک محبت سوافسانے''،''اور ڈرامے''، کراچی ہے'' راہتے'' جسے شوکت صدیقی، حمید کاشمیری، سلیم احمد اورسلیم چشتی نے تحریر کیا، اور کمال احمد رضوی کی سیریز '' چور درواز ہ'' نے بہت کامیابی حاصل کی۔ پی ٹی وی ڈرامے کے لیے ۲۷ء سے ۸۰ء تک کادور ایسا تھا جس میں ٹی وی ڈرامے کی مقبولیت میں بے بنا ہ اضافہ ہوا۔ پی ٹی وی ڈرامے کے معار نے ۸۰ء تک ڈرامے کی روایت کے دامن کو مضبوطی سے تھامے رکھا،لیکن آنے والے عشروں میں معیار کی گرفت سے روایت کا بد دامن چھوٹنا دکھائی دیتا ہے۔ • ۱۹۸۰ء میں ٹیلی ویژن کوخود مختار ادارے کے تحت بروگرام جلانے کا اختیار دے دیا گیا۔ اسے خود غرضی، حکومتی مفادیرسی یا پھرادارے کے ارباب اختیار کے ذاتی عناد پر محمول کرلیں، ہبر حال ہدایک بڑی غلطی تھی جس سے پی ٹی وی کے اُردو ڈرامے کو نا قابل تلافی نقصان پہنچا۔ اس خود مختاری کے بعد پی ٹی وی ڈرامے کواپنے زیادہ تر اخراجات سیانسرز ہی کے ذریعے برداشت کرنا تھے۔ لا ہور مرکز کے ڈراموں کی ہرتر کی منچھے ہوئے ڈراما نولیوں کے علاوہ ہدایت کاروں کی بھی مر ہون منت ہے۔ محمد نثار حسین، یادر حیات، کنور آ فتاب، نصرت ٹھا کر، ساحرہ کاظمی، شنہراد خلیل اور قنبر علی شاہ کے نام اس کامیابی میں برابر کے جھے دار ہیں۔ ان ہدایت کاروں نے اس دور میں ٹی وی ڈرامے کے فروغ کے لیے گراں قدر خدمات انجام دیں اور ان تمام مدایت کاروں کا اندازِ فکر پیشکش کے اعتبار سے نمایاں طور پر ایک دوسرے سے مختلف بھی رہا۔

 بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

سرفہرست تھے جب کہ اس عشر ے بیں جو مزید ڈراما نگار متعارف ہو کے ان میں لاہور مرکز کے نمایاں ناموں میں یونس جا وید، امجد اسلام امجد، جمیل ملک، اصغر ندیم سید، مستنصر حسین تارز اور عطاء الحق قاسی شامل ہیں۔ کراچی مرکز سے عبد القادر جو نیچ، حسینہ معین، فاطمہ ژیا بجیا اور نور الہد کی شاہ کے نام قابل ذکر بیں۔ ان ڈراما نو یہوں کی کوششوں سے پی ٹی وی ڈراما نئی جہتوں سے روشناس ہوا۔ ان میں سے بچھ کے جو ہر سیریلز جب کہ کچھ کے طویل دورانیے کے کھیلوں میں کھلے ۔ اسی عشر ے میں کراچی مرکز کی سیریلز میں سے حسینہ معین کا ''اجنہی''، ''دھوپ کنار ۔''، عبد القادر کا ''دیوارین' نور الہد کی شاہ کے مارک کا سیریلز میں سے حسینہ معین کا ''اجنہی''، ''دھوپ کنار ۔''، عبد القادر کا ''دیوارین' نور الہد کی شاہ کا میریلز میں سے حسینہ معین کا ''اجنہی''، ''دھوپ کنار ۔''، عبد القادر کا ''دیوارین' نور الہد کی شاہ کا مرکز کی ''دجنگل'' اور ''دواکی بیٹی' فاطمہ ژیا جیا کا ''انا'' آغا رفین کا ''سنہر ۔ دن' مید کاشیری کا ''دشاں کا ''دجنگل'' اور ''دواکی بیٹی'' فاطمہ ژیا جیا کا ''انا'' آغا رفین کا ''سنہر ۔ دن'' مید کاشیری کا ''دشاں کا ''دجنگل'' اور ''دواکی بیٹی'' فاطمہ ژیا جیا کا ''دانا'' آغا رفین کا ''نہ ہوں ناں '' ' دیواریں'' اور 'نظر کا ''د ''دوات '' 'زرات '' انظار حسین کا ''دوسوپ'' اصور مرکز سے سلیم چشتی کا ''دیوار این '' دیواریں'' اور ''خواہ انہ کا منو جمائی کا ''باؤ ٹرین'' اور ''ابا بیل'' اور عطاء الحق قائمی کا ''دخواہہ اینڈ ''، 'ن پاس جادید کی '' اور ''مادن '' میں منو جمائی کا ''باؤ ٹرین'' اور 'باد کی '' اور مرکز سے بانو فدر سید کی ''تما شیل'' نواہہ اینڈ من'' ، اپنی شاخت بنانے میں کامیاب رہے۔ سیریز میں لا ہور مرکز سے بانو فدسیہ کی ''تما شیل'' نواہہ این ''،' تواہہ اینڈ من' ، اپنی شاخت بنانے میں

طویل دورانیے کے کھیلوں میں یونس جاوید کا ''کانچ کا بل''، ''وادی پر خاز'، ''اسٹیٹس''، اشفاق احمد کا ''چور بخاز''، ''فہمیدہ کی کہانی استانی راحت کی زبانی''، بانو قد سیہ کا ''چٹان پر گھونسلا''، ''زردگلب''، '' انجانے میں'، ''شکایتیں حکایتیں''، ''فٹ پاتھ کی گھاس''، امجد اسلام امجد کا ''دھند کے اس پار''، ''اپنے لوگ'، ''شام سے پہلے''، انظار حسین کا ''زمانے''، منو بھائی کا ''دروازہ''، ''امید بہار''، چرے'، ''گھر سے نگل'، ''ڈیڈ لائن'، ڈاکٹر انور سجاد کا ''صبا اور سمندر''، ''رسی کی زنچیز'، ''امید بہار''، چرے'، 'رسیا جھوٹ'، '' تیسرا راستہ'، ''ہزاروں خواہشیں''، انور مقصود کا ''مرزا اینڈ سن'، ''نی تقض نہ آشیانہ'، مرز ااطہر بیک کا ''کیٹ واک' بیسے طویل ڈراموں نے کامیابی حاصل کی۔ چسے اس عشر کے میں بہت سی سیر یز اور سیریلز کامیاب نہ ہو سیاں ویسے ہی پچھ طویل دورانی کے کھیل بھی کامیاب نہ ہوئے۔ اس کی وجہ بھارتی فلم انڈ سٹری کا پھلنا پھولنا، وی سی آرکی مقبولیت اور ہمارے ڈراموں میں موضوعات کی بیسانیت سبحی شامل ہیں۔ لیکن تعداد اور معیار کے اعتبار سے پا کستان ٹیلی ویژن کے طویل دورانیے کے کئی کھیلوں کی تو نظیر نہیں ملتی۔ ایک طرف تو ان طویل دورانیے کے ڈراموں کے ذریعے ہماری معاشرتی قدروں کی نہ صرف پہچان ہوئی بلکہ مسائل کی تھر پور انداز سے نشاند ہی بھی ہوئی۔ دوسرا ان ڈراموں نے کسی حد تک فلمی اثرات کا مقابلہ بھی کیا۔صفدر میر کہتے ہیں: طویل دورانیے کے کھیلوں کا یہ سلسلہ ہمارے یہاں پڑھے لکھے طبتے کے لو گوں کی ضرورت کو پورا کرتا ہے۔ اس کے علاوہ ہمارے پہاں جوفلم کا میڈیا ہے وہ ایسے لوگوں کے ہاتھوں میں ہے جن کا تہذین معیارکوئی اونچانہیں۔

ان کھیلوں کو بیرونِ ممالک بھی اتنی ہی پذیر ابنی حاصل ہوئی جنتی پا کستان میں حاصل ہوئی۔ بھارت کے ''Puna Institute'' میں یہ ڈرا ہے اس ذریعے کی پیشہ ورانہ تعلیم حاصل کر نے والے طلبہ کو تر بیت کے لیے دکھائے جاتے ہیں۔ بھارت کی کئی آرٹ فلموں میں بھی موضوعات اور بحکنیک کے حوالے سے ہمارے کھیلوں کا عکس دکھائی دیتا ہے۔ پی ٹی وی طویل دورا نیے کا کھیل زیادہ سے زیادہ تین روز میں تیار کر تا تھا ۔ جب کہ بھارت کی آرٹ فلم بسا اوقات مہینوں میں تیاری کے مراحل طے کرتی۔ ان کی آرٹ فلمیں، منڈی، شرط، اجازت، ہمارے طویل دورا نیے کے کھیلوں سے متاثر ہو کر ہی تیار کی گئیں۔

۱۹۲۳ء سے ۱۹۹۰ء تک پی ٹی وی لاہور مرکز سے جن اداکاروں کی پہچان بنی ان میں روحی بانو، عظمی گیلانی، طاہرہ نقوی، خالدہ ریاست، نجمہ محبوب، خور شید شاہد، ثمینہ احمد، عطیہ شرف، یا سمین امتیاز، خور شید احمد، سلیمہ ہاشمی، ریحانہ صد لیقی، نگہت بٹ، بندیا، فوزیہ درانی، عارفہ صد لیقی، ثروت عتیق، صبا حمید، سیمی راحیل، سکندر شاہین، خالد سعید بٹ، کمال احمد رضوی، رفیع خاور، سلمان شاہد، شعیب مبا حمید، سیمی رادیل، سکندر شاہین، خالد سعید بٹ، کمال احمد رضوی، دونی خاور، سلمان شاہد، شعیب باشمی، فاروق صغیر، انور سجاد، محبوب عالم، علی اعجاز، جمیل فخری، آغا سکندر، افضال احمد، محمد قوی خان، اورنگ زیب لغاری، خیام سرحدی، آصف رضا میر، نعیم طاہر، عابد کاشمیری، فر دوس جمال، محمد داسلم، سلیم خاصر، عابد علی ، عرفان ہاشی، ایوب خان، نذر حینی، سجاد کشور، بدیع الزماں، فخری احمد، محمد زیر، راشد محمود، غیور اختر، سہیل اصغر، عرفان کھوسٹ اور خالد عباس ڈار نمایاں ہیں۔ جب کہ ۱۹۹۰ء سے ۱۹۹۰ء ک

محمد سلمان بھٹی

Ξ

دوران ڈرامے کے پروڈ یوسرز میں راشد ڈار، ایوب خاوراور شوکت زین العابدین مثبت اضافہ ثابت ہوئے۔

کیا جا سکتا ہے۔ ۱۹۹۱ء میں پی ٹی وی کارپوریشن نے ایک فیصلے کے مطابق نجی شعبے سے تیار شدہ پروگراموں کوخریدنے کا فیصلہ کیا۔

> Pakistan Television Corporation's decision to purchase programmes prepared by the private sector has been widely hailed. Following the implementation of this decision PTV has embarked upon a new era as a private sector has started supplementing the people.<sup>*rr*</sup>

اس فیصلے سے ٹی وی ڈرامے کے نئے دور کا آغاز ہوا۔ اس سلسلے کی اہم کڑی جو پی ٹی وی کے لیے خوش آئند ثابت نہ ہوئی وہ پاکتان کا پہلا نجی ٹیلی ویژن چینل STN تھا۔ STN نے اپن یا قاعدہ نشربات کا آغاز اواءء میں کیا۔ اس چینل سے ایک بڑی تنظیم حرکت میں آئی جس سے ڈراما براہ راست متاثر ہوا۔ اس ادارے نے خاص طور پر پی ٹی وی کے ڈراما نگاروں سے لے کر ہدایت کاروں، فنکاروں اور تکنیکی شعبے سے تعلق رکھنے والے افراد کو اپنے مقاصد کے حصول کے لیے بطریق احسن استعال کیا۔لیکن پرائیویٹ سیکٹر کی ابتدا کے باوجود ٹیلی ویژن ڈرامے کی روایت میں اب بھی سچائی اور عصری ساجی زندگی کی جھلک نجی ٹی وی ڈرامے کی نسبت بہتر تھی۔ پرائیویٹ ٹیلی ویژن نے مدایت کار کی جگہ خالصتاً کاروباری افراد کو متعارف کرایا۔ جس طرح ہماری فلم انڈسٹری کو تباہ کرنے میں سرمایہ کار کا عمل دخل نمایا ں رہا، اسی طرح خجی ڈراما بھی سرمایہ کار کی زدییں آیا۔ اس سے ڈراما یا مقصد موضوع اور معاری تفریح سے دور ہوتا گیا۔ ایسےلوگوں کے نزدیک اخلاقی اقدارغیر اہم تھیں۔ بس کچھ بھی ہو منافع حاصل ہونا جا ہے اور یہی ان سر مایہ کاروں کا بنیادی مقصد تھا۔ جن انتہائی بیشہ ورانہ صلاحیتوں کے حامل اور گھاگ افراد نے اس نبیٹ ورک کا جارج سنھالا انھوں نے ڈراموں کی تشہیر کے لیے ایسے حربے اختیار کیے جنھیں مارکیٹ میں نٹی اشیا فروخت کرنے والے تاجر حضرات استعال کرتے ہیں۔ جیسا کہ سلے کسی شے کوفروخت کرنے کے لیے مناسب تشہیر کے ساتھ ساتھ شے کے معار کوبھی بہتر رکھا جائے لیکن جیسے ہی شے کی مقبولیت میں اضافیہ ہوتو تشہیر کے انداز کو تو مزید پر کشش بنا دیا جائے لیکن معیار پر سمجھوتا کرلیا جائے۔

To some the only reason for STN's overwhelming popularity is its publicity campaigns and its success in presenting its programmes in a much better way than they really are. Its approach is much more professional than PTV's as it is run by the people who know how to attract the viewers and advertisers, publicize their serials and hire the services of best possible people in every field. ..... After "*Chand Grehan*" STN has not telecast a standard Urdu serial or series but they still succeed in getting a lot of advertisement every time as they are backed up by very well planned publicity campaigns."

# עוע

اخراجات بلکه مخفی اخراجات بھی بر داشت کرنا تھے۔ پی ٹی وی نے اپنے تیک اس دور میں روایتی معیار کو برقرار رکھنے کی کوشش کرتے ہوئے لاہور مرکز سے'' دن'، '' فشار''، ''الا وُ''، ''من چلے کا سودا''، '' یہ آزاد لوگ'، ''راہیں''، کراچی مرکز سے '' ڈھواں'' جیسی کا میاب سیریلز بھی پیش کیں۔ جب کہ لاہور مرکز سے '' ماروی'' اور ''ہوا کیں''، اورکوئٹہ مرکز سے '' دھواں'' جیسی کا میاب سیریلز بھی پیش کیں۔ جب کہ لاہور مرکز سے '' کہانی گھر''، ''وفا کے پیکر''، ''روزن زران '' اور کوئٹہ مرکز سے '' دھواں'' جیسی کا میاب سیریلز بھی پیش کیں۔ جب کہ لاہور مرکز سے '' کہانی گھر''، ''وفا کے پیکر''، ''روزن زران '' ''اعتراف''، ''وفا کے پیکر''، ''روزن زران '' ''اعتراف''، ''امور کی کی کی کی کوئٹہ مرکز سے '' دھواں'' جیسی کا میاب سیریلز بھی پیش کیں۔ جب کہ لاہور مرکز سے '' کہانی گھر''، ''وفا کے پیکر''، ''روزن زران '' ''اعتراف''، ''وفا کو پیکر''، ''روزن کا سلسلہ ۱۹۹۵ء تک تو زور و شور سے جاری رہا کی سیریز بھی پیش کی گئیں۔ طویل دورانی کے ڈراموں کا سلسلہ ۱۹۹۵ء تک تو زور و شور سے جاری رہا لیکن اس کے بعد یہ سلسلہ اواء تک تو زور و شور سے جاری رہا لیکن اس کے بعد یہ سلسلہ ماند پڑ گیا۔ پچھ عیش کی سیریز سی سلسلہ کو دوبارہ کا میڈی تھیئر کے نام سے شروع کیا گیا جو کا میاب نہ ہو سکا۔ وہ 199ء تک لاہور مرکز سے سلسلہ کو دوبارہ کا میڈی تھیئر کے نام سے شروع کیا گیا جو کا میاب نہ ہو سکا۔ وہ 199ء میں لاہور مرکز سے سلسلہ کو دوبارہ کا میڈی تھیئر کے نام سے شروع کیا گیا جو جہ اعتبار موضوع انتہائی منفرد حیثیت کی حامل تھی۔ کہا ن منشا یاد کی تحریک میں کی گئی جو جہ اعتبار موضوع انتہائی منفرد حیثیت کی حامل تھی کہانی کی کھیل کے کرداروں کے نام زبان زد عام ہو گئے۔

نجی سیگر میں تیار کیے جانے والے ڈراموں میں''چاند گرہن''، ''دشت''، ''ستکول''، اور ''دوسرا آسان''، خصوصیت کے حامل رہے۔ ''دوسرا آسان''نجی ٹی وی کی پہلی ڈراما سیریل تھی جو بیرون ملک جا کر تیارکی گئی۔ بیہ تجربہ کامیاب بھی رہا، اس ڈرامے کے بعد بیرون ملک جا کر ڈراما تیار کرنے والوں کی ایک کمبی قطار ہے جو کاروبار کے لحاظ سے کامیاب کہی جا سمتی ہے۔ • 199ء کے اوائل میں جب ایس ٹی این نے اپنی نشریات کا آغاز کیا اس وقت پی ٹی وی ڈرامے کا معیار تکنیکی اعتبار سے کمرور سہی لیکن موضوعات کے چناؤ اور فنی اعتبار سے منفرد اور معیاری ضرور تھا، لیکن تشہیر کی بہتر حکمت

"*Parosi*" and "*Din*" cannot be compared as they are entirely different types of plays. Whatever may be the merits or demerits of *Din*, at least it is an attempt to depict our society, and the writer has something to say; On the other hand, *Parosi* is not only without a theme but also without any proper planning behind it." $^{rr}$ 

STN کے تمام ڈرامے اشتہاری مہم کو مدنظر رکھ کر تیار کیے جانے لگے اور اس سلسلے میں STN نے مارکیٹنگ کے شعبے کو بھی بہت زمادہ اہمیت دی۔ اس کے علاوہ STN نے نہ صرف ڈرامانگاروں کو پر کشش معاوضے ادا کیے بلکہ پی ٹی وی کے بروڈیوسر حضرات کی خدمات بھی بھاری معاد ضوں کے حوض حاصل کیں۔ پی ٹی وی کے ہدایت کار تو ایک لگی ہندھی تنخواہ پر کام کرتے تھے اور اداکاروں کی بھی یہی حالت تھی۔ STN کی جانب سے تربیت بافتہ افرادکوادا کیے جانے والے پرکشش معاوضوں نے پاکستان ٹیلی ویژن لاہور مرکز کو وریان کر دیا۔ پی ٹی وی کے ملاز مین خواہ وہ کسی بھی عہدے پر فائز ہوں، قواعد وضوابط کے مطابق کسی اور ادارے کے لیے خدمات انجام نہیں دے سکتے تھے،لیکن پی ٹی وی کے بروڈیوسر حضرات اور دیگر تکنیکی عملے نے اس پابندی کے باوجود نام ظاہر کیے بغیر بھاری معاوضوں کے عوض اپنی خدمات ایس ٹی این کو فراہم کیں۔ نجی ٹی وی چینل کی بدولت ایک بڑا فائدہ بہ ضرور ہوا کہ اداکار کی مالی حالت بہتر ہو گئی۔ (اس میں 'C' یعنی تیسرے درجہ کے اداکار شامل نہیں)۔ 9–۱۹۹۸ء سے ۱۵۰۲ء تک پی ٹی وی اُردو ڈراما اپنی اصل میں دکھائی نہیں دیتا۔ ایک ڈراما نگار جوتن دہی ہے ایک سیریل کچھ مہینوں میں لکھتا تھا اُس نے کئی ڈرامے بیک وقت لکھنا شروع کیے جس سے تخلیقی روپے شدید متاثر ہوئے۔ پھر ایک مدایت کار ایک وقت میں ایک ہی کھیل تبارکرتا تھا مگر <sup>ن</sup>جی سکٹر میں اُسے کئی کھیل تیار کرنے کو ملے۔ یہی صورتحال ادا کاروں کے ساتھ بھی پیش آئی اور بہ تمام افراد اینے اینے فن کے لیے اتنی محنت اور وقت نہ نکال سکے جتنا اس شعبے کا تقاضا تھا۔ نیتجتاً ہر ایک کی كاركر دگى بُرى طرح متاثر ہوئى۔ پى ٹى وى ماركينىك كا شعبہ بہتر منصوبہ ساز واقع نہ ہوا، اس ليے پى ٹى وی کو مالی نقصانات بھی برداشت کرنے بڑے، اور پی ٹی وی یہاں تک قلاش ہوا کہ اُسے ۱۹۹۷ء میں اینے ملاز مین کی چھے سات ماہ کی تنخوا ہوں کے لیے بنک سے قرض لینا پڑا۔ <sup>۲۵</sup>اسی دور میں ڈش انٹینے پر سیک ڈیوٹی بھی ختم کر دی گئی اور ڈش انٹینے کی قیمتیں مزید ارزاں ہو گئیں۔ اس دور میں'' پی ٹی وی کو مقابلے کے لیے جو چینچ ملا وہ گھٹیا اور کمتر تھا جس سے پی ٹی وی کامعیار مزید کم تر ہوا۔ پرائیویٹ ٹی وی چینل کا تجربہ ہمارے لیے بہتر ثابت نہ ہوا، کیونکہ ایسے پرائیویٹ پرو ڈیوسرز سامنے نہیں آئے جو اسے بہتر مقاصد کے لیے استعال کرتے ۔''۲۲ جب ایس ٹی این چینل اندرونی معاشی بے ضابطگیوں کے

باعث دیوالیہ ہو جانے کی وجہ سے بند ہوا تو موقع ننیمت جانتے ہوئے پی ٹی وی نے STN کا حربہ استعمال کیااور وہ یہ تھا کہ زیادہ سے زیادہ مالی فائدہ کیسے حاصل کیا جائے؟ اس صورتحال کو مدنظر رکھتے ہوئے پی ٹی وی ورلڈ چینل کا آغاز کیا گیا۔ اس چینل میں پرائیویٹ سیکٹر کے تیار کر دہ ڈراموں کو پیش کرنے کے لیے بھی وقت رکھا آغاز کیا گیا۔ اس چینل میں پرائیویٹ سیکٹر کے تیار کر دہ ڈراموں کو پیش کرنے کے لیے بھی وقت رکھا گیا۔ قواعد و ضوابط کے مطابق نجی ڈراما کینیاں اپنے ڈرامے اس چینل کو فروخت کرنے کے لیے بھی وقت رکھا گیا۔ قواعد و ضوابط کے مطابق نجی ڈراما کینیاں اپنے ڈرامے اس چینل کو فروخت کرئی تھیں۔ اس چینل کے ذریع موضوعاتی اعتبار سے کمتر ڈرامے نہ شرا کیو گی گی کی گئی کو کی کو فروخت کرئی تھیں۔ اس چینل کے ذریع موضوعاتی اعتبار سے کمتر ڈرامے نہ شرا کی پڑی کیے گئے بلکہ انھوں نے کثیر اشتہارات بھی حاصل کیے۔ پی ٹی وی ڈرامے کا ریک اور خدی کرئی تھیں۔ اس چینل کے ذریع موضوعاتی اعتبار سے کمتر ڈرامے نہ شرا کی آئی کی گئے بلکہ موضوف نے کثیر اشتہارات بھی حاصل کیے۔ پی ٹی وی ڈرامے کا رہو خی کی گی ڈراما کر خی کا ایک اور ذمہ دار پی ٹی وی کی فروخت کر سے تعوین کے تعابر کے کتے ہوئے کی بلکہ انھوں نے کثیر اشتہارات بھی حاصل کیے۔ پی ٹی وی ڈرامے کی تباہی کا ایک اور ذمہ دار پی ٹی وی کا مر انھوں نے کثیر اشتہارات بھی حاصل کیے۔ پی ٹی وی ڈرامے کی تباہی کا ایک اور ذمہ دار پی ٹی وی کا مرد ہو کی تیڈر مور پر ڈی سیکٹر میں منظر عام پر ند آتے ہوئے کا مرد ہوں کر ڈراما کر نے کی ای شرط پر آزادی دی گئی گور کی کر زراما دار ہے تی ایک کر نے کی ای شرط پر آزادی دی گئی کہ ڈی طور پر ڈراما دار ہوئی سیکٹر کے ڈراموں کے لیے ٹیلی ویژن کے ہوایت کار ہی مور وں سیحے تار کر کی کا دور کی می خرا ہوں کر ڈی دال میں وزوں سی میں من خار ہو تیوسر ڈرامے کی تیاری کے قدین کا دوں کی صرف کی وی می کر دی کی میں مزط پر آزادی دی گئی کہ ڈی طور پر ڈراما داکر کے گا دار ہے تھا نہ کہ والے معاور کر ہی مور وں سیحے تار ہوئی کہ بھی شرید می تار ہوں کہ تی ہوں پی ڈر می دوا کر ہے تی ڈر کی دی ڈر می دور کی کر دی کی دور کی میں کر دوں کر می کر دوں کر دوں کر کر دوں سیحے نہ ہوں ہوں کر دوں می دوں کر دوں کر می دارموں کے لیے ٹیلی وی ڈن کے مور موں ہوں ہوں کر دوں داکر دول کی ہوں دوئی کی دوں دو دو تی دوں کر دوں کی دوں ہے موں دوں کر

محمد سلمان بھٹی ۲۱۷

پچیلے دیں بندرہ برسوں سے ہر ٹیلی ویژن انٹیٹن پر ہدایت کاروں کی ایک کھیپ ہے، جو ہر دور کے برو گرام میخر اور جنرل میخر کی منظورِنظر رہی ہے ۔ کچھ بھی ہو جائے ٹیلی ویژن نے ڈراما انھی ہدایت کاروں سے تیار کرانا ہے۔ ان ہدایت کاروں نے second line directors تیار ہی نہیں ہونے دیے۔ یہی حال ڈراما نگاروں کا ہے ادریږی اداکاروں کا۔ حال آئلہ یی ٹی وی میں ایسے ڈراما پرو ڈیوسرز بھی ہیں، جوا چھے ڈرام پیش کر سکتے ہیں، لیکن انھیں غیر ضروری کام سونپ دیے گئے ہیں، جس سے ڈ رامامحض چند ہدایت کاروں اور برو ڈیوسرز تک ہی محدود ہو کر رہ گیا ہے۔<sup>۲۷</sup>

۱۹۹۸ء میں ایک قانون پاس کیا گیا جس کے تحت پی ٹی وی کے جس ہدایت کار کا تیار کر دہ ڈراما ۱۵ منٹ کے اشتہارات حاصل کرنے میں کا میاب ہو گا، اس پرو ڈیوسر کو تین لاکھ روپے کا انعامی معاوضہ دیا جائے گا۔ ایسی صورت میں ڈراما روپیہ کمانے کے لیے تیار کیا جاتا یا خالص ساجی اقدار کی تر ویج اور اصلاح کے لیے؟ امجد اسلام امجد کہتے ہیں: آنے والے ادوار کے حققتین جب ٹی وی ڈراموں پر شختیق کریں گے تو یہ ضرور دیکھیں گے کہ ٹیلی ویژن کے اشتہارات دراصل ڈراما تھے اور ڈراما اصل میں اشتہارات، ٹیلی ویژن کی وہ ادبی فضا جو گذشتہ ادوار میں موجود تھی اب دکھائی نہیں دیتی۔<sup>14</sup>

اسی دور میں پی ٹی وی نے Prime Entertainment کے نام سے بھی ایک اور چینل شروع کیا، جس پر ڈراموں کی بڑی تعداد میں تشہیر ہوئی۔ ۲۰۰۰ء تک پی ٹی وی ڈرامے کا مقابلہ، بھارتی فلم، ایس ٹی این اور ڈش انٹینا سے تھا، کیکن ۲۰۰۰ء کے بعد پی ٹی وی ڈراما نجی ٹیلی ویژن ڈراموں کے انبار تلے دب کررہ گیا۔

••• اء کے بعد حکومت یا کستان نے ایک ایکٹ کے تحت مختلف چینلز کو نشریاتی لائسنس دینے ミ کا سلسلہ جاری کیا، اس سلسلے میں سب سے پہلے ۲۰۰۰ء میں'' اے آر وائی ڈیجیٹل چینل' کو لائسنس جاری کیا گیا۔ اس کے بعد" اے پلس انٹر ٹینمنٹ، چینل شروع کیا گیا، اس پر تاحال جو ڈراما سیریلز . م بیش کیے گئے ان میں''جنم' ،'' چیکے سے باہر آجائے'' ،''اک بوند عشق' ،'' گستاخ دل' ،''سچا سائیں' ، ''وریانیان'، ''برف'، ''ہماری ساس لیلا''، ''مراسم''، ''شہر اجنبی''، ''امید''، ''جانے کیا بات ہوئی''، ''بھاٹی چوک'، ''لو لائف اور لاہور''، ''کلی گرم حمام''، ''تین یی''، ''سرتاج''، ''ٹن ہو جاو''، ''خدا گواہ'، ''اگرتم نہ ہوتے'، '' آنکھ سلامت اند ھے لوگ'، ''میں مرگئی شوکت علیٰ' شامل ہیں۔ بہ سب کھیل غیر معروف مصنفین کی تحریر تھے۔مئی ۲۰۰۲ء میں جنگ گروپ کے ڈائر کیٹر میرشکیل الرحمٰن نے اپنا ٹی وی چینل'' جیؤ' کے نام سے شروع کیا، جس میں خبروں کے علاوہ تفریحی پروگرام اور کھیل بھی پیش کیے جانے لگے۔ اس چینل پر پیش کی جانے والی سیریلز میں ''بشرمون''، '' بکھرا میرا نصیب''، ''میری ماں''، ''نادانیاں''، ''اف بیر محبت' اور '' بیہ زندگی بے' شامل ہیں۔اس کے علاوہ جیونے اپنی تیار کردہ فلمیں بھی پیش کیں جن میں ۲۰۰۸ء میں''رام چندر یا کتانی''، ۱۰۲ء میں''خدا کے لیے''، ۱۰۲ء میں ''ور نژ'، ۱۳۰۳ء میں ''بول''، ۱۴۰۴ء میں ''دختر' اور ۱۴۰۵ء میں''منٹؤ' قابل ذکر ہیں۔ جنوری ۲۰۰۵ء میں مزید ایک چینل ''ہم ٹی وی'' کے نام سے شروع کیا گیا اور اس کے بعد '' ہم ۲'' کے نام سے بھی

ایک اور چینل شروع کیا گیا، دونوں چینلز پر پیش کیے جانے والی ڈراما سیریلز میں ''تم میری رہنا''، ''فراق''، ''محرم''، ''صدق تمهارے'، '' ایک مل''، '' دربدر تیرے لیے'، ''صد''، سوپ (طویل عرصے تک چلنے والے کھیل)،''اگرتم نہ ہوتے''،''سسرال میرا''، مزاحیہ کھیلوں میں''ڈرام بازیاں''،''جورو کا غلام''اور''مسٹر شیم''شامل ہیں۔ جون ۲۰۰۵ء میں'' اے ٹی وی'' کے نام سے بھی ایک چینل شروع کیا گیا۔ بہ چینل شالیمار ریکارڈ نگ اینڈ براڈ کاسٹنگ کمپنی لمیٹڈ (ایس ٹی این ) کے اشتراک سے شروع کیا گیا۔ اس کے بعد ستمبر ۲۰۱۰ء میں '' اردو ون' کے نام ہے ایک اور چینل کونشریات کا لأسنس دیا گیا لیکن اس کی باضابطه نشریات ۲۰۱۲ء میں شروع ہوئیں۔ یہ پاکستان کا پہلا ایسا چینل تھا جس پر ہیانوی، تر کی اور بھارتی تھیل پیش کرنے کا رواج ہوا۔ اس چینل نے جو یا کستانی تھیل پیش کیے ان میں ''جزیرہ''، ''بھابی سنصال جاپی''، '' کمال ہاؤس''، ''میری سہیلی میری ہمجولی''، '' تیری راہ میں رل گئ''، ''شہر یا شہرادی''، ''سرگوشی'، ''بس یونہی'، ''تمھارے ہمارے'، '' پت جھڑ کے بعد'، '' حصار عشق''، ''جادر'، '' دلها بھائی'، '' دل اینا اور پریت پرائی''، ''جان محصّل پر'، '' جب وی ویڈ' شامل ہیں۔ اس کے علاوہ ترکی کھیلوں میں ''عشق ممنوع''، '' فریجہ' ، '' فاطمہ گل'' ، '' آخر میرا قصور کیا'' ،'' کوزے گونے'' ، ''بدنفیب'، ''عشق''، ''نجات' اور''خالی ہاتھ'' قابل ذکر ہیں۔ جب کہ بھارتی کھیلوں میں ''سرسوتی چندرا'،'' بیر رشتہ کیا کہلاتا ہے'،''ایک ہزاروں میں میری بہنا ہے'،''من کی آواز'،'' مدھو بالا'،''اک عشق اک جنوں''،'' پیار کا درد ہے' ،''اس پیار کو کیا نام دوں''،''میری بھانی' ،''اک حسینہ تھی''،''لا را کی کہانی''،''اک دھندسی چھائی ہے' شامل ہیں۔ جنوری ۲۰۱۲ء میں''ایک پیریس انٹرٹینمنٹ'' کے نام سے بھی چینل شروع کیا گیا، جس پر'' افسر بٹیا''، '' یہاں میں گھر گھر کھیلی''، '' دودل بند ھے اک ڈوری میں''، ''اینی کہانی کیسی کہانی''، ''رنگ باز''، ''۲۰ منٹ''، ''عشق میں ایسا حال بھی ہوتا ہے'، ''ڈراما نہ مر جائن'،''میرے بابا جان'،''بس کر دوبس''،''کیا یہی پیار ہے'' کھیل پیش کیے گئے۔مئی ۲۰۱۳ء میں جیو گروپ نے جیو کہانی کے نام سے ایک اور چینل شروع کیا جس پر مختلف عنوانات کے تحت مختلف کھیل پیش کیے گیے جن میں بھارتی، پاکستانی اور تر کی ڈرامے شامل ہیں، ان میں''اور بے وفائی''،''محبت''، ''نور' ، ''جيون سائقي' ، ''قصه کهاني' ، ''انقام' ، ''ميرا سلطان' ، '' کرائم پيڑول' ، '' ديورانياں' ، ''جيون

محمد سلمان بھٹی ۲۱۹

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

3

سائھی'، ''سوہا اور سوریا'، ''آ س'، ''گھر ایک جنت'، ''پانچ بہوین'، ''دوسری شادی'، ''بی عشق دا کلمہ' ، اور''عفت' شامل ہیں۔ ان میں کٹی بھارتی کھیل تھے۔ اس چینل کے بعد ''اے آر وائی زندگی' کے نام سے اپریل ۱۳۰۷ء میں ایک اور چینل شروع کیا گیا۔ اس چینل نے جو کھیل پیش کیے ان میں ''عدالت'' '' بہنیں ایسی بھی ہوتی ہیں' '' بے انتہا'' '' بہو بیگم' ،''اک مٹھی آسان' ،''خوف'' ،''معصوم'' کے اشتراک سے'' می ٹی وی'' کے نام سے ایک اور چینل نے نشریات کا آغاز کیا۔ اس چینل سے معد تک پر کسی پر محکوم رنگی اور پاکستان کھیل پیش کیے جا رہے ہیں۔ دیگر پاکستانی چینلز سے قطع نظر سے چینل کسی حد تک ہا مقصد تفریح کا قائل بھی دکھائی دیتا ہے۔

ایک اندازے کے مطابق اس وقت پاکستان میں کا تفریحی، ۱۰ ذہبی، ۵ فیشن، ۲ قلمی، ۷ میوزک، ۲۱ نیوز اور ۲ سپورٹس چینلز کام کر رہے ہیں۔ لسانی اعتبارے ۲ بلوچی، ۲ سندهی، ۲ پنجابی، ۲ پشتو، ۲ سرائیکی جب کہ ۲ چینلز کشمیری، پوٹھوہاری اور ہندکو میں نشریات پیش کر رہے ہیں۔ جن چینلز کے مالکان نے نشریات کے لائسنس حاصل کرنے کے لیے وزارت اطلاعات و نشریات کو درخواشیں دے رکھی ہیں اُن میں'' دنیا انٹر ٹینمنٹ'، ''ہیرالڈانٹر ٹینمٹ'' اور'' آج انٹر ٹینمنٹ' 'شامل ہیں۔ جن چینلز کی نشریات پر پابندی ہے اُن میں'' انڈس چاس'' ور'' یوانن'، ''مشرق ٹی وی'، ''ایم ٹی وی'، ''کوک ٹی وی''، ''اوے''، ''انڈس چلس'' اور'' یوانی آئی چلس'' شامل ہیں۔ ۲۹

۲۰۰۰ء سے تا حال پی ٹی وی لا ہور مرکز سے پیش کی گئی ڈراما سیریلز میں سے ''لا ہور جنگشن'، ''لوہاری گیٹ'، ''لنڈا بازار'، ''بلندی'، ''خواب نگر'، ''غرور'، ''حقیقت'، ''چنگاریاں'، ''افسر بکار خاص' اور'' ساون' جیسے کھیلوں نے شہرت حاصل کی۔ ڈرامے کے میدان میں کسی نمایاں پروڈ یوسر کا نام منظر عام پر نہیں آ سکا کیونکہ ان میں سے کئی کھیل نجی کمپنیوں کے تیار کردہ تھے، اس لیے پی ٹی وی نے پروڈ یوسرز کی اہمیت محض ڈرامے کو پا س کرا کر اسے نشر کر دینے سے زیادہ اور کچھ نہیں، جو ایک دفتر می کارروائی ہے۔ ویسے تو نجی ٹی وی چینلز اور پی ٹی وی پر پیش کی گئے کھیلوں کے ڈراما نگار سیکڑوں کی تعداد میں ہیں لیکن ۲۰۰۰ء سے ۱۰۵ء تک پی ٹی وی کے ڈراما نگاروں میں سے خلیل الرحن قمر، سیم

ناصر،عمران علی اور سیما غزل نمایاں ہیں۔ مذکورہ چینلز پر پیش کیے جانے والے کھیلوں کے عنوانات سے ان کھیلوں کے موضوعات کی کیسانیت کا انداز ہ لگایا جا سکتا ہے۔ ویسے بھی ایک ہی موضوع پر کتنے کھیل کتنے مختلف طریقوں سے تیار کیے جا سکتے ہیں۔ آج نجی چینلز پر پیش کیے جانے والے پاکستانی اور بھارتی ڈراموں کی منظر نگاری، موضوعات اور ڈرامے کی تکنیک میں زمادہ فرق نہیں۔ اگر لیاس، اداکاروں اور مذہب کی تمیز نہ ہوتو بھارتی اور پاکستانی کھیلوں کا فرق بھی باقی نہ رہے۔ اکیلا پی ٹی وی تعداد کے اعتبار سے تمام نجی ٹیلی ویژن چینلز پر پیش کیے جانے والے کھیلوں جینے کھیل پیش کر ہی نہیں سکتا۔ پھر پی ٹی وی اس وقت اپنی ڈراما پروڈکشن بھی نہیں کر رہا بلکہ نجی ڈراما ساز کمپنیوں سے ہی کھیل خرید رہا ہے۔ او پر بتائے گئے اعداد وشار کے مطابق پی ٹی وی لاہور مرکز کے ڈراموں کے عنوانات سے اس بات کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ پی ٹی وی نے گذشتہ پندرہ سالوں میں جو معیاری کھیل پیش کیے وہ تعداد میں انتہائی کم ہیں۔اور پچھلے دوتین سالوں میں تو پی ٹی وی ڈرامے میں ایک نمایاں تبدیلی واقع ہوئی ہے اور وہ بیر کہ پی ٹی وی لاہور مرکز کے ڈراموں میں پہلے تو ایک یا دو سال کے وقفے سے کوئی معیاری کھیل دیکھنے کومل جاتا لیکن اب تو پی ٹی وی کے ڈراموں میں بھی حددرجہ یکسانیت پیدا ہو چکی ہے۔ اس وقت ڈراما سازی کی صنعت کراچی سے وابستہ ہے جب کہ لاہور اس سلسلے میں غیر فعال ہو چکا ہے ۔'' ڈرامے کے لیے ساز گار فضا لا ہور سے بہتر کہیں اور نہیں۔ ایک خاص منصوبہ بندی کے تحت سیٹھ نے ڈراما لاہور سے کراچی منتقل کیا، جہاں آج اسے سمندر میں ڈبونے کے تمام انتظامات مکمل کر دیے گئے ہیں۔'' ۳۰ اس وقت پی ٹی وی پر پیش کیے جانے والے کھیل بھی کراچی کی خجی ڈراما کمپنیاں ہی تیار کر رہی ہیں اورجو ہنگامہ نجی چینلز پر بریا ہے وہی پی ٹی وی پر بھی ہے۔ اس وقت پی ٹی وی معیار پر سمجھوتا کر چکا ہے اور ایسے میں اگریں ٹی وی مثبت فکر کے حامل کھیل بھی پیش کرے تو وہ بھی اب اس نگار خانے میں اپنا وقار گنوا دیں گے۔ بقول انور سجاد: بہتر انداز فکر اور مثبت روپوں کے حامل ساجی حقیقتوں کی عکاسی کرنے والے ڈراموں کی مثال بالکل ایسے ہی ہے جیسے سگریٹ کا خوبصورت اور پرکشش اشتہار اور آخر میں

وزارت صحت کی تنبیہ جس کی کوئی اہمیت نہیں۔<sup>اس</sup>

محمد سلمان بهٹی ۳۲۱

فی الوقت پی ٹی وی اپنی ڈراما پروڈ کشن نہیں کر رہا۔ جو تھیل پی ٹی وی پر پیش کیے جا رہے ہیں وہ پی ٹی وی نجی ڈراما ساز کمپنیوں سے خرید رہا ہے۔ البتہ پی ٹی وی تھیل خرید نے کے لیے تکنیک اور فنی امور پر سمجھوتا نہیں کرتا البتہ موضوع میں وہی کیسانیت موجود ہے جو نجی ٹی وی چینلر پر پیش کیے چانے والے کھیلوں میں ہے۔ پی ٹی وی کے لیے اب اس شور میں اپنا کھویا ہوا مقام دوبارہ حاصل کرنا بہت مشکل اور محنت طلب ہے۔

یی ٹی وی لا ہور اور کراچی مرکز کونجی چینلز کے ساست دانوں اور سیٹھوں نے جس طریقیۃ کار کے تحت منجھے ہوئے ہدایت کاروں سے خالی کیا وہ داستان بھی دلچیپی سے خالی نہیں۔ نجی چیناز نے ان ہدایت کاروں سے کوئی تخلیقی کام تو نہیں لیا لیکن انھیں بھاری معادضو ں کے عوض اپنے چینلز میں ملازمتیں ضرور دیں۔ پی ٹی وی سے ریٹائر ہونے کے بعد پا گولڈن شیک ہینڈ لے کران چینلز سے وابستہ ہونے برتویی ٹی وی کے ہدایت کاروں کے بھاگ جاگ اُٹھے۔ ڈراما نگارتو پہلے ہی ان چینلز کے دام میں آچکے تھے۔ جب بیٹھے بٹھائے ہن برسے تو کسے پڑی ہے کہ وہ ذہنی وجسمانی مشقت کا بوجھ اٹھائے۔ ان چینلز کا مقصد پی ٹی وی کوتخلیقی مزاج رکھنے والے افراد سے خالی کرنا تھا جس میں وہ کامیاب ہوئے۔ ابتدا میں خجی طور پر تیار کیے گئے کئی کھیلوں کی کامیابی کا سہرا پی ٹی وی کے ڈراما نگاروں کے سربی جاتا ہے جنھوں نے نئے ہدایات کاروں کے باوجود بہترین کھیل پیش کیے۔ لیکن میہ ذہن نشین رہے کہ ان ہدایت کاروں کو پس بردہ پی ٹی وی کے ہدایت کاروں کا تعادن بھی حاصل رہا۔ اس وقت نجی ٹی وی چینلز کے بروڈیوسرزیا ڈائریکٹر حضرات ڈرامے کی جدید تکنیکی ضروریات سے تو بخو بی آگاہ ہیں لیکن ان میں سے بہت سوں کا ڈرامے کی اہمیت، موضوع کی حساسیت اور اداکاری کے معاملات سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔ ایسی صورتحال میں پی ٹی وی اگر اپنا کمشدہ مقام دوبارہ حاصل کرنا حابتا ہے تو اسے ماضی کی حانب ضرور رجوع کرنا ہوگا، جہاں اسے اپنی روایت مستعار لیے بغیر جارہ نہیں، پھر جدید ٹیکنالوجی کے استعال سے داقف افراد کی کھیپ بھی تیار کرنا ہو گی۔ اس کے علاوہ پروڈ پیسرز کی بھرتی بھی ضروری ہے جو ڈرامے اور اس ذریعہ ابلاغ کی اہمیت اور پیشہ ورانہ معاملات سے بخونی آگاہ ہوں، تا کہ پی ٹی دی خچی کمپنیوں سے ڈراما خریدنے کی بجائے اپنے دسائل کا استعال کرتے ہوئے اپنی ہی

پروڈ کشنز پر وقت صرف کرے اور بیرتمام اقد امات حکومتی معاونت کے بغیر نا قابل عمل بیں۔ سرکار دھونس سے بجلی کے بلوں کے ذریعے پی ٹی وی فنڈ کی کٹوتی تو کرتی ہے لیکن اپنے فرائض سے غافل دکھائی دیتی ہے۔ سرکار کی ذمہ داری صرف حید کر کو لائسنس جاری کرنا ہی نہیں بلکہ ان حین کر پیش کیے جانے والے ڈراموں اور پروگراموں کی دکھ رکھ بھی سرکار کے ذمے ہے۔ خمی حین کر ہوں یا سرکاری، صرف اپنی اقد ار و روایات اور سابری خوبصور تیوں اور قباحتوں کو پیش کرنے والے کھیلوں کو ہی فروغ دیا جانا چا ہے۔ اگر م مغرب کی تقلید کریں گے تو ان سے سبقت لے جانا تو فی الحال ہمارے بس کی بات نہیں پھر بھارت م مغرب کی تقلید کریں گے تو ان سے سبقت لے جانا تو فی الحال ہمارے بس کی بات نہیں پھر بھارت کی لفتل تو زہر قاتل ہے کیونکہ یوں ہم نقل در لفتل کے مرکب ہو رہے ہیں۔ اگر اس وقت ہما یہ ملک تستاج کی ٹی ڈی وی ایسا جین ہے جس آن تھی کرنے طاقت ور اقدار اور تر بند یہ کا سے نہیں کھر بھارت سے تعلیم کر کی ٹی وی ایسا چین ہو جس آن تو تو ہم اپنی طاقت ور اقدار اور تہذیب کا سہار کی ان کر ار ایسے تھیں نشرنہیں کیے جاتے بھی کڑی کر کہ اوران افراد کر بید کے تمام افراد کی بیٹ کر دیکھ سے تو ہیں، اس پر کم از کم ہم ترفین کی نظرین ہوں ہی تو جس آن بھی کہ تمام افراد کی مرکب ہو رہے ہیں۔ اگر اس وقت ہما یہ ملک ایسے تھیں نشر نہیں کیے جاتے جنھیں دیکھنے کے دوران افراد کر بنہ ایک دوسرے سے نظریں چراتے کھریں۔ میتو کی ٹی ڈراما ایس ای کر از کم دوران افراد کر بید ایک دوس کے میں افراد کر بی ایک دوسرے سے نظریں چراتے کھریں۔ میں نشر نہیں کیے جاتے دوس کو ایس تو ہوں تا تو دوران افراد کر بید ایک دوسرے سے نظریں چراتے کھریں۔ میتو کر کہ کر کی تعلیم کر ہی ہو کو کر ایا نہ کی دوران افراد کر بی مائی دوس ہو ہوں کی دوسرے میں دولوں کی دورہ میں کہ میاری کھیلوں کے علاوہ پی ٹی وی نہ کر تو میں میں میں میں کر میں ہوں ہیں کہیں ہوں ہوں کی کر کہ کہ کرند کی کہ کرتا دکھائی دوسرے سے نظریں کر میں میں کر کو ہو کی کہ کر ہوں کی کہ کر ہو کوں کی کر کر کہ ہو کہ ہو ہوں کی کہ کہ کر کر کہ دیکھ کر کر ہو کو کی نہ کر کہ دو کر ہے ہو کو کی کر کہ ہو ہو ہوں کہ نہ کہ کہ ہو دوراہ دیکھا گوراں ہو کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ ہو کہ ہو ہو ہو ہو غون تفری کر کے دو کر ہو کہ کہ کہ ہو ہو ہو ہو کہ ہو ہوں کہ دو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو دی ہو ہو ہو ہ

اس وقت پی ٹی وی ڈرام کو اپنے اصل مقام پر لا کھڑا کر نا ایہا ہی ہے جیسے ایک زمین بوس عمارت کو از سر نو تغییر کرنا۔ تخریبی عمل میں تو چند لمحات صرف ہوتے ہیں لیکن، تغییر نو میں صدیاں صرف ہو جاتی ہیں۔ یہی حال تہذیب و اقدار کا ہے۔ ایسی کو تا ہیاں جن سے قو موں کی اخلاقی قدر یں پامال ہوں اور اصلاح کے در بند ہو جائیں ایک نا قابل معافی جرم ہے۔ بحیثیت مجموعی ٹی وی ڈراموں کے زوال کی بنیادی وجہ ٹی وی سے متعلق ارباب حل وعقد کا تصور ہے۔ جب ٹیلی ویژن کا آغاز کیا گیا تو اس کے معنی شے قومی و اجتماعی شعور بیدار کرنا، لوگوں کو اس ذریعے کا استعال کرتے ہوئے بہترین انداز سے سابتی اور قومی ضروریات سے آگاہ کرنا اور انھیں ملک و قوم کے لیے زیادہ باشعور اور فعال

بدلے۔ اب ٹیلی ویژن کا مقصد محض اشتہارات حاصل کر کے زیادہ سے زیادہ روپیہ کمانا ہے۔ اس سے قطع نظر کہ ہم اس کی کیا قیت ادا کر رہے ہیں؟ اب سنجیدہ مذاق اور معاشرتی موضوعات پیش کرنے والے ڈراما نگار نایبر ہوتے جا رہے ہیں۔ اس وقت زبادہ تر اردو ڈراما گھر کی جار دیواری میں ہونے والی سیاست کے اکھاڑے سے زیادہ کچھنہیں۔ جو اس فن میں ماہر ہیں انھوں نے بھی فن کے تقاضے بالاے طاق رکھ دیے ہیں اور جو نو آموز ہیں ان کی تربیت کا کوئی ادارہ ہمارے ماں موجود نہیں۔ جب غیر معیاری ڈراما تیار کر کے زیادہ مالی فائدہ حاصل کیا جاسکتا ہے تو محنت اور کگن سے کام کیوں کیاجائے؟ کیوں ڈراما نگار ساجی اقدار کی پیشکش کا بیڑہ اٹھائے۔ فی الوقت ہمارے ٹی وی ڈراموں میں بیرونی ثقافت کی تقلید پر بہت زورصرف کیا جا رہا ہے پھرموضوع ہی نہیں بلکہ ڈرامے کا ہرفنی ضابطہ مجھی شکست خوردہ دکھائی دیتا ہے۔ پی ٹی وی کے پروڈ بیسرز ڈراما تیار کرنے میں ہرگز دلچی پنہیں رکھتے اور نہ ہی ان کے مزاج میں ڈرامے سے وابستگی ہے۔ جب حالات حاضرہ کے ڈراما نما پروگرام یا خبر نامے جیسے ڈرامے سے کام چل سکتا ہے تواصل ڈراما تیار کرنے کی سر درد کیوں لی جائے۔ اور اگر ڈراما پیش کرنا ضروری ہے تو اس کے لیے خجی ڈراما ساز کمپنیوں سے ڈراما خریدنا کوئی مہنگا سودانہیں۔ اول تو یی ٹی وی کا کوئی مرکز ڈراما تیار نہیں کر رہا اور اگر کبھی کوئی بھولا بھٹکا ڈراما نگار پی ٹی وی کے سمی ہدایت کار تک رسائی حاصل کر ہی لے تو وہ ڈراما نگاروں کوعموماً ایسی سنبیہ کرتے میں کہ :''کھیل میں بیرونی مناظر نہ رکھیے' اور '' کردار بھی کم سے کم ہون' ، میک ای محض اپنے آپ کو نمایاں کرنے کے لیے کیا جا تا ہے نہ کہ کیمرے، منظر اور ماحول کی مناسبت سے۔ پی ٹی وی اور خجی سیکٹر دونوں ایسے ہی رویوں کی تر ون کمیں پیش بین میں یہی وجہ ہے کہ یی ٹی وی پر پیش کیے جانے والے کھیلوں میں بھی سکیانیت در آئی ہے۔ نئی تکنیک متعارف ہو چکی، موضوعات بدل گئے، مسائل کی بھی کئی اور شاخیس نمودار ہو چکیں، ایسے میں ہمارا ڈراما کیا کردار ادا کر رہا ہے؟ ڈرامے کو محض بھونڈی نقالی اور فیشن شو بنا کر فن کے اصل تقاضوں کو بالاے طاق رکھ دیا گیاہے۔ اب ہمارے ڈرامے کے موضوعات ہمارے درمیانے اور نجلے طقے کی زندگی سے لگانہیں کھاتے۔ ان کے معادِ زندگی، میائل اورالجھنوں کو اپنے کھیلوں میں جگہ ہی نہیں دی جاتی۔ پی ٹی وی کے گذشتہ ڈراموں میں نئے خیال، نئ فکر اور موضوعات کی جدت موجودتھی۔

آج ہمارے نجی ٹی وی چینلر بیرونی ٹی وی چینلر کی نقل میں مصروف میں اور پی ٹی وی ہمارے نجی ٹی وی چینلر کی نقل میں۔ ایسے میں اپنی شناخت کیسے زندہ رہ پائے گی؟ اگر پی ٹی وی اپنی شناخت زندہ رکھنا چاہتا ہے تو اسے نجی ٹی وی چینلر کی تقلید سے ہٹنا ہو گاتبھی پی ٹی وی ڈراما اپنا کھویا ہوا مقام پھر سے حاصل کر پائے گا۔صورتحال نازک ہے لیکن ہمیں ناامید نہیں ہونا چا ہے کیونکہ ''زندگی کے حادثات اور نشیب و فراز قوموں کی زندگی میں نئی نئی وارداتیں وارد کرتے رہتے ہیں۔ ہمارے ہاں بہت دنوں سے ایک ٹھر اؤ کی کیفیت ہے۔ شاید کوئی تبدیلی آئے جس سے ادب کی نئی راہیں کھلیں گی تو پھریفینا ڈراما

### حواشي و حواله جات

- \* اسىئىنىڭ پروفيسر، شعبَهُ أردو، يونى درشى اوف ايجوكيشن، لوئر مال كيمپس، لا ہور۔
- ا۔ جارح تفامس کیورین(George Thomas Kurian)، Encyclopedia of the Third World، جلد دوم (لندن:منسیل بیلشنگ کمیٹر، ۱۹۸۴ء)۔
  - ۲۔ صدرایوب خاں، خطاب، روزنامہ نوائے وقت (۲۷ نومبر ۱۹۷۴ء)
  - ۳۔ Nippon Electrical Company ایک جاپانی ٹیلی ویژن کمپنی تھی۔
- ۲۔ پیمعلومات نسرین پرویز کی کتاب پا کسستان ٹیلی ویژن ڈراما اور سماجی تبدیلیان سے اخذ کی گئی ہیں۔ اس سلسلے میں، ڈاکٹر انور سجاد اور شوکت زین العابدین کی رائے بھی یہی ہے جس کا اظہار ان دونوں حضرات نے اپنے مکالموں میں بھی کیا جو راقم نے ان کے ساتھ کیے۔ اس لیے نسرین پرویز کے علاوہ ان دونو ں حضرات سے کیے گئے مکالموں کے بعد اس رائے کی صحت میں کوئی گنجائش باقی نہیں رہتی کہ نجمہ فاروقی کا کھیل'' نذرانہ' پی ٹی وی، لا ہور مرکز کا پہلا کھیل قعا۔
  - ۵\_ اشفاق احمه، انٹر ویو، مخز ونه، محمد سلمان بھٹی، ۱۲ جولائی ۲۰۰۲ء۔
  - ۲- ابصار عبرالعلى، كيسسر كيسسر لو ت (لا بور: سلَّ ميل يبلي كيشنز، ۱۹۸۲ء)، ص ن-
    - ۷۔ ابصار عبد العلی، انٹرویو بخزونہ جمد سلمان بھٹی، ۲۵ ستمبر ۲۰۰۲ء۔
    - ۸ \_ اشفاق احمد، انٹر ویو، مخزونہ، محمد سلمان بھٹی، ۱۲ جولائی ۲۰۰۲ء۔
  - ۹- نرین پویز، پاکستان ٹیلی ویژن ڈراما اور سماجی تبدیلیاں (کراچی، ۱۹۹۹ء)، ص۵۰-
    - ۱۰ ایوب خاور، انٹرویو، مخزونه، محمد سلمان بھٹی، ۲۷ جولائی ۲۰۰۲ء۔
  - اا۔ انور سجاد، انٹرویو، مخزونہ، محمد سلمان بھٹی، ۷ے جولائی ۲۰۰۲ء ؛ اور فاروق ضمیر، انٹرویو، مخرونہ، محمد سلمان بھٹی، ۲ جون ۲۰۰۹ء۔
    - ۲۱۔ جمیل ملک، انٹرویو، مخزونہ، محمد سلمان بھٹی، ۲۹ جون ۲۰۰۲ء ۔

بذیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

- جميل ملك، انثرويو، مخزونه، محمد سلمان بھٹی، ۲۹ جون۲۰۰۲ء ۔ \_11
  - تېرە، دى پاكستان ئائمز (**۵ نومبر ۱۹۹**۱ء). \_11
  - تمره، دى پاكستان ٹائمز (٢ نومبر١٩٩٢ء)-\_17
- ۲۴ بهتی ۲۶ ۲۹ ۲۹ -۲۷ ۲۷ ۲۷ مشاق نذیر احم، دی پا کستان ٹائمز (۲ نومبر،۱۹۹۲ء)۔ شوکت زین العابدین ،انٹرویو، مخزونه، محمد سلمان بھٹی ۲۵۰ جولائی ۲۰۰۲ء۔
  - انورسحاد ، انٹرویو، مخز ونہ، محمد سلمان بھٹی، ۷ جولائی ۲۰۰۲ء۔
    - محمود عالى،انٹرویو،مخز دنہ، محمد سلمان بھٹى،۲۵ جولائى ۲۰۰۲ء۔
  - امجد اسلام امجد، انٹرویو، مخزونہ ، محمد سلمان بھٹی ، ۲۱ جون ۲۰۰۲ ء۔ \_17
- https:/en.wikipedia.org/wiki/List\_of\_televisio\_stations\_in\_Pa kistan. 11 November \_19 2015
- ید گفتگو فردوں جمال نے گورنمنٹ کالج یونی ورشی میں اپریل ۲۰۱۳ء کو پیش کیے جانے دالے سالاند ایٹی تھیل'' مختار نامد' \_"\* کے اختیام پر کی۔
  - انور سجاد، انٹرویو، مخزونہ، محمد سلمان بھٹی، ۷ جولائی ۲۰۰۲ء۔ \_٣1
  - شوکت زین العابدین ،انٹرویو،مخز ونہ، محمد سلمان بھٹی،۲۵ جولائی ۲۰۰۲ء۔ \_٣٢

#### مآخذ

עדע

احمه،اشفاق\_انٹرویو،مخزونه،محمد سلمان بھٹی۔11 جولائی ۲۰۰۲ء۔ احمر، خالد - تبحره - دى پاكستان ٹائمز (۳۱ اگت، ۱۹۷۹) -احمد، مشاق نذیر۔ دی پاکستان ٹائمز (۲ نومبر، ۱۹۹۲ء)۔

امجد، امجد اسلام - انٹرویو، مخزونہ، محمد سلمان بھٹی -۲۱ جون ۲۰۰۲ء -

برقي ماخذ

 $https:/en.wikipedia.org/wiki/List\_of\_televisio\_stations\_in\_Pakistan.$ 

محمد رفيق الاسلام \*

# فسانة عجائب: ما بعد الطبيعياتي مطالعه

فسان ی عبدان با عبدان کا شمار اُردو کی معروف ترین داستانوں میں ہوتا ہے۔ یہ مرز ارجب علی بیک سرور (م ۱۸۲۹ء) کی اوّلین داستان ہے جو نہ صرف خود معروف ہوئی بلکہ اِس نے این تخلیق کار کی شہرت کو بھی چار چاند لگا دیے۔ ڈاکٹر نیر مسعود رضوی نے بجا لکھا ہے: فسان با عجائب سرور کا پہلا تجربہ تھا اور اِس میں اُن کو اتی زبردست کا میابی حاصل ہوئی کہ وہ اگر اِس کے بعد پچھ بھی نہ لکھتے تو بھی اُن کی شہرت میں کوئی کی نہ آتی اِس لیے اُن کی کوئی دوسری کتاب شہرت و مقبولیت کے میدان میں فسان یا خسان کا

رجب علی بیگ سرور ۲۰۰۰ار بسط ابق ۸۷–۸۵ کاء میں ککھنو میں پیدا ہوئے اور وہیں نشود نما اور تعلیم و تربیت پائی۔ اُن کے والد کا نام مرزا اصغر علی بیگ تھا۔ سرور عربی و فارسی میں اچھا دخل رکھتے شیخے اور اپنے زمانے کے مشہور خطاطوں میں شار کیے جاتے تھے۔ اِس فنِ خطاطی میں وہ حافظ ابرا ہیم کے شاگرد تھے۔ موسیقی سے بھی علمی اور عملی دونوں طور پر بخوبی واقف تھے۔ فنِ شعر میں آغا نوازش (۲۸۰۰ – ۱۵۸۷ء) تلمیذِ میر سوز (۲۲۷ – ۱۹۵۹ء) کے شاگرد تھے۔ مرزا غالب (۷۵ – ۱۹۸۹ء) اور شرف الدین میر طمی (م۲۵ ماء) اُن کے دوستوں میں شامل تھے۔ بعض اہل ادب نے کان پور کو اُن کا وطن بتایا ہے جو اِس کیے بھی درست نہیں کہ کو تی اپنے

محمد رفيق الاسلام ۲۹

مذکورہ بالا بیان سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ فسانہ ی عبدائب ان کی طبع زاد داستان ہے۔ اُردو داستان کے تمام محققین و ناقدین بھی اِسے سرور کی طبع زاد داستان ہی قرار دیتے ہیں لیکن سیر بھی حقیقت ہے کہ سرور نے اپنی اِس داستان کے لیے واقعاتی مسالا اُردو کی دیگر داستانوں سے مستعار لیا ہے۔ اُردو کی چند معروف و غیر معروف داستانوں کے واقعاتی عناصر کا سراغ فسانہ عبدائب میں بخوبی لگایا جاسکتا ہے۔ ڈاکٹر گیان چند دوسری داستانوں اور فسانہ عبدائہ عبدائب میں مماثلتیں بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

فسانۂ عجائب تصنیف کرتے وقت سرور کی نظر میں تمام رائج الوقت قصے تھے۔ اُنھوں نے خاص طور پر گلشن نوبہار، بہار دانش، پدماوت اور داستان امیر حمزہ سے اپنا چراغ روثن کیا۔ غرض فسانۂ عجائب کا ہم واقعات میں تبدیلی قالب کے علاوہ کوئی ایسا خیال نہیں جو فرسودہ قصوں سے متاز ہو۔ ۲

اگرچہ پلاٹ کے اعتبار سے بہت سے ناقدین نے فسان یہ عجائب پر اعتراض اُٹھایا ہے۔لیکن اِس داستان کی خوبی اور شہرت کا سبب پلاٹ یا قصے سے زیادہ اِس کا اُسلوب ہے۔ اِس اُسلوب کے پیچھے داستان نگار کی شعوری مساعی کا دخل ہے جو اُس نے اپنی داستان کو میر امن کی باغ وبہ ار سے بہتر بنانے کے لیے کی ہے۔ اِس پر مشترا دسرور کی جو دت طبع ، بذلہ شجی ، بے ساختگی اور معاشرتی مرقع نگاری ہے جس نے اِسے بام عروج پر پہنچا دیا ہے۔ سید وقار عظیم کا تبصرہ قابلی توجہ ہے : فسان معاشرتی مرقع نگاری ہے جس نے اِسے بام عروج پر پہنچا دیا ہے۔ سید وقار عظیم کا تبصرہ قابلی توجہ ہے : معاشرتی مرقع نگاری ہے جس نے اِسے بام عروج پر پہنچا دیا ہے۔ سید وقار عظیم کا تبصرہ قابلی توجہ ہے : میں ان معادر میں نے ایے بام عروج پر پہنچا دیا ہے۔ سید وقار عظیم کا تبصرہ قابلی توجہ ہے : میں ان عجائب کا مصنف تو اپنے لیے اُزل سے حیات جاودانی کی دستاویز لے کر کی بدولت ۔ اِس لیے کہ قصے کے نظم نظر سے فسان یا عجائب میں کوئی ایسی بات نہیں جو دوسری داستانوں میں نہ ہو۔ بلکہ وہ طبع زاد داستان ہونی ایسی بات داستانوں سے کم تر درج کی ہے جو فارس سے اُردو میں منتقل کی گئیں۔ اِس کی بقل مزاح اور لطافت طبع کو بہت بڑا دخل ہے۔ ماحول سے گہرے ربط اور لگا ڈاور اُس کی بقا مزاح اور لطافت طبع کو بہت بڑا دخل ہے۔

اردو کی دیگر داستانوں کی طرح فسان ای عجائب بھی مابعد الطبیعیات کے زیرِ اثر آگ بڑھتی نظر آتی ہے۔ داستان نگار اور کردار چونکہ مسلمان ہیں اِس لیے اِسلامی مابعد الطبیعیات کے اثرات سے انکار ممکن نہیں۔ وجودیات کے ضمن میں اِسلامی تصورِ خدا موجود ہے۔ داستان کے تمام کردار خواہ انسان ہوں یا غیر فطری عناصر اور پرندے سب ذات واحد پر کامل یقین رکھتے ہیں جو سب کی پالنہار، رزق، اولاد، حیات و ممات کی مالک اور سمیتے و بصیر ہے۔ وجودیاتی نظر یات کے ضمن میں داستان نگار ن اللہ علی کل میں قدیر۔<sup>۸</sup> ان اللہ علی کل میں قدیر۔<sup>۸</sup>

اِنسان اپنی حاجتوں اور ضروریات کی تکمیل میں جب اپنی کاوش کو بارآور ثابت نہیں پاتا تو اِس ماوراء النظر ذات سے امید لگاتے ہوئے دستِ دعا دراز کرتا ہے۔ یہاں دعا وَں کے لیے بھی قرآنی آیات کا سہارا لیا گیا ہے:

نقذریر پر ایمان کے ساتھ ساتھ کرداروں میں توہم پر ستانہ خیالات بھی ملتے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ داستان نگار کا خیال ہے کہ طبعی اجسام کے ماوراء الطبق برے اثرات بھی اِنسان کے نصیب پر مرتب ہوتے ہیں۔ یہ بدشگونی کے واقعات عام طور پر اِنسان کے ساتھ اُس وقت پیش آتے ہیں جب اُس کے ساتھ یا اس کی کسی عزیز ہستی کے ساتھ کوئی ناخوشگواری متوقع ہوتی ہے۔ جب جان

جاد دگروں، جنات اور مافوق الفطری آفات سے مقابلہ کرنے کے لیے مرکزی کردار میں جوخوبی اور قوت

محمد رفيق الاسلام ٣٣٣

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

マエコ

ہونی چاہیے وہ جانِ عالم میں مفقود ہے۔ جادوئی ماحول بھی اُس قدر زور آ ور نہیں جتنا کہ ہونا چاہیے۔ آرز و چودھری کی تنقید بجا ہے: فسان محجائب کا جادوئی ماحول اور طلسی فضا بھی بے رنگ ، بھیکی بھیکی اور دھند لی دھند لی ہے۔ ساحر اور جادو گر نیاں تو ہیں لیکن نحیف و ناتواں، اِن میں وہ رعب و دہد ہنہیں جو جادو گری کی آبروہے، فوق فطرت عناصر یہاں تک کہ ہیرو بس یونہی سا دہد ہنہیں جو جادو گری کی آبروہے، فوق فطرت عناصر یہاں تک کہ ہیرو بس یونہی سا ہے، اِس میں دوسری داستانوں والا دہ خر نہیں۔ ۲۲ اِس داستان کا تصورِ زمان و مکان بھی دیگر متقدم داستانوں سے مشاہ ہے۔انسان کا مکان پر تصرف اور اُس کے لیے فاصلوں کا مٹ جاناوہ تصور ہے جو اُردو داستانوں میں عام پایا جاتا ہے۔ اِس کے لیے داستان نگار کسی نہ کسی غیر فطری عضر کو درمیان میں لا کر فاصلے سمیٹ دیتا ہے۔ بھی تو مرکز ی

کرنے لگا۔

روح ما بعد الطبیعیات کا اہم اور دلچ پ موضوع ہے۔ اس موضوع کو غیر عقلی رنگ دے کر داستان میں اس طرح پیش کیا گیا ہے جیسے روح کا منتقل کرنا نہایت آ سان اور انسانی فعل ہے۔ اِسلامی عقیدہ ہے کہ روح کا انسانی جسم میں آنا اور جانا صرف امر خدائی ہے۔ جب کہ ہندی عقیدہ ہے کہ سادھو، پنڈت اور جوگی ارتفاع طاقت روحانی کے سبب اپنی روح پر قابو پا لیتے ہیں اور پھر وہ جس مردہ جسم میں چاہتے ہیں اپنی روح منتقل کر لیتے ہیں۔ اُردو کی ہندی الاصل داستانوں طوط کہ کہ اندی ، بیتال چیس پند یہ اور جوگی ارتفاع طاقت روحانی کے سبب اپنی روح پر قابو پا لیتے ہیں اور پھر وہ جس مردہ جسم میں چاہتے ہیں اپنی روح منتقل کر لیتے ہیں۔ اُردو کی ہندی الاصل داستانوں طوط کہ کہاندی ، بیتال پچیس ، سنگھاسن بتیس میں یہ نظر پر عموماً پایا جاتا ہے۔ یہاں شہرادہ جان عالم بھی اِس فن ہے آگاہ ہے۔ وہ کہتا ہے: جس کے قال میں چاہوں اپنی روح لے جاؤں۔ <sup>۲۲</sup> بتیاں ہے کہ روح جان عالم بھی اور ہوں ہوں این روح کے جام پر شہرادہ زمین پر لیٹا، بندر اٹھ کھڑا ہوا، فوراً وہ کور نمک زمین پر گرا، اپنی روح جان عالم کے قالب خال میں لا کھڑا ہوا، اوراً وہ کور نمک زمین پر گرا، اپنی روح جان کے دریا میں تی جی کہ دیا۔<sup>۲۵</sup> تبریلی قالب کے اِس نظر ہے ای نظر ہے کو در سے داستان نظر نے واقعات قصہ کو آگے ہوں

شہر یکی قالب کے اِس تطریحے کے ذریعے داستان نگار نے واقعات قصہ تو الے بڑھائے اور تجس کی فضا قائم کرنے کا کام لیا ہے۔ تبدیلی قالب کا بیعمل اپنے اندر گہری معنویت بھی رکھتا ہے کہ انسان کو اپنے مقصد میں کامیابی اور حصولِ مراد کے لیے ہر انتہائی قربانی سے گذرنا پڑتا ہے۔ کبھی کبھی بیانسان کی اپنی ذات کی قربانی بھی ہوسکتی ہے۔

خیر و شر کے ساتھ ساتھ حسن و جمال بھی فلاسفۂ یونان اور اُن کے مابعد فلاسفہ میں ایک مقبول مابعد الطبیعیاتی مبحث رہا ہے۔ اُدب خواہ شاعری ہو یا نثر ذکرِ جمال کے بغیر منازلِ ارتقا طے نہیں کرسکتا۔ داستان کی بنیاد ہی جمالیات پر ہوتی ہے۔ جمالیات کے ضمن میں اگرچہ مادی اور طبعی چیزوں کا تذکرہ کیا جاتا ہے مگر اُس کے اثرات غیر طبعی اور مابعد الطبیعیاتی ہوتے ہیں۔ تخیل کو مہمیز کرنے اور

شنم ادہ جانِ عالم بھی نادیدہ محبوب کا عاشق ہو کر راوِعشق اختیار کرتا ہے۔ وہ مال و دولت اور سلطنت کسی بھی چیز کی پروانہیں کرتا اُس کے پیشِ نظر مقصد حصول محبوب ہی ہے جس کے لیے وہ آنے والی مشکلات سے نبرد آ زما ہوتے ہوئے منزل کی طرف بڑھا چلا جاتا ہے۔ اُس کے راستے میں ہر طرح کی رکاوٹیں آتی ہیں۔ کبھی جنات اور پریاں، کبھی جنگل اور جنگلی بلائیں، کبھی شہپال جادو گر کی بیٹی اور م مجمعی ملکہ مہر نگار جیسی حسین شنزادی، مگر شنزادے کا مقصد نہ تو حصولِ دولت ہے اور نہ ہی حصولِ حسن، وہ ایک نادیدہ بستی پر عاشق ہے اور اُسی کا حصول اُس کا نصب العین ہے تبھی تو وہ شہپال جادو گر کی بیٹی کو انکار کرتے ہوئے کہتا ہے: یہی شرطِ محبت ہے کہ ایک شخص کا نام خراب کرے، جہاں آ ساکش ملے، وہاں بیٹھ رہے؟ فکر سلطنت، جنتوے دولت میں سربہ صحرانہیں ہوا ہوں، جو تیری جاہ و ثروت پر اکتفا کروں۔ تبھے معلوم ہوگا اللہ کی عنایت سے گھر کی حکومت چین کرنے کو کافی تھی۔ 19

جانِ عالم کے اِس جواب سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ نہ تو فنہم وفر است سے عاری ہے اور نہ ہی حسن کا پیجاری ہے۔ وہ ایک اییا جی دار شخص ہے جسے ایپنے مقصد سے عشق ہے اور حصولِ مقصد میں آنے والی کوئی بھی رکاوٹ اُسے گوارا نہیں۔کلثوم نواز کا بیا اعتراض بے جا ہے کہ: جانِ عالم ایک اییا شنرادہ ہے جو صرف ایک پرندے کی شہ پر گھر بار، ماں باپ، ملک ومال اور چیتی بیوی کو چھوڑ کر انجمن آراپر نادیدہ عاشق ہوکر جنگلوں کی خاک چھانے کے لیے نگل کھڑا ہوتا ہے۔ ۲

نادیدہ ہت کا عشق اور پھر اُسی عشق میں راہ مسافرت اختیار کرتے ہوئے جنگلوں کی ''خاک چھاننا'' اِسلامی تصوف کی چودہ سوسالہ تاریخ کا قیتی اثاثہ ہے۔ اِسلامی تاریخ تصوف میں حضرت ابراہیم بن ادھم سطح جنہ بزرگ کا نام بھی آتا ہے جو شاہ وقت تھ مگر عشق الہٰ میں سلطنت چھوڑ کر جنگلوں کی طرف نگل گئے اور اُحد اُحد پکارتے پھر ے۔ جان عالم کے کردار پر بھی اِسلامی تصوف کے اثرات ہیں۔ تاج وتخت چھوڑ نا، اللہ کی مدد پر بھروسا رکھنا، جاہ و مال کی طمع کا دِل سے نکال دینا اور شرکی نمائندہ طاقت کو شکست دینا وغیرہ وہ علامتیں ہیں جو جان عالم کے کردار پر بھی اِسلامی تصوف کے اثرات کہ پروفیسر رفیع الدین ہاشی نے جان عالم کے کردار کو ایک تمثیلی کردار قرار دیا ہے۔ سے سب ہے ہیں کہ فسان یہ عجمائی کا تصور علامتیں ہیں جو جان عالم کو صوفی منش بھی ثابت کرتی ہیں۔ یہی سب ہے کہ پروفیسر دفیع الدین ہاشی نے جان عالم کے کردار کو ایک تحقیلی کردار قرار دیا ہے۔ اس میں سب ہے ہیں کہ فسان یہ عجمائی کا تصور علی اور دیکر داستان است کرتی ہیں۔ ہیں سب ہے کہ پر وفیسر دفیع اور نے آئین اس داستان میں جہاں قرآنی آیات اور اِسلامی عقائد و نظریات کے ذریعے اِسلامی مابعدالطبیعیاتی عناصر کو شامل رکھا گیا ہے وہاں روح اور مافوق الفطری عناصر کے ضمن میں ہندی مابعدالطبیعیاتی تفکرات بھی شامل کر دیے گئے ہیں۔ حسن وخوب صورتی سے متاثر ہو کر عشق و محبت جیسے فطری اور روحانی جذبے کی شدت اور پھر اِس جذبے کے بل بوتے پر شرکی قوتوں کو شکست دیتے ہوئے خیر کی کامل فتح داستان کو زیادہ دلچ سپ بنادیتی ہے۔

# حواله جات و حواشي

|         | *    | استاد، شعبهٔ اردو، گورنمنٹ پوسٹ گریجویٹ کالج، بغداد روڈ، بہاول پور۔                                         |
|---------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7       | _1   | نیرمسعود رضوی، رجب علی بیگ سرور:حیات اور کارنام (الدآباد: شعبَّهُ أردو، الدآباد یونی ورش، ۱۹۷۷ء)،           |
| 3       |      | ص ۲۶۱_                                                                                                      |
| ٦<br>لا | _۲   | رام بابوسکسیند کے مطابق رجب علی بیگ مرورکا سال پیدائش ۲۰-۱۰۰۱۱ ۲۵ ج، بحواله تسادین ادبِ أردو ، ۳۸۴ - جب     |
| الاسلام |      | کہ ہم نے یہاں رشید حسن خاں کی تحقیق سے اتفاق کیا ہے، بحوالہ مقدمہ فسیادۂ عجائب ،ص۳۱۔                        |
| فيق     | _٣   | جميل جالبی، تاريخ ادبِ أردو، جلدسوم (لاہور بجلس ترقی ادب، ۲۰۰۲ء) بص ۲۰۲                                     |
| ţ       | ٩_   | رشید حسن خان، ''مقدمه''، فسادنهٔ عهجانیب از مرزا رجب علی بیگ سرور(لا ہور، مجلسِ ترقمی اوب، ۸۰ •۲۰ ء )، ص۳۲۔ |
| 8       | _0   | مرزا رجب على بيك مرور، فسهادة عة جانب، مدون رشيد حسن خال (لا ہور بخلسِ ترقَّى ادب، ٢٠٠٨ء )، ٢٢-٢٧-          |
|         | ۲_   | گیان چندمین، اُردو ک <sub>ی نث</sub> ری داستانیں( کراچی: انجمن ترقی اُردو پاک <b>تان،۱۹۱۹ء)،ص۳۴۴۔</b>       |
|         | _4   | سیر وقارعظیم، سماری داستانیں (لاہور: الوقار پلی کیشز،۱۰۰،۲۰۱۰)،ص۳۵۳_                                        |
|         | _^   | مرزا رجب علی بیک سرور، فسیادۂ ع <del>ہ</del> جائب، <b>مدون رشید<sup>ح</sup>سن خا</b> ل،ص۸•۱-                |
|         | _9   | اليغناً، ص ٣٣٢_                                                                                             |
|         | _1•  | الينيأ، ص ٣٣ _                                                                                              |
|         | _11  | اليفياً،ص٣٣٥_                                                                                               |
|         | _11  | اليضاً ، ص١٣٢_                                                                                              |
|         | _11" | اليغناً،ص ١٨٢_                                                                                              |
|         | ما_  | الينيأ،ص ١٩٨_                                                                                               |
|         | _10  | اليضاً،ص١٥٩_                                                                                                |
|         |      |                                                                                                             |

- ۱۲۔ ایضاً، ۱۶۳۔
- ∠ا۔ ایضاً<sup>،</sup>ص∧9۱۔

| ايضاً ،ص19هـ                                                                              | _1A  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| اليناً،ص ١٩٥_                                                                             | _19  |
| الينياً،ص+٢۵_                                                                             | _*•  |
| الينياً،ص ٢٨_                                                                             | _11  |
| آرزو چودهرمی، داستان ک <sub>ی</sub> داستان (لاہور بخطیم اک <b>یڑی،۱۹۸۸ء)،ص۲۳۴</b> ۔       | _rr  |
| مرزا رجب علی برگ سرور، فسانهٔ عجائب، مدون رشید <sup>حس</sup> ن خاں، ص۸۴-                  | _rr  |
| ایضاً،ص ۱۹۷                                                                               | _117 |
| ایضاً،ص ۱۹۸۔                                                                              | _ra  |
| الينياً،ص٨٣-                                                                              | _11  |
| ايضاً،ص 1۵۱۷_                                                                             | _12  |
| اييناً،ص ٢٥                                                                               | _17  |
| ايفناً،ص٢٢_                                                                               | _19  |
| کلثوم نواز، رجب علی بیگ سرور کا تہذیبی شعور(لاہور: <i>سلَّ م</i> یل پلی کیشز،۱۹۸۵ء)،ص۱۳۱۔ | _**  |

۳۱ \_ رفع الدين باشى، سرور أور فسانة عجازب (لا مور: سَلَّ مَكْ بلي كيشز، ١٩٨٣ء)، ص١٣٢\_

### مآخذ

جالبی، جمیل - تاریخ ادبِ اُردو - جلدسوم - لا ہور بجلس ترقی ادب، ۲۰۰۲ء۔ حین، گیان چند - اُردو کمی نثری داستانیں -کراچی: انجمن ترقی اُردو پاکتان، ۱۹۲۹ء۔ چود حری، آرزو - داستان کمی داستان - لا ہور بخلیم اکیڈی، ۱۹۸۸ء۔ خاں، رشید حسن -''مقدمہ'' - فسانۂ عجائب - از مرزا رجب علی بیگ سرور - لا ہور بجلس ترقی ادب، ۲۰۰۸ء۔ رضوی، نیر مسعود - رجب علی بیگ سرور : حیات اور کارنامے - الدا آباد: شعبۃ اُردواللہ آباد یونی ورخی، ۱۹۷۵ء۔ سرور، مرزا رجب علی بیگ - فسانۂ عجائب - مدون رشید حسن خال - لا ہور بجلس ترقی ادب، ۲۰۰۸ء۔ عظیم ،سید وقار - سماری داستانیں - لا ہور: الوقار پلی کیشز، ۱۰۰۶ء۔ نواز، کلتوم - رجب علی بیگ سرور کا تہذیبی شعور - لا ہور: سنگ میل پلی کیشز، ۱۹۸۵ء۔ پاشی، رفیع الدین - سرور اور فسانۂ عجائب - لاہور: سنگ میل پلی کیشز، ۱۹۸۵ء۔

طاهره صديقه \*

طابره صديقه ٢٢١

افتخار جالب (۱۹۳۱ء – ۲۰۰۳ء) دورِ جدید کے عہد ساز شاعر اور نظرید ساز نقاد تھے۔ دیومالا، لسانی فلسفہ اور نفسیات خصوصاً ان کی دلچیپی کے شعبے تھے۔ ان کی بہت می تنقیدی تحریر یں د یباچوں اور مطبوعہ مضامین کی صورت میں بھری ہوئی ہیں۔ نئی شاعری کے موقف اور نئی شعری لغت پر ان کی نثری تحریر یں اساسی حیثیت کی حامل ہیں۔ وہ مروجہ لسانی اسالیب کو مسمار کرنے اور نئے شعری اسلوب کے لیے تجرب کے اجتہاد پر زور دیتے ہیں۔ افتخار جالب اساطیری ذہنی ساخت کے باوجود عصری شعور کے حامل ہیں۔ زندگی کا چلن جن ہئیتوں میں منتقل ہوتا ہے وہ ان کی نظاموں سے شخفی نہیں بلکہ وہ خود ایسی جذباتی ہئیتوں کی تشکیل میں مصروف رہے جس میں عہدِ حاضر کا اسلوب زیست شامل

افتخار جالب اُردو شاعری میں لسانی تجربات کے ساتھ ساتھ نٹر میں بھی لسانی تشکیلات کو متعارف کراتے ہیں۔ وہ ابتدا ہی سے ادب کی تخلیق اور اس کی قرات میں زبان کو بنیادی حیثیت عطا کرتے ہیں۔ اُن کا خیال ہے کہ عظیم موضوعات کے اظہار کے لیے نئی زبان اور نئے اسالیمی تجربات کی ضرورت ہے کیونکہ زبان کثرتِ استعال کے باعث اپنی طاقت کھو بیٹھتی ہے۔ چنانچہ اُنھوں نے نظم و بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

نثر میں بیتبدیلی پیدا کی کہ دتی اور ککھنو کے لسانی نظام اور زبان کے طریقۂ استعال کو رڈ کرتے ہوئے زبان کا آزادانہ اسلوب رائج کیا۔

افتخار جالب نے اُردو نٹر میں تجرباتی بنیادوں پر چھے افسانے بھی تخلیق کیے جو کہ گور نمنٹ کالج لاہور کے مجلّہ راوی کے مختلف شاروں میں شائع ہوئے۔ اُنھوں نے ان افسانوں میں زبان و اسلوب کے اعتبار سے مختلف النوع تجربات کیے، جن میں سے ایک شاعرانہ نثر کا اسلوب خاص ہے۔ یوں معلوم ہوتا ہے کہ اُنھوں نے شعوری طور پر اُردو نثر کو شعری اسلوب میں تحریر کیا ہے۔ بطور نمونہ اُن کے افسانے ''ساتواں نیلگوں دائرہ'' کا بینکٹرا ملاحظہ تیجی:

> سینکڑوں ہی جنم میں تری راہ تکوں گی، ترا نام لے لیے جیوں گی۔ وہاں ساتوں نیلگوں دائرے کی حدوں میں تو کچھ بھی نہیں ہے۔ میں وہاں کی یک رنگ زندگی سے بیزار ہو کر بڑی مشکلوں سے، یہاں آئی ہوں ..... وہاں ساتویں نیلگوں دائرے کی حدوں میں تو کچھ بھی نہیں ہے۔ وہاں تجھ میں، مجھ میں، فنا میں تفادت نہیں ہے۔ فقط ایک حالت ہے، بک رنگ، لے کیف، حامد، مجھے وقت کی قید کی آرزوتھی،تمھاری طلب تقمی؟ شهصی بھی بھی عارضی زندگی کی تگ و دو کا احساس ہو گا۔ کبھی تم مجھے یاد کر کر راتوں کی نیندیں گنواؤ گے، س لو! مدن، او مدن، پیار کے دیوتا، مرے حال پرترس کھاؤ۔ میں جاہ بھرے دل کو لے کریہاں آئی تھی که بالم کو دیکھوں تو خود کو چھیاؤں، اسے اوٹ سے چوری چوری جو دیکھوں تو پھر آپ ہی آپ لاجوں مروں۔ اگر سامنے آبھی جاؤں تولب پرنجانے کوئی بات آئے گی بھی یانہیں۔ کہ جا ہوں تو گھبرا کے بولا نہ جائے جو بولوں تو کچھ بات بنے نہ پائے

طابره صديقه ٢٢٢

میں بیرجاؤلے کریہاں آئی تھی۔میرے حال پر ترس کھاؤمدن اومدن! پیارکے دیوتا۔<sup>ا</sup> علامت کو خیالات کے اظہار کے لیے استعال کرنے کاعمل کبھی جزوی طور پر کامیات نہیں ہوتا۔ افتخار حالب علامات کو قبول تو کرتے ہیں لیکن انھیں پاہم مربوط کرنے پر آمادہ نہیں ہوتے۔ وہ علامتوں کو آزاد اور خود مختار دیکھنا چاہتے ہیں کیونکہ ان کے نز دیک ان کا مقصد تخلیق کار کے فکری، جذباتی اور شخصی تجربے کی عکامی کرنا ہے لہذا علامت کا تجربے کی عکامی کے سوا کوئی اور کام نہیں ہے۔ جدید افسانے میں نثر کی منطق سے گریز ملتا ہے اور اس دور کا افسانہ شاعری سے قریب تر نظر آتا ہے۔ دلی کیفیات ومحسوسات کے اظہار کے لیے تخلیقی زبان اور اندازِ بیان استعال کیا جاتا تھا۔ تہہ داری، رمز و اشاریت، استعارات وتمثیلات جدید انسانے کے اہم اجزا تھے اُردو انسانے میں انتظار حسین اور انور سحاد اس کی نمایاں مثالیں ہیں۔ افخار حالب کے افسانوں میں بھی یہ انداز ملتا ہے۔ انسانے کو شاعری کے قریب تر کرنے میں علامتی اسلوب کا بڑا ہاتھ ہے۔ افتخار جالب نے اپنے علامتی افسانوں کی بنیاد قدیم داستانوں، مذہبی قصّوں، تلہیجات، حکایات اور اساطیر پر رکھی ہے۔ ان کے افسانوں میں اساطیری عناصر بکثرت ملتے ہیں جیسے کہ قدیم دیو مالائی قصّے کہانیوں کے دیوی دیوتا ان کے سبھی افسانوں میں موجود ہیں اس کے ساتھ ساتھ مذہبی قصّوں، اسلامی تہذیب، ہندومت ہندو دیو مالا اور ان کے کرداروں، سائنس اور سائنسی تحقیقات اور پھر سائنس اور ہندو اسلامی مذاہب کے مطابق کا ئنات کی پیدائش اور نظریر تخلیق کے تصور کو بھی نہایت عد گی سے آمین کیا گیا ہے۔ افخار جالب نے اپنے تمام افسانوں میں ان سب اسالیب، موضوعات اور تکنیکوں کو آپس میں گھلا ملا کر پیش کیا ہے جنھیں اس سے قبل الگ الگ انسانوں کا حصہ بنایا جاتا تھا۔ بیرایک نیا انسانوی تجربہ تھا۔ اس کے ساتھ ساتھ انھوں نے اپنے افسانوں میں عورت اورجنس کو بھی علامتی، تمثیلی اور اشاراتی انداز میں پیش کیا۔ ترقی پیند ادبانے اپنے کمال فن کو آزمانے کے لیے تکنیک اور کہانی کی تلاش میں عالمی ادب کو خاصا کھنگالا، اس سے انھیس بہت کچھ حاصل بھی ہوا مگر اپنے ملک کی لوک کتھاؤں، اساطیر اور علاقائی زبانوں و تہذیب کے ادب کی جانب زیادہ توجہ نہ دی گئی تھی۔ افخار جالب نے اپنی تہذیب اور

ہندوستانی اساطیر کو اُردو افسانے میں شامل کیا اور ثابت کیا کہ آج کی کہانی اگران کی گہرائیوں میں اُتر

L/V Fr

طابره صديقه

بنباد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

rr(

کر اُ بھرے تو وہ معاشرے کی نئی اور ان دیکھی سطحوں کو دریافت کرے گی۔ سب سے اہم رجان جس میں نٹی نسل کے تقریباً تمام افسانہ نگار شامل ہیں، روپے کی تبدیلی ہے۔ یہ روبہ نظر ثانی (revision) کا ہے جب کہ جدید افسانہ نگاروں کا روبہ تخ یب ونٹمیر کا تھا۔ نیا انسانہ نگار حقیقت پسند انسانے اور جدید انسانے دونوں کو اپنا ادبی ورثہ سمجھتا ہے۔ لہٰذا افتخار جالب کے افسا نوں میں بھی ماضی کومستر د کرنے کا روبیہ نہیں بلکہ وہ حال سے وابستہ رہتے ہوئے اس پر نظر ثانی کرتے ہیں اور یوں روایت کے تسلسل کی تائید کرتے ہیں۔ اس روپے کا اظہار ان کے افسانوں میں موضوعات اور تکنیک دونوں سطحوں پر ہوا ہے۔افخار جالب نے اپنے افسانوں میں مشہور تاریخی اور تمثیل قصوں کے افسانوی متن کی مدد سے کہانی کو آگے بڑھایا ہے جن میں کردار نے تقاضوں کے تحت نئ ساجی اور نفسیاتی صورتحال سے دوجارہوتے ہیں۔ انھوں نے اپنے افسانے ''ہزارویں رات'' اور <sup>••</sup> ننانوے رُوپ، سلمان کیلی کی متھی جس تکنیک (دیو مالائی تکنیک) <sup>مہ</sup>میں لکھے ہیں۔ان کا افسانہ <پناریل، <sup>۵</sup> بھی یونانی دیو مالا کی اساطیری تکنیک میں لکھا گیا ہے۔ طابىرە د

افتخار جالب نے اپنے انسانے'' ناریل'' میں زمانۂ حال سے وابستہ رہتے ہوئے ماضی پرنظر ثانی کی ہے اور یونانی دیو مالا کیویڈ (Cupid) اور سائیکی (Psyche) کی رومانوی داستان کے متن کی مدد سے کہانی کوآ گے بڑھایا ہے۔ کیویڈ اور سائیکی کی رومانوی داستان میں سائیکی این دونوں بہنوں سے زیادہ حسین وجمیل تھی چنانچہ لوگ دور دراز کے سفر کی صعوبتیں برداشت کر کے اس کی ایک جھلک د کیھنے کی خاطر آتے تھے اور ان کی آنکھوں میں حیرت اور پر ستش نظر آتی تھی۔ ان کا کہنا تھا کہ اس کی رعنائی حسن کی دیوی وینس<sup>ے</sup> سے کہیں بڑھ کر ہے چنانچہ ان کی توجہ وینس سے ہٹ کر سائیکی کی جانب مبذول ہوتی گئی اور دینیں کےعبادت کدے بے رونق اور وریان ہو گئے۔ دینیں بہ سب برداشت نہ کر سکی اور اپنے بیٹے کیویڈ کو ہدایت کی کہ اپنی قوتوں کو بروئے کار لاتے ہوئے سائیکی کو دنیا کے ذلیل اور کمینے ترین انسان کی محبت میں مبتلا کر دے مگر جونہی کیویڈ نے سائیکی کو دیکھا تو اس کی محبت میں مبتلا ہو گہا ورنہ انسان تو اسے دیکھ کر پرستش کی حد تک متحیر ہو جاتے تھے۔ اس کی دونوں بہنوں کی شادیاں جلیل القدر بادشاہوں سے ہوئیں اور سائیکی تنہا اداس بیٹھی رہتی کیونکہ اس کی تعریف میں ہر کوئی

رطب اللمان رہتا مگر کوئی بھی اس سے محبت نہ کرتا تھا۔ آخر ان حالات سے نتگ آ کر سائیکی کا باب ایالو کے پاس گیا۔ اس نے کہا کہ سائیکی سے ایک از دہا محبت کرتا ہے اور وہ اسے اپنی رفیقہ حیات بنائے گا لہٰذا سائیکی کو فلاں پہاڑ کی چوٹی پر چھوڑ آؤ۔ پہاڑ کی چوٹی سے کیویڈ کے حکم سے ہواؤں کے دیوتا نے اسے کیویڈ کے شاندار محل پہنچا دیا جہاں ہر طرح کا عیش وآرام اور خدمت کے لیے نادیدہ نوکر چاکر موجود تھے۔ کیویڈ رات کو اس کے ساتھ شب باشی کرتا سائیکی کو اس کی دلنشیں آواز سن کر یوں محسوس ہوا کہ بیکوئی خوفناک اژ دہانہیں بلکہ اس کامحبوب خادند ہے جس کی اُسے آرز دکتھی۔ اس کی پہنیں اُس سے ملاقات کو آئیں تو اس کا عیش و آ رام اور جاہ وحشمت دیکھ کر حسد کی آگ میں چلنے لگیں اور اس کے خلاف سازش تیار کی۔ انھوں نے اپنی بہن کو کہا کہ تمھارا خادندایک بھیا تک اژ دھا ہے اور تمحارے لیے بہتر ہیہ ہے کہ رات دیا جلا کر اپنے نادیدہ خاوند کا خنجر سے خاتمہ کر دو۔ سائیکی نے جب رات کی تاریکی میں دیا جلا کرانے خاوند کی صورت دیکھی تو اس کا حسن دیکھ کرمبہوت رہ گئی اور اس کی محبت میں مبتلا ہو گئی۔ اس کے ہاتھوں سے گرم تیل کیویڈ پر گر گیا تو وہ گھبرا اُٹھا اور اسے تمام صورتحال سے آگاہی ہوگئی پھر وہ سائیکی سے خفا ہو کر واپس این گھر لوٹ گیا۔ اب سائیکی چونکہ مبتلاے محبت بھی ہو چکی تھی اُسے بہت ندامت ہوئی۔ وہ کیویڈ کی تلاش میں وینس کے پاس کپنچی جس نے اُسے بدقسمت عورت قرار دیتے ہوئے آزمائش میں مبتلا کر دیا۔ ادھر جب کیو پڈ صحت یاب ہوا تو اس کے دل میں محبت کے جذبات پھر سے محلنے لگے اور اُس نے خدامے جیو پیٹر کے پاس پینچ کر درخواست کی کہ ہماری مدد کر اور وینس کو سائیکی کا اور امتحان نہ لینے دے۔ چنانچہ جیو پیڑ نے تمام دیوتاؤں کی موجودگی میں سائیکی کو آب حیات یلا کر زندہ جاوید بنا دیا اور دونوں کی رسی شادی کردی۔ اس دیومالا کے متن کی مدد سے افتخار جالب نے کہانی کو یوں آگے بڑھایا ہے کہ پس منظر میں بیمتن ان کی دورِ حاضر کی کہانی کی توضیح نہایت عمدگی سے کرتا ہے۔ کہانی کے دو کردار رملہ اور عرفان ایک دوسرے سے محبت کرتے تھے رملہ کی سہیلی بڑی زمانہ سازتھی، حسد کی آگ میں چلنے کے باعث وہ رملہ اور عرفان کے مابین دراڑ ڈالنے کی کوشش کرتی ہے۔عرفان سے معافی طلب کرتی ہے تو عرفان ہی کی کوششوں سے رملہ کی سہیلی کی رحیم سے شادی ہو جاتی ہے۔ رملہ کا باب اس کی شادی عرفان کے بحابے حاوید سے کرنے پر بصد

طابره صديقه ٢٣۵

تھا رملہ کواپنی زندگی کے اس فیصلے پر اعتراض تھا اور وہ جاوید کی موت کی دعائیں کرتی تھی مگر رفتہ رفتہ جاوید رملہ کے قریب آتا گیا اور اسے دیوی اور قدرت کی فنکاری کا شاہکار قرار دیتا تھا۔ رملہ نے بھی عرفان اور جاوید کا موازنہ کیا اور اُسے عرفان کی سنجیدگی اور متانت کے باوجود جاوید کے بے پا کانہ اظہار محبت میں دلچی محسوں ہوئی۔ رملہ کے دل میں جاوید کے لیے زم جذبات پیدا ہوئے تو اس کے اپنے دل میں ندامت اور بے چینی کا احساس رہنے لگا کہ کہیں میری بد دعائیں قبول نہ ہو جائیں۔ جاوید سے دائمی جدائی کا خوف اس کے دل میں کھکنے لگا، جاوید نے اس کی خاموشی و بیزاری محسوس کی اور بہ صد اصرار اس سے اس کی دجہ دریافت کی۔ تقیقت حال سے آگاہی پر اس نے رملہ کو تسلی دیتے ہوئے بڑے پیار سے سمجھایا کہ اگر ایہا ہوا بھی تو میں تمھارا منتظر رہوں گا اور پھر ہم ایک دوامی زندگی میں تبدیل ہو کرایک دوسرے سے قریب تر ہو کر ہمیشہ خوش وخرم رہیں گے تو وہ مطمئن ہو گئی۔ جاوید عرفان ママ کو پیند نہیں کرتا، عرفان کی باتیں بہت معنی خیز ہیں کہ بعض اوقات ہمیں اس امر سے بخوبی آگاہی ہوتی ے کہ چزوں میں تصنع ہے مگر ہمارا دل ا<sup>ی</sup> حقیقت سے واقف ہونے کے ماوجود تصنع ہی کو حقیقت جانتا ہے۔ جاوید کا اصرار تھا کہ عرفان کی حالت ٹھیک نہیں اسے گاؤں واپس بھجوا دینا جا ہے جب کہ رملہ ایسا نہیں جا ہتی تھی اس کا کہنا تھا کہ یہاں عرفان کا دل بہلانے کے زیادہ مواقع ہیں۔ اس بات پر جاوید رملہ سے ناراض ہو کر چلا گیا۔ رملہ کی پریشانی کو دیکھ کر عرفان نے اسے تسلی دی۔ اس کی باتیں اتن دلچسپ اور روح افزانتھیں کہ رملہ کےغم واندوہ کے بادل حیٹ گئے۔ آخر جاوید کی خواہش کے مطابق نکاح کی رسم ادا کر دی گئی مگر ذخصتی کو پچھ عرصے کے لیے معرض التوا میں ڈال دیا گیا۔ جاوید رملہ کو شرم و حیاترک کر کے جدید روشنی سے روشاس کرنا حابتا تھا اوردل ہی دل میں عرفان سے بھی خائف تھا، اُس کے ذہن میں بہت سے شبہات تھے۔ رملہ نے جاوید کی خواہش یوری کرنے کی بساط بھرکوشش کی مگر جاوید کو یوں محسوس ہوا کہ جیسے عرفان ابھی نہیں آس ماس موجود ہے اور اُس کے افکار نے منجمد ہو کر رملہ کا رُوپ دھار لیا ہے اور اس کی یہاں موجودگی اُس کے جسم پر ہی منحصر نہیں، وہ ہمیشہ یہیں موجود رہے گا خواہ اُس کا جسم یہاں موجود ہویا نہ ہو۔ جاوید رملہ کی سہیلی میں دلچیہی لینے لگتا ہے۔ اب جاوید نے رملہ کے گھر والوں سے جہیز کے علاوہ اپنے کاروبار کے لیے نقد رقم کا بھی مطالبہ کیا۔عرفان نے

انے والد سے رملہ کی عزت کی خاطر نفذ رقم کا ہندویت کرنے کو کہا اور آخر کارع فان کے والد راضی ہو گئے ادھر جاوید نے رملہ کی سہیلی سے کہا کہ چند روز تک عرفان کے گھر سے نقد رقم آ جائے گی تو ہم طبے جائیں گے اور اُس کا چیرہ خوشی سے تمتما اُٹھا۔ عرفان کی موت کی خبر سن کر رملہ اور جاوید کا رنگ فق ہو گیا اور ایک ناریل میز پر سے کُڑھک کر فرش پر گر گیا، اس کے ایک خول کا ٹکڑا رملہ اور ایک جاوید نے اُٹھا لیا۔ ناریل دراصل محبت ہے جسے رملہ اور جاوید نے اپنا لیا۔ جالب نے افسانے میں یونانی اور ہندی تہذیب کو آپس میں گھلا ملا کر پیش کیا ہے اور ہندو تہذیب اور اس سے منسلک اس کے معاشرتی مسائل کوبھی افسانے کا حقبہ بنایا ہے جیسے رملہ کے باپ کا اپنی بیٹی کی زندگی کا فیصلہ اپنی مرضی سے کرنا، جاوید کا رملہ کے باب سے جہنر کے علاوہ نفتر رقم کا تقاضا کرنااور ناریل جو ہندو تہذیب میں بے حد اہمیت کا حامل ہے، ریاضت، قربانی، روحانی ربط، عبادت اور قربانی اور دیوتا کی جھینٹ کی علامت ہے۔ ہندو مذہب میں ناریل خداؤں کو بھینٹ کیا جاتا ہے۔ تمام مذاہب مخلوق خدا کو اپنے خدا کے حضور عاجزی دکھانے کا درس دیتے ہیں۔ ناریل چوڑنا دراصل اپنے اندر کے تکبر اور انا کوختم کرنے اور خدا کے سامنے عاجزی ظاہر کرنے کی علامت ہے۔ انسانی تاریخ کی روایت یہ ظاہر کرتی ہے کہ ہر کام کو انجام دینے والی ہستی اللہ تعالیٰ کی ہے ادر انسان اُس کے ہاتھوں کی کٹھ پُتلیاں ہیں چنانچہ ہندو مٰہ ہب میں مندروں میں بھگوانوں کے آگے ناریل پھوڑنا ان کی عبادت کا عام حصہ ہے۔ وید کے مطابق انسان طبعی جسم، دماغی قوت اور روح یر مشتمل ہے، ناریل کی بیرونی چھال (خول) انسان کے طبعی جسم سے مشابہت رکھتی ہے اور اس طبعی جسم کے اندر دماغی قوت ہے۔ ناریل کے اندر اُلجھے ہوئے ﷺ اس کے مشاہبہ ہیں جو کہ انسان کی خواہشات اور کگن کو جو بیرونی دنیا ہے ہوتے ہیں، ظاہر کرتے ہیں۔ سخت خول انسانی جسم کو اور اندرونی سفید حصہ انسان کے اندرون یا باطن کی علامت ہے۔ ناریل کا پھوڑا جانا انسانوں کا اپنے خالق کے سامنے تکبر کے خاتمے کے بعد عاجزی اور اطاعت کی علامت ہے۔ ناریل کی ہیرونی حیال جواصل پھل کواپنے اندر محفوظ رکھے ہوئے ہوتی ہے ہٹا کراصلی پھل اپنے خالق کے حضور پیش کیا جاتا ہے اور بہتیجی ممکن ہوسکتا ہے جب اسے توڑا جائے۔ ناریل پھوڑنے پر اس کا سفید گودا دکھائی دیتا ہے اور اس کا میٹھا پانی بہہ نگلتا ہے جو کہ smashing یعنی ہے دیف کیشہ، (باطنی

طابره صديقه

712

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

עעא

پا کیزگ) کے عمل کو ظاہر کرتا ہے۔ سطح کی چھال خواہشات نفسانی ہیں، انسان کو انھیں صاف کر کے اپن نفس کو اپنے رب کی رضا کے تابع کرنا ہوتا ہے۔ ناریل کا پانی انسان کی اندرونی صلاحیتوں کو ظاہر کرتا ہے اور بیا اس سفید نرم حصے کی مطابقت سے انسان کو عطا ہوا ہے جو کہ خواہشات سے جڑا ہے، اللہ تعالٰ کی جانب سے انسان کو ایک پاک عطیے کے طور پر عطا ہوا ہے۔ افتخار جالب نے ہندو مت کی مذہبی اہم ترین رسم کو اپنے افسانے کا موضوع بنا کر اپنی ذہنی و مسعت کا ثبوت فراہم کیا ہے۔ اس افسانے میں یونانی دیو مالا کے کرداروں کا انطباق ہندوستانی کرداروں پر کیا ہے۔ سائیکی رملہ، عرفان کیو پڑ اور جاوید اور رملہ کی زمانہ ساز سمیلی کی بہنوں سے مماثلت رکھتی ہیں۔ افسانے کے اختتام پر رملہ اور جاوید عرفان کی قربانی اور ایثار کے سامنے اپنی عاجز کی اور محبت کی جھینٹ کے طور پر سر جھکا تے ہیں۔

شہنشاہ طرطوس چونکہ حسن کا شیدائی تھا۔ لہذا اس نے دنیا کی تلخیوں سے نجات پانے اور سکون واطمینان کی خاطر تمام چیز ول پر قرمزی رنگ پھیر دیا۔ اس سے قبل بنفشی عد سے کے استعال سے اُسے اپنی محبوبہ میں کوئی دکشی اور کشش محسوس نہ ہوئی تھی اس بنا پر اس نے اُس سے ب التفاتی اور بے نیازی برتی تھی اب قرمزی عد سے کے استعال سے اُسے اپنی محبوبہ میں کوئی دکشی اور کشش محسوس نہ ہوئی تھی اس بنا پر اس نے اُس سے ب التفاتی اور بے نیازی برتی تھی اب قرمزی عد سے کے استعال سے اُسے محبوبہ یہ مولی تھی اور دی محبوبہ میں کوئی دکشی اور کشش محسوس نہ ہوئی تھی اس بنا پر اس نے اُس سے ب التفاتی اور بے نیازی برتی تھی اب قرمزی عد سے کے استعال سے اُسے محبوبہ کے حسن اور معصومیت میں اضافہ محسوس بیاری برتی تھی اب قرمزی عد سے کے استعال سے اُسے محبوبہ کے حسن اور معصومیت میں اضافہ محسوس میں اضافہ محسوس میں اضافہ محسوس میں اضافہ محسوس میں اضافہ محبوبہ کر در کر رک رک بونے لگا۔ محبوبہ اس کی گذشتہ سرد مہری کے باوجود رنجیدہ خاطر نہ تھی اور شہنشاہ کی تمام خطاؤں کو درگزر میں برتی سے اُس کی گذشتہ سرد مہری کے باوجود رنجیدہ خاطر نہ تھی اور شہنشاہ کی تمام خطاؤں کو درگزر میں اس نے اگر کی بیار پھر اپنی و سعتوں میں سی لیا۔ افتخار جالب اس افسانے میں عورت کے جذبہ محبت، وفا اور کشادہ دامنی کو بیان کر رہ جی سے نیا۔ افتخار جالب اس افسانے میں عورت کے جذبہ محبت، وفا اور کشادہ دامنی کو بیان کر رہ جی سے تاریخ عالم شاہد ہے کہ دنیا کی بیشتر جنگیں زیادہ تر زن کی وجہ سے ہو کیں۔ دنیا کی اور میں میں بی محبوبہ یو کی خاطر مند اور ان کے باعث دنیا کو تا کہ سی محبوبہ یو کی خاطر مند اور انا کے باعث دنیا کو تا کہ سی محبوبہ یو کی اور تکی خوبہ یو کی اور درکھی میں اپنی مثال کی بی مثال سے سی خابت کہ میں ہی میں جن مثال ہے جو میں کہ کی خاب ہو میں اپنی مثال کی میں بی محبوبی میں خوب کے خابر منہ میں اپنی میں بی میں میں بی میں بی میں اپنی مثال کی خابس میں میں بی مثال کی حبوبہ یو میں اور ہر مرتک کی حبوبہ یو میں اپنی مثال کی مثال کی مثال کی جو بے بی کہ میں اپنی مثال ہی جو بی کہ کی میں اپنی مثال کی جو بی کی ای کی مثال میں ہی مثال کی میں اپنی مثال کی میں اپنی مثال ہی جو بی کی میں اور ہر کی میں اور میں میں اپنی مثال ہی جو بی کہ میں میں ہی می میں میں پی مثال ہی میں میں میں ہی بی میں ہی می میں ہی می پی می می

طابره صديقه ٢٢٩

آپ ہے مگر عورت کا اصل رُوپ جو کہ ننانوے رُوپوں کا مجموعہ ہے وہ خلوص، وفا اور وسیع تر محبت کا رُوپ ہے۔ علاء الدین خلجی نے گجرات کا محاصرہ نہ اُٹھایا۔ وہ پر منی کی صرف ایک جھلک دیکھنے کا آرزو مند تھا اور اس کے لیے اس نے کوسوں کا کٹھن سفر اور موسموں کی خرابیاں سہی تھیں۔ علاء الدین کو خیالوں میں پر منی کے کئی رُوپ دکھائی دیتے اور وہ بے چین اور مغموم ہو کر مزید اپنی دُھن کا پکا ہو جاتا۔ محاصرہ طوالت اختیار کر گیا اور جب پر منی کے لیے گریز کی کوئی راہ نہ بچی تو وہ جلتی چتا میں چھلانگ لگا کر ایک مُشِتِ خاک کی صورت اُسے اپنا آخری رُوپ دکھا گئی۔

ہندو راجکمار برتھوی راج نے جب اپنے دشمن راجہ کی بیٹی شجو گتا کے حسن کا شہرہ سنا تو اُس ے دل میں محبت کی آگ بھڑک اُٹھی اور اس نے اُسے یانے کا تہیہ کرلیا۔ پھرعین سوئمبر کے روز اُسے گھوڑے پر بٹھا کر دبلی لے آیا اور ایک نئے جیون کی داغ ہیل ڈالی۔ پنجو گتا عورت کی محبت اور وفاداری 5 کا ایک رُوب ثابت ہوئی۔ جب پرتھوی راج اینے دشمنوں سے نبرد آ زما ہونے میدان کار زار روانہ ہونے لگا تو شجو گتا نے اُس کے منتظر رہنے کی بابت کہا مگر جب پر تھوی اوٹ کر نہ آ سکا تو شجو گتا ستی ہو ؟ ۳ گئی۔ ان قصوں کے ذریعے افتخار جالب بتانا چاہتے ہیں کہ عورت کی ذات ہمہ گیر ہے اور اس کے گئ رُوبٍ ہیں۔ قدیم مذاہب اور قصوں کہانیوں میں عورت کو شیطان صفت اور مرد کے ایمان کو بہکانے والی چڑیل اور خدا سے دور کرنے والی ہتی قرار دیا جاتا تھا مگر ایپانہیں ہے۔ اللہ تعالٰی نے وجو دِزن کو دنیا میں امن وچین، خوشیاں اور بے بناہ خوبصور تیاں بکھیرنے کے لیے تخلیق کیا ہے۔ مرد کے ہاتھ میں عصا ہے اورعورت ستار بجانے میں مشغول ہے۔ جب تک مرد کے ہاتھ میں عصا ہے عورت اُس پر قابو نہ یا سکتی تھی اور جب تک عورت ستار بجانے میں مشغول تھی مرد اُس پر غلبہ نہ یا سکتا تھا۔ دونوں ایک دوسرے کے زوال کے منتظر تھے۔عورت مرد کوانی بے پناہ محبت سے جیتنا جاہتی ہے اور مرد اپنے عزم مصمّم کے بل پر اُس کے غلبے سے محفوظ رہنے کی خواہش رکھتا ہے۔ وہ عورت کی ہمہ گیریت سے بیزار ہونے کے باوجود اس کالغم البدل نہیں تلاش کر سکتا اور تنہائی سے بے بس ہو کر جب بنفشی اور قرمزی عدسه لگا کریعنی حقیقت پیندی اور رومانوی اندازِنظر سے جب اُسے دیکھتا ہے تو نہ عورت فرشتہ خصلت دکھائی دیتی ہے اور نہ شیطان صفت بلکہ وہ ان نزاعات سے بالا ہے اور تب مرد اور عورت کا نزاع ختم

ہو جاتا ہے پھر عصا اور ستار ایک ساتھ نیچ گر گئے اور مرد اور عورت پہلو یہ پہلو بیٹھ گئے اس کا مطلب یہ ہے کہ عورت اور مرد کے مابین ہزار ہا نزاعات واختلافات ہوں وہ ایک دوسرے کے لیے بنائے گئے ہیں اور باہمی قربت ان کے رشتے یا تعلق کو زیادہ گہرائی و مضبوطی عطا کرتی ہے۔ مزید یہ کہ افتخار جالب اس افسانے میں یہ بھی بتانا چاہتے ہیں کہ عورت کو صرف منفی رُوپ میں پیش کیا جاتا ہے حال آنکہ وہ اپنے اندر کئی رُوپ سموئے ہوئے ہے اگر وہ بھی بے وفائی کی مرتکب ہوتی ہے تو اُس کا ایک رُوپ مین، ایثار اور وفابھی ہے۔ عورت ہر رشتے اور ہر رُوپ میں خوبصورت اور کمل وجود کی حامل ہے اور کا سکات کی خوبصورتی کی وجہ بھی ہے۔

طابره صديقه الام

افتخار جالب کے افسانے ''ہزارویں رات' کا موضوع عورت کی بے وفائی اور ہر جائی پن ہے کہ وہ اس بنا پر مجروبے کے لائق اور قابل اعتاد نہیں۔ دنیا کے اولین قصۂ ہاتیل و قاتیل میں بھی دنیا کا پہلاقتل ایک عورت کی خاطر ہی ہوا تھا۔ افتخار جالب نے اس افسانے کی کہائی کو مختلف روایات و حکایات کے متون کی مدد سے آگ بڑھایا ہے اس طلمن میں انھوں نے مختلف النوع تہذ ہیں او ار مذہبی دکایات کو باہم کیجا کر دیا ہے۔ اس افسانے کی بخت میں عربی دکایت الف لیل، ہاتیل کا قصّہ اور یونانی دیو مالا استجلس اوسیس شامل کی گئی ہیں جو کہ کہانی کی تفہیم میں معاون ہیں۔ فیروز اپنی بیوی نظر دیو مالا استجلس اوسیس شامل کی گئی ہیں جو کہ کہانی کی تفہیم میں معاون ہیں۔ فیروز اپنی بیوی رکھے رہے اور وہ عورت کو ہر حالت میں نا قابل اعتاد اور قابلی نفرت گردان کی تفہیم میں معاون ہیں۔ فیروز اپنی بیوی نے دفا اور عونانی دیو مالا استجلس اوسیس شامل کی گئی ہیں جو کہ کہانی کی تفہیم میں معاون ہیں۔ فیروز اپنی بیوی رکھے رہے اور وہ عورت کو ہر حالت میں نا قابل اعتاد اور قابلی نفرت گردانتا رہا مگر اُس کی بیوی نے ذوا اور عونانی دیو مالا استجلس اوسیس شامل کی گئی ہیں جو کہ کہانی کی تفہیم میں معاون ہیں۔ فیروز اپنی بیوی رکھے رہے اور وہ عورت کو ہر حالت میں نا قابل اعتاد اور قابلی نفرت گردانتا رہا مگر اُس کی بیوی نجمہ نے دوفا اور عفو و درگز ر کے ذریعے فیروز کا دل جیت لیا۔ مردعورت کی بے دوفائی کے قصے تو بہت بیان کرتے ہیں مگر اُس کی بے وفائی کے اسباب پر غور نہیں کرتے۔ افتخار جالب کے نزد کی عورت کے تہیں، شک و دئیہ سے معور تکا ہی اور اپنی عیش کوثی کی مرد پر عائد ہوتی ہے مگر اپنے فرائض سے پہلوں اُسی مزید و نی میں ایس نے نز مجبور کرتا ہے اور دوہ محتوب تھر ہتی عورت کی تیں دفیر و در تعان کے بادیں کا سلوک بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

آئی تھی۔ بادشاہ نے ملکہ اور غلام دونوں کو موت کے گھاٹ اُتارنے کے بادجود غصے کی آگ میں جلتے ہوئے فیصلہ کیا کہ عورت قابل نفرت ہے چنانچہ اس بے عزتی کا بدلہ ملک کی تمام عورتوں سے لے گا۔ چنانچہ کئی عورتیں بادشاہ کے جذبات اور تلوار کے گھاٹ اُتریں پھراہک باشعور اور عاقل لڑ کی شہر زاد نے این سوجھ ہوجھ اور سمجھداری سے کام لے کر نہ صرف این بلکہ تمام ملک کی عورتوں کو بادشاہ کے عتاب سے بچالیا۔ ہر روز ایک خاتون کو بادشاہ کے ساتھ شب باش کے بعد قتل کر دیا جاتا تھا مگر شہر زاد نے دانشمندی سے کہانی بادشاہ کے گوش گزار کرنا شروع کر دی۔ضبح کی سپیدی نمودار ہو گئی پر کہانی ختم نہ ہوئی اب بادشاه کو اس قدر بختس ہوا کہ قتل الگے روز تک ملتوی کر دیا۔ کہانی زیادہ گنجلک ہوتی رہی بادشاہ کا انہاک بڑھتا رہا روز شب بسری کرتا رہا اور قتل کا تھم ملتوی کرتا رہا یہاں تک ننانو ے راتیں گذر گئیں پہلے بادشاہ کوقتل کے التوا پر عصبہ آیا پھر اُلجھن ہونے لگی۔ اب رفتہ رفتہ یہ دونوں کیفیات ختم ہو گئیں اور 3 ہزارویں رات بادشاہ نے شہر زاد ہے محبت کا اعتراف کر لیا۔ دراصل بیعورت کا وجود ہی ہے جس کے دم سے کا ئنات کی خوبصورتی اور رونق قائم دائم ہے اور مرد اور عورت کا وجود ایک دوسرے کے لیے لازم و ملزوم ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ مرد اور عورت ایک دوسرے کے لیے لباس کی حثیت رکھتے ہیں۔ وہ ایک دوسرے کے سکون و آرام کی خاطر تخلیق کیے گئے ہیں۔ افتخار جالب نے اپنے افسانے '' ینتیں دیوتا'' ۸ میں کائنات کے حوالے سے نظریہ تخلیق کو موضوع بنایا ہے۔ جالب نے کائنات کے نظریات تخلیق کے قدیم وجد ید نظریات کو کیجا کیا اور اس ضمن

موصول بنایا ہے۔ جالب نے کا تنات کے تطریات میں نے قدیم ایک دوسرے کے ساتھ گھلا ملا کر بیان کیا ہے۔ افتخار جالب نے اس میں اسلامی و ہندی نظریات کو بھی ایک دوسرے کے ساتھ گھلا ملا کر بیان کیا ہے۔ افتخار جالب نے اس افسانے میں کا تنات کی تخلیق کے قدیم نظریات یعنی یونانی دیومالا اور یونانی تصورات سے جدید نظریات یعنی ڈارون کے نظریہ تخلیق کا تنات کو ر ڈ کیا ہے اور دیوتا ؤں کو کا تنات کے خالق کا درجہ عطا کیا ہے۔ ہر چیز کا الگ الگ دیوتا ہے کوئی تخلیق کا تو کوئی آگ کا دیوتا، کوئی پانی کا، کوئی ہوا کا، کوئی رزق کا، کوئی محبت کا کل ملا کر تینتیس دیوتا بنتے ہیں۔ افتخار جالب کے اس افسانے کے متن کا غائر مطالعہ کیا جائے تو یہ محسوس ہوتا ہے کہ کا تنات کی تخلیق کے نظریات، خالق اور مخلوق کے آپس کے تعلق اور مخلوق کی نتہائی و

طابره صديقه ۲۵۳

بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

خالق سے ڈرنا، اُس کی یُوجا کرنا ہی انسان کی تخلیق کا مقصد ہے۔ دیوتا وُں کو ماننے والے بھی دراصل اینے خالق کی پرستش کرتے تھے اور اسی آنند کی فکر میں انھیں بہت کچھ کرنا پڑتا تھا۔ وہ کبھی سوم کی بھینٹ کرتے کبھی جانوروں کی۔ اس کے ذریعے وہ بھی اطمینان حاصل کرتے اور دیوتا بھی خوش رہتے مگر انسان اندرونی طور پرسُلکن کا شکار رہتا کیونکہ اس خوشی کی حیثیت سطحی تھی۔ پُرْش کو ننہا کی گراں گذری اور وہ بے حد عملین ہوا، پھر اُس نے اُوم کا جاب شروع کر دیااس سے اُسے بڑا سرور حاصل ہوا۔ اب اُسے ہر چیز کمتر نظر آنے لگی اور ہر شے سے زیادہ لطف اُوم کے جاپ میں تھا کیونکہ ہر چیز کا جزو خاص ہی اُوم ہے، اُدم کا مقابلہ کسی اور چیز سے نہیں ہو سکتا۔ جب انسان نے اپنے اندر جھا نکا تو اُسے اپنے اندر اللہ دکھائی دینے لگا اور اب اُس کی اندرونی پیاس مٹ گئی اور کسی شے کی حاجت نہ رہی تو وہ پوری کیسوئی سے اُوم کے جاپ میں مگن ہو گیا۔ ہر مذہب میں انسان کو سکھایا گیا ہے کہ کسی جاندار 3 کو ڈکھ نہ دو اور اتنی تپتیا کرو کہ جسم فنا ہو جائے اور کوئی خواہش باقی نہ رہے کیونکہ سب خرابیاں خواہش سے بیدا ہوتی ہیں لہذا ان سے نحات حاصل کرنا بے حد ضروری ہے۔ گچھاؤں میں انسان کا رماضت میں خود کومحو کرنا، کھانا بیناترک کر دینا کہ آہتہ آہتہ ہڈیاں نکل آئیں اورجسم فرسودہ ہو گیامگر جسمانی خوا، شات کا مکمل خاتمه ممکن نه مو سکا اور نروان کی آرزو کی تر ی مسلسل بر هتی رہی۔ تصوف، تجرد، ر ہمانیت، نفس کشی، جلہ کشی کے مراحل تفصیلاً بیان کیے گئے ہیں اور بتایا گیا ہے کہ اپنی ذات کے عرفان، اطاعت خالق، نفس تشي، قرباني، ايثار، رياضت، فنا في الذات، فنا في الشيخ ك بعد ہي صوفي فنا في اللہ كي منزل تک پنچ یا تا ہے۔ انسان جب تک دوسروں سے امداد کا طالب رہتا ہے کامیاب نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ خوداینی مدد آپنہیں کرتا۔ اس ضمن میں چڑیا کی حکایت کے متن سے جالب اپنی بات واضح کرتے ہیں کہ انسان جسم کے رشتے سے ایک دوسرے سے منسلک میں اور جبلّی جسمانی تقاضے فراموش بھی نہیں کیے جا سکتے۔ سوم پینے والے تینتیں دیوتا پُرش سے اُس کے جذبات کے طلبگار تھے اور قربانی جابنے والے تینتیں دیوتا اُس کے جسم کے مسحیت سوم پینے والے تینتیس دیوتا وُں اور جین مت قربانی جاینے والے تینتیں دیوتاؤں کی اکائیاں تھیں اور اگنی اور نہ بچھنے والی پیاس اُس کے جذبات اورجسم کی حدّت کی علامتیں ہیں۔ان دوحصوں کے درمیان کے خلا کو پُرش نے عورت سے پُر کرلیا ۔اس افسانے

میں اسلام، ہندومت، عیسائیت، یونانی دیو مالا سب مذاہب آپس میں گھل مل گئے ہیں۔ آخر میں یہ نتیجہ نکالا ہے کہ کا ئنات، آسمان و زمین میں تمام مذاہب میں سب کچھ ہے مگر جبگی جسمانی تقاضوں، عورت اور مرد کی محبت اور جنس کے بغیر بیدسب نامکمل اور ادھورا ہے۔

افتخار حالب كا افسانه "سالوان نيلكون دائرة" كا عنوان" سالوان نيلكون دائرة" دراص بھگوان اور داسی کے تعلق کے ذریعے تمام مذاہب میں خالق اور مخلوق کے مامین تعلق کے نظریات اور زندگی، موت، دائمی زندگی، ابدی حیات، مقدر اور وقت کے تصورات کا احاطہ کرتا ہے۔ افتخار جالب نے اس افسانے میں مختلف تکنیکوں اور اسالیب کو برتنے کا نہایت کامیاب تجربہ کیا ہے مثلاً انھوں نے مردوں کے زنانہ انداز میں شاعری کرنے کی روایت کو زندہ رکھتے ہوئے داسی کو گاتے دکھایا ہے۔ وہ اینے بھگوان سے مخاطب ہے اور اُسے تلاشتے ہوئے اُس کا قُر ب یانے کی آرز و مند ہے۔ افسانے میں مختلف راگ را گنیوں کی گونج سنائی دیتی ہے۔ افتخار حالب نے مختلف راگ را گنیوں کو چُھونے کی کوشش کی ہے، یہ راگ کبھی تیز ہوتے ہیں کبھی مدھم ہوتے محسوں ہوتے ہیں۔ ان راگ راگنیوں کے گھٹنے بڑھنے کے ساتھ ساتھ موسیقیت کی لے تیز ہوتی جاتی ہے اور ایک نشے کی سی کیفیت کے زیرِ اثر انھیں چزیں اُبھرتی، بکھرتی اور چیلتی دکھائی دیتی ہیں۔ پھرخود کلامی، مکالمہ نگاری کی تکنیک بھی برتی گئی ہے۔ کردار خود کلامی کرتے ہیں، دائمی زندگی اینے خالق کو ڈھونڈتی ہے اور کہتی ہے: فریز دان: کیا جانے کیوں، میری آواز کو آج تک تم نہیں سُن سکے؟ میں یہاں ہوں، یہاں۔تم کو شاید خبر ہی نہیں میں یہاں ہوں۔ وگرنہ مری بے قراری ہے، سنگ دل نخ زدہ، ایک انگڑائی لیتے ہوئے کانب اٹھتا، پکھل کرمرے جسم سے آ لپٹنا۔ مگر بچھ کو شاید خبر ہی نہیں۔ میں تنہ صیں ڈھونڈ نے آ رہی ہوں، جہاں پینچنے کے لیے آتشیں روثنی تیر گی سے شب و روز دست و گریاں نظر آ رہی ہے، کہ شاید تنصیں اس جگه **بل سکوں -**<sup>11</sup>

نشے کی سی ترنگ یا مجذوبانہ سا انداز ہے کہ کردار کبھی دائمی زندگی کو ڈھونڈ کر لانا چاہتا ہے اور کبھی سوچتے سوچتے صدیاں بیت جاتی ہیں۔ آس ونراش میں مبتلا دائمی زندگی کو پانے کی خواہش اور ناکامی کی صورت میں انتظارِ سلسل کی پھیلی امر بیل کی جھینٹ چڑھنے کا خوف دامن گیر ہے۔ شیو جی

طابره صديقه ٢٥٥

بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

سوئمبر کے موقعے برفقیرانہ لپاس میں ملبوں مخلوق کے گھروں میں اُن کی آ زمائش کی غرض سے گئے کہ کوئی اُنھیں پیچان نہ پائے مگر داسی ستی نے اُنھیں پیچان کر بلند آواز میں کہا کہ میرے پیارے بھگوان اپنی داس کی کچھ لاج رکھ لواور چھولوں کی مالا بھگوان کے گلے میں ڈال دی۔ ستی کے باب نے اُس سے لا لتلقی کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ اس بھکاری سمیت نکل جاؤ چنانچہ شیو جی سی سمیت چل دیے۔ ایک طرف یہ ہندومت کی کہانی اور دوسری جانب مایوقت یعنی وقت اور زندگی کے مکالمے بھی جاری و ساری ہیں اور دائمی زندگی کی لگن بایوقت کو ساتویں نیلگوں دائرے کی حدود تک بتدریج لے آئی مگر پھر بھی اس کی جنجو اُس وقت تک نامکمل ہے جب تک کہ وہ دائمی واہدی حیات کو نہ یا لے۔ سات برس بعد ستی اینے باب سے لاکھ اصرار کر کے اور مصائب اُٹھا کر آئی، باب نے لعت ملامت کی اور اُس کے خاوند کو بدکارکہا۔ سی نے کہا کہ وفا کا تقاضا یہی ہے کہ اپنے خاوند سے متعلق الی باتیں سننے سے قبل ہی میں دم 3 توڑ جاؤں اور آگ میں کود کر جل گئی۔ ستی کے آگ میں کود کر جل مرنے کے بعد وہ پر بت کی بیٹی کے روب میں دھرتی یہ پھر آگئی۔ اس کے دوبارہ دنیا میں جنم لینے سے متعلق جالب نے ہندو مت میں برہا، وشنو اور شیوا تین بڑے خداؤں کے وجود اور ان کے حوالے سے ہندی نظریۂ کا ئنات پیش کیا ہے۔ یربت کی بیٹی اُما کو مہادیو سے ابھی بھی پہارتھا اور وہ مہادیو کے پیار کو پانے کے لیے بے حد مفطرب تھی۔ اس پیار، ملن کی آس اور انتظار کے بیان کے لیے جالب نے شاعرانہ زبان کا استعال کیا ہے اور بیچ بیچ میں شیب کے مصرعے کی صورت سد ایکار'دتم کہاں ہو،میرے پیارے بھگوان، داسی کی پُوجا کی کچھ لاج رکھ لو۔'' سنائی دیتی ہے مگر یہ صدا پر بت کے اُس پار ہر گز نہ پنچ یاتی جہاں مہادیو گہری ریاضت میں گم تھا۔ مدن کو بربت کی بٹی برترس آیا چنانچہ وہ بان لے کر تمنا، بہار اور نندی کے ہمراہ مہادیو کے پاس پہنچا تا کہ مہادیو کو تیر اُلفت سے گھائل کر کے بربت کی بیٹی کے ناشاد دل کو سکون مل سکے۔ بان ریاضت اور دنیادی خواہشات کے مابین حد فاصل کو کم کرنے کی علامت ہے۔ مہادیو کے دل میں ریاضت کے دوران ستی کا خیال پیدا ہوا۔ وہ حیرت زدہ تھا کہ ریاضت کے دوران ایسا کیونگر ہو سکتا ہے۔ اُس نے تیسری آنکھ کھولی تو سامنے مدن کو دیکھاجس کا بدن خاک میں مل گیا۔ مہادیو کا دل نہ بدلا اور وہ ریاضت میں بدستور مشغول رہا۔ وہ بازو اُٹھائے''بُوم'' کا نعرۂ جانگسل یوری شدت سے پیہم

لگاتا ہوا موت کا رقص کرتے بے خودی میں إدهر سے ادهر گھومتا پھرتا رہا۔ دراصل وہ دائمی و اہدی زندگی کو پانے کا آرزو مند تھا مسلسل ریاضت و عبادت کے بعد وہ اپنے خالق کی قربت اور اہدیت کا خواہ شمند تھا۔ مہاد یو ساتویں نیلگوں دائرے کی حد ود کو پھلانگ گیا۔ ساتویں نیلگوں دائرے سے جالب نے وقت کا تصور پیش کیا ہے۔

علامہ اقبال (۱۷۷۷ء–۱۹۳۸ء) اور مجید امجد (۱۹۱۴ء–۱۹۷۹ء) نے اپنی شاعری میں وقت کا تصور<sup>11</sup> پیش کیا ہے۔ جالب نے وقت کی تجسیم کر کے اسے مجرد کردار بنا دیا ہے اور وقت کو ہر جگہ یہاں تک کہ کا ننات کی آخری حد تک پھیلایا، رکاؤ اور زوال کے عمل کو بھی بیان کیا ہے۔ وقت کو مسلسل گھومتا دکھایا گیا ہے کہ وہ دائمی زندگی کا متلاشی ہے۔ افسانے میں وقت کا یہیہ دل رہا ہے داس سات برس بعد جل مری، دقت مجرد ہے اور خود رادی ہے قصہ بیان کر رہا ہے۔ ایک انسان کا دقت ہے جو کہ ماضی، حال اورمنتقبل پرمشتمل ہوتا ہے، اسی طرح دیوی دیوتاؤں کا بھی وقت کا تصور تھا جو کہ اسلامی وقت کے تصور سے مطابقت رکھتا ہے۔ کا ئنات کا وقت ابدی اور سکوت اور کھراؤ کو محیط ہے اور کل زمینی وقت ( ازل سے ابدتک ) کا ئناتی وقت کا ایک پل بنتا ہے۔ کا ئناتی وقت میں مکاں کی پابندی ہے زماں کی قید سے آزاد ہے۔ چنانچہ مہا دیو کا ئناتی وقت میں شامل ہو گیا۔ ہندو مذہب کے مطابق شیو دیوتا تین بڑے خداؤں میں سب سے بڑا طاقتور اور تباہی پھیلانے والا خدا ہے اس کے بعد برہما اور وشنو ہیں۔ لارڈ شیو کو آرٹ میں جار ہاتھوں، جار چہروں اور تین آنکھوں کے ساتھ پیش کیا جاتا ہے۔ تیسری آنکھ ہمیشہ مصروف عمل رہتی ہے، وہ تخلیقات، دوسرے خداؤں اور انسانوں کو تباہ کرنے کے حوالے سے سرگرم رہتی ہے۔ مہادیو یا شیو نامی سب سے طاقتور اور بڑے خدا نے ہمالیہ کے پہاڑوں میں طویل روحانی ریاضت کر کے طاقت حاصل کی تھی۔ ہندوازم میں بید تصور عام ملتا ہے کہ شیو جی فقیرانہ لباس میں مخلوق کے گھروں میں اُن کی آزمائش کی غرض سے جاتے ہیں، وہ عام انسانوں کے در میان موجود رہتا ہے، مختلف رُوب دھار کر بھی یانی، ہوا اور کبھی کسی رنگ میں وہ ہماری مدد کرتا ہے اور یوں بھگوان اور انسان ایک ہو جاتے ہیں۔ بھگوان خوداینے مقام سے اُتر کر دنیا کے رنگ ڈھنگ ملاحظہ کرتا ہے اور انسان کی ہستی میں سا جاتا ہے تا کہ اُس کے ڈکھ درد اور اُداسی کو کم کر سکے۔ جب انسان

طابره صديقه ٢٥٢

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

اسی لیے وہ شیو کی محبت اور طلب میں واپس لوٹ آئی اور مدن پیار کے دیوتا سے مدد کی ایپل کی کہ ایک روز مہا دیو کو بھی اس کی یاد ستائے گی۔ پھر شھری کے اسلوب کو اختیار کرتے ہوئے شاعری کو شامل کیا ہے۔ افسانے میں مصنف نے فلیش بیک کی تکنیک استعال کرتے ہوئے داسی کا ماضی بیان کیا گیا ہے۔ ستی کے نام کے ساتھ خدارا اور کفنائے جانے کے الفاظ اسلام ازم کی شمولیت کا اظہار ہیں۔

افتخار جالب کے افسانے'' آنسو' <sup>مہم</sup>ا میں ایک زنانہ کردار تحسینہ دنیا میں آنے کے بعد اس معاشرے کا حصہ بنا۔ اُس کی گھریلو اور از دواجی زندگی کا آغاز ہوا اور پھر ایک محدود حیات اُس کا مقدر بنی۔ نئی از دواجی زندگی کے حصول کی لذت اور محبوب شوہر کا پردلیں روانہ ہونا، جالب نے اس کا ربط سرمیاہ کے نوحے سے قائم کیا ہے۔ سرمیاہ بنی اسرائیل میں مبعوث ہونے والے عظیم پیخیبر ہیں جو کہ خود بھی ایک پیغمبر کے فرزند سے، جودھا کی بادشاہت کے اختتام کے اہم دنوں میں منظر عام پر آئے۔ انھوں نے بروشلم کی تباہی دیکھی تھی اور ساتھ ہی عظیم مندر کی کیونکہ اس سے قبل انھوں نے اپنے نوحوں کے ذریعے لوگوں کو بہت زیادہ اپنا طرز زندگی تبدیل کرنے کے لیے تنبیہ کی تھی مگر ان کی قوم نے ان ک بات نہ مانی اور اپنی برائیاں جاری رکھیں یہاں تک کہ بہت تاخیر ہو گئی۔ جب قدرتی آفت نے ان ک قوم کے لوگوں پر مکمل طور پر غلبہ پا لیا تو یہی تھے جو کہ بنی اسرائیل کی بری قسمت پر برے طریقے سے نم و اندوہ کی حالت میں آ گئے جیسا کہ ایکاہ کی کتاب (غم و اندوہ) میں درج ہے۔ اس آفت کے ایک برس بعد انھوں نے خود اپنے لوگوں کے بیچ اور مخلص ساتھی کے طور پر ہمت کے ساتھ اس قدرتی وار کو سہنے کے لیے ان کی مدد و رہنمائی کی اور وہ طریقے بتائے جو انھیں ان کی بحال کی جانب لے جا سکتے تھے اور نیجات بھی دلا سکتے تھے۔

بنی امرائیل اللہ تعالیٰ کی سب سے لاڈلی اور محبوب قوم تھی اور سب سے زیادہ پنج بر بھی ای قوم میں مبعوث کیے گے لیکن سب سے زیادہ برائیاں بھی ای قوم میں تھیں۔ اللہ نے ان کی نافرمانی و مرکثی کے بموجب انھیں سزا کے طور پر راندہ درگاہ قرار دے دیا۔ قرآن مجید میں ارشاد خداوند کی ہے کہ ہو جاؤ ذلیل بندر۔ برمیاہ کا سب سے اہم مقصدِ حیات بنی اسرائیل کے مختلف قبائل کو متحد کرنا اور انھیں اُمید اور ہمت دلانا تھا تا کہ وہ والپں اپنی اصل جگہ لوٹ سیں۔ بنی اسرائیل کو متحد کرنا اور انھیں بڑھ چکے تھے کہ اپنے بچوں کو زندہ آگ میں جلانا اپنی عبادت گاہوں میں اپنی نہ ہی رسوم کا ایک لازمی بڑھ چکے تھے کہ اپنے بچوں کو زندہ آگ میں جلانا اپنی عبادت گاہوں میں اپنی نہ ہی رسوم کا ایک لازمی موج جانتے تھے۔ بنی اسرائیل اپنے رب سے کیے گئے ہر عبد کو فراموش کرتے ہوئے عبد شکنی کرتے اس میں اور جی بی این کہ ہوئے کہ اپنے بچوں کو زندہ آگ میں جلانا اپنی عبادت گاہوں میں اپنی نہ ہی رسوم کا ایک لازمی موج جانتے تھے۔ بنی اسرائیل اپنے رب سے کیے گئے ہر عبد کو فراموش کرتے ہوئے عبد شکنی کرتے برا والے پنجبر نے اللہ نے اپنی تمام رحمتوں کے نزدول سے انھیں محروم و ب دخل کر دیا۔ برمیاہ آنسو خوا کی اور نیں پر ہی رہے گاہوں نے بی میں اور تو ہے کریں ورنہ خدا انھیں ان کے بزرگوں کی ماند اجنہی اور غیر مرز میں پر ہی رکھی لیے بن تر ہو کے اسلوب کو برایت کی راہ کی جانب بلانے کا فر یشہ انہ اور غیر اس افسانے میں تھر کی کے اسلوب کو برتا گیا ہے۔ پنجابی تو مان میں میں ان کے بزرگوں کی ماند اجنبی اور غیر اس افسانے میں تھر کی کے اسلوب کو برتا گیا ہے۔ پنجابی تہذ ہی میں ماں بیٹے کو کمائی کے اس افسانے میں تھر کی کے اسلوب کو برتا گیا ہے۔ پنجابی تہذ دیب میں میں میں میں میں میں کی بیوں کی

جذبات و احساسات اور ایک ہی بات کی رٹ ٹیپ کے مصر سے کی صورت کہ ڈھو لا پردلیں نہ جا ایک مدهم راگ کی مانند بار بار دہرایا جا رہا ہے۔ جالب نے مریبے کے اسلوب میں بین، آہ و بکا، دعا، رخصت سب کچھ بیان کیا ہے۔ مرد کردار تصورِ گناہ پیش کرتا دکھائی دیتا ہے یوں تخلیق کے مراحل اور جنس کے معاملات کو مختلف چیزوں کے ساتھ گھلا ملا کر علامتی، استعاراتی و اشاراتی اسلوب میں بیان کیا گیا ہے۔جنس کے مختلف مراحل موسیقی اور راگ را گنیوں کے ذریعے بیان کیے گئے ہیں۔ افتخار جالب نے اپنے افسانوں میں ہندو دیو مالا، اساطیر قدیم، قرآن و بائبل سب کو یکجا کر کے خدا، کا ئنات اور انسان کے وجود کے حوالے سے مختلف نظریات کا جائزہ لیا ہے۔خود کلامی، مکالمہ نگاری، علامتی و اساطیری تکنیکوں سے کام لیا گیا ہے اور مختلف مغربی ادبی تحاریک جیسے وجودیت، لایعدیت ، نیستی اور برگانگی سے بھی خوب کام لیا گیا ہے۔ افتخار جالب کے افسانوں کے مطالع سے ان کے اپنے وسیع مطالع اور فن پر مہارت ِ تامہ کا احساس ہوتا ہے۔ انھوں نے اپنے ان تج باتی افسانوں میں مشہور قدیم تاریخی قصوں اور اساطیر ی کہانیوں کی مدد سے انسان کے عصری شعور اور نٹی ساجی ونفسیاتی صورتحال کی عکامی بے حد عد گی سے کی ہے۔ یہ افتخار جالب کے ان چونکا دینے والے اُردو افسانوں کے حوالے سے ایک تاثر ہے اور اس حوالے سے وجۂ انبساط بھی کہ بردۂ اخفا میں بڑے ہوئے افتخار جالب نٹی لسانی تشکیلات کے بانی، شاعر اور نظریہ ساز نقاد کے انتہائی اہم اور معتبر حوالے کو منظر عام پر لایا جا رہا ہے۔ بیدافسانے اُردو ادب کے قارئین کے لیے افتخار جالب کے نظریات اور فنی و اسلو بیاتی تفہیم میں مدومعاون ثابت ہوں گے۔

### حواشي و حواله جات

- \* لیکچرر، شعبهٔ اردو، کنیئر ڈکالج برائے خوانتین یونی ورشی ، لاہور۔
- - ۲\_ افخار جالب ٬٬ نزارویں رات٬ بمثمولہ مجلّہ داوی جلد ۴۹ ، شاره۳ (جون ۱۹۵۲ء): ص۲۲–۵۳۔
  - ۳۔ افتخار جالب''ننانوے رُوپ''مثمولہ مجلّبہ راوی جلد ۴۹، شارہ۲ (مارچ ۱۹۵۲ء)بص۵۷ ۱۲ ۔
- ۴۔ (Mythical technique) اساطیری تکنیک میں ادبیات اور فنونِ لطیفہ اساطیری علامات کے ذریعے قوت اور معنویت حاصل کرتے ہیں۔ تخلیق کا نئات اور دیوی دیوتاؤں کی کہانیاں مختلف تہذیبوں میں نسل درنسل سینہ بہ سینہ زبانی روایت

- ۵\_ افتخار جالب، ''ناریل''مشمولہ مجلّبہ داوی جلد ۴۸، شاره ۳ (مارچ ۱۹۵۵ء):ص ۲۴ ۲۷ ـ
- ۲۔ کیویڈ اور سائیکے بنیادی طور پر (Metamorphosis) مابعد الطبیعیات پر مینی کہانی ہے جو کہ دوسری صدی عیسوی میں Lucius Apuleius Madaurensis نے تحریر کی ۔ یہ کہانی سائیکے اور کیویڈ کی محبت کے رائے کی رکاوٹوں کی داستان پر مینی ہے جو کہ آخر کار دونوں کے روحانی ملاپ پر منتج ہوئی۔ اس کا اظہار یونانی آرٹ میں چوشی صدی کے آغاز میں ہوا۔ اس کہانی کے نو افلاطونیت کے عناصر اور پراسرار مذہبی تخیلات اس کی کثیر المعنی تشریحات پیدا کرتے ہیں اور اس کا تجزیر ایک تمثیل (Allegory) کے طور پر لوک کہانی، پر یوں کی داستان یا اسطور کی روشن میں کیا چوا ہے۔
- 2۔ وینس (زہرہ) سورج کے گرد گردش کرنے والا دوسرا سیارہ ہے۔ اسے (Mythology) دیو مالا میں روم کی تحسن کی دیوی سے بھی منسوب کیا جاتا ہے۔ وینس رومن دیو مالا میں حسن کی دیوی تھی جس کے افعال میں گھیراؤ کرنے والی حمیت، خوبصورتی، جنس، خوشحالی، فتح اور خواہش متھے۔ رومیوں کے زدیک وہ اُن کی ماں تھی اور اپنے بیٹے Aeneas کے ذریعے اُس نے ٹرائے کے زوال کو بچایا اور اٹلی کو تکلستہ فاش دی۔ وینس مختلف مذہبی تہواروں کا مرکز تھی اور رومن مذاہب کے مختلف فرقوں میں احترام کی علامت تھی۔ دیو مالا کے مطابق کیو پڑ دینس اور مدیخ کا بیٹا تھا۔
  - ۸\_ افتخار جالب،''شینتیس دیوتا''،مثمولدمجلّه راوی جلده۵، نثارها (دَمبر ۱۹۵۶ء):ص ۸۷–۱۰۰ \_
- 9۔ سورن کیر کے گارڈ (Soren Aabye Kierkegaard) ڈنمارک کا فلاسفر تھا۔ اُسے وجودیت کی تحریک کا بانی کہا جاتا ہے کیونکد اُس نے جدید وجودیت کی بنیاد ڈالی۔ ابتدا میں وجودی مفکرین جیسا کہ کارل حیسپر ز (Karl Jaspers)، مارش ہائیڈ کر (Jean-Paul Sartre) اور بعد ازاں ژاں پال سارتر (Jean-Paul Sartre) نے سورن کیر کے گارڈ کے فرد کے مایوی اور آزادی کے تصورات اور ان کی تفتریخ سے فیض حاصل کیا۔ وہ تا عمر عیسائیت کے فرقہ لوتھریت کا پیردکار تھا اور نظر یہ عیقن کا سب سے نمایاں نظر سیر ساز تھا۔ اُس کا نظر یہ تھا کہ مذہبی عقائد عقلیت، دلائل اور قدرتی اللہیات کے بجانے یقین اور روحانی مکا شفات پر مخصر ہوتے ہیں۔
- - ۲۱ افتخار جالب، ''سانواں نیلگوں دائرہ''، مشمولہ مجلّہ راوی ، ص۹۴۔
- ۱۳۔ سلامہ محمد اقبال اُردو کے پہلے شاعر ہیں جھوں نے مر بوط طور پر وقت کے فلسفے پر غور کیا اور ان کے یہاں وقت کے صرف

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

|                                                                                       | ماخذ       |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ار - '' آنسو' به مشموله مُجلَّه راوی،جلدا۵، ثاره۲ (مئی ۱۹۵۸ء)بص ۸۷–۷۰۱                | جالب، افتخ |
| _^ ‹ مینتیس دیوتا'' _مشموله مجلّه راوی جلده ۵ ، شاره ۱ ( دَمبر ۱۹۵۲ء ): ص ۸۷ _ • • ۱۰ |            |
| _''ناریل''مثمولہ مجلّہ راوی جلد٬۳۸، شارہ۳(ماریخ ۱۹۵۵ء) بص۲۴– ۷۲_                      |            |
| _^''سانوان نیگون دائرهٔ ' مشموله مجلّه راوی جلد•۵، شاره۲ ( فروری ۱۹۵۷ء )، ص۹۳– ۱۰۲    |            |
| _''نېزارویں رات'' مشموله مجلّه راوی جلد۴۷، شاره۳ (جون ۱۹۵۲ء):ص۴۲–۵۳_                  | r + r      |
| _''ننانوے رُوپ''مِشمولہ مجلِّہ راوی جلد ۴۹، شارہ۲ (مارچ ۱۹۵۲ء):ص۵۷ – ۲۲ ـ             | e          |
|                                                                                       | ية<br>حدية |
|                                                                                       | ہرہ د      |
|                                                                                       | F          |

محمد نوید \*

انتظار حسين كر دو ناياب اردو اسٹيج ڈرامر

حمد نويد ٣٢٣

انتظار حسین ( ۱۹۲۳ء – ۲۰۱۹ء) اردوفکش کا ایک معتبر نام ہے۔ اُن کا تعلق بنیادی طور پر اردو افسانہ نگاری کی کلا یکی روایت سے ہے اس لیے کہ اُنھوں نے اپنی علامت نگاری کا نظام قد یم داستانوں اور تاریخی و تہذیبی اساطیر سے قائم کیا جو نا قابل قبم اور نامانوں نہیں ہیں۔ گیارہ افسانوی مجموعوں کے علاوہ اُنھوں نے چار اردو ناول بھی تخلیق کیے۔ چونکہ وہ ایک کثیر البہاتی تخلیقی شخصیت ک مجموعوں کے علاوہ اُنھوں نے چار اُردو ناول بھی تخلیق کیے۔ چونکہ وہ ایک کثیر البہاتی تخلیقی شخصیت کے معامل تھوں نے عبار اُردو ناول بھی تخلیق کیے۔ چونکہ وہ ایک کثیر البہاتی تخلیقی شخصیت کے حامل شخص لبندا اُنھوں نے حک کر اور ریڈیو کے حامل شخص لبندا اُنھوں نے حک کر معروف اُردو داور انگریز کی اخبارات کے لیے کالم نگاری اور ریڈیو کے حامل شخص لبندا اُنھوں نے ملک کے معروف اُردو اور انگریز کی اخبارات کے لیے کالم نگاری اور ریڈیو کے حامل شخص لبندا اُنھوں نے ملک کے معروف اُردو اور انگریز کی اخبارات کے لیے کالم نگاری اور ریڈیو کے حامل شخص لبندا اُنھوں نے ملک کے معروف اُردو اور انگریز کی اخبارات کے لیے کالم نگاری اور ریڈیو کے حامل خطریا کی ڈراما نگاری ایمی کی اور اس کے علاوہ آپ بیتی، تقدیدی مضمون نولیں اور اُردو ڈرامے کے معروز احماس کو بیدار کیا۔ اُنھوں نے اپنی سر خرو ہوئے۔ انتظار حسین نے اُردو اوب میں ایک نے طرز احساس کو بیدار کیا۔ اُنھوں نے اپنی عمری مرائی کو اساطیر کی علامات، داستانی لب و لیج اور میز طرز احساس کو بیدار کیا۔ اُنھوں نے اپنی مولی میں میں کو اساطیر کی علامات، داستانی لب و لیج اور موضوعات کا دائرہ اگر چہ وسعت رکھتا ہے مگر ماضی کی بازیافت اُن کا خاص موضوع ہے۔ لبندا اُن کے موضوعات کا دائرہ اگر چہ وسعت رکھتا ہے مگر ماضی کی بازیافت اُن کا خاص موضوع ہے۔ لبندا اُن کے ان اوں اور نادوں کے ساتھ اُن کے ڈراموں میں بھی تقسیم ہند، بھرت اور میں جن کی موضوع ہے۔ اندان کی خاص موضوع ہے۔ اندا اُن کے موضوعات کا دائرہ اگر اور میں جسی کو میں بھی تسیم ہند، بھرت اور دارت کے باعث اوں اور نادوں کے ساتھ اُن کے ڈراموں میں بھی تقسیم ہند، بھرت اور دارت کے باعث اوں اور دو مین نے دور دوسان کی دور دوسوئی ہے۔ انتوں دور کے خوصوں تہند ہوں کہ میں تھی دور کی کو دُو اُن کا داردوں دی دو دو دور '' بھی در اور دور کے خور مولی کے غیر مطبوء سکر پٹی (script) دور اُن کا بنیا دور اُن کی دور دو

ای المیے کو پیش کرتے ہیں۔ بیہ اسلیج ڈرامے جدید اردو اسلیج ڈراموں کی تاریخ کا اہم حوالہ ہیں۔ انتظار حسین کا کھیل ''نہا گھر'' ۲۴ مئی ۱۹۷۵ء کو نجمہ آرٹ سوسائٹی نے الحمرا لاہور آرٹس کوسل میں پیش کیا۔ <sup>۲</sup> میرے پیش نظر انتظار حسین کے ہاتھ سے لکھا سکریٹ ہے جو اے فور (A4) سائز کے ۲۱ صفحات پر مشتمل ہے۔ اس کھیل کے صفحہ اول پر ادا کاروں کے نام بھی درج ہیں، جن میں المجمن (س ن)، انور علی (جنوری ۱۹۴۵ء)، عطیہ شرف (س ن) اور ناہید (س ن) شامل ہیں۔کھیل کے صفحہ اول اور آخری صفح پر انظار حسین کے دستخط کے ساتھ (24/5/75) کی تاریخ درج ہے۔ یہ کھیل جارا یکٹ (act) پرمشتمل ایک ٹریجٹری ہے۔ اس میں وقت ایک تسکسل ( linear time) کے ساتھ پیش کیا گیا ہے۔ کھیل کی کہانی کا دورانیہ چند دنوں پر مشتمل ہے۔ اس کھیل میں تہذیبی المیے کو پیش کیا گیا ہے۔ ایک تہذیب جو دَم توڑ رہی ہے جس سے تہذیبی قدریں متاثر ہورہی لمكال ہیں اور ایک نئی تہذیب کے آثار بھی نمودار ہو رہے ہیں۔ اس نئی تہذیب کے اپنے رنگ ڈھنگ، اینا ایک مزاج اور ماحول ہے۔ اس نئی فضا میں پرانی قدروں سے وابستہ ذہنوں اور نئی اقدار کی حامل نسل کا تصادم ابھرتا ہے۔ بیہ تصادم خارجی سطح پر بھی ہے اور داخلی کشکش کو بھی پیش کرتا ہے جیسا کہ اس کھیل میں نیم والی آیا، کیچ مکان والی بشیران اور تحصیلدارنی یرانی تہذیب سے وابسة خواتین ہیں جب کہ ماجد، زاہدادر شیم وغیرہ نئی نسل سے تعلق رکھتے ہیں۔ قیام پاکستان کے بعد اردو شعرو ادب میں ،جرت ایک عام موضوع رہا ہے کیکن ہجرت سے پیدا ہونے والے تہذیبی اور ذہنی المیے کو الحمرا آرٹس کوسل لا ہور میں ہیلی بار''نیا گھر'' میں پیش کیا گیا، جس میں ایک تہذیب دم توڑ رہی ہے۔ اس تہذیب سے وابسۃ افراد اینی روایات، رسومات اور عقائد کو بکھرتے دیکھ رہے ہیں، جگہوں او ر اشیا کے ساتھ ذہن اور عقائد و روایات بھی تبدیل ہو رہے ہیں۔ نئی اور پرانی نسل کے دہنی ٹکڑاؤ سے معاشرے میں ایک تہذیبی ٹکراؤ اور ذہنی انتشار پیدا ہو رہا ہے۔

اس تھیل کا سادہ پلاٹ یوں ہے کہ ایک چیڑاتی نیم والے گھر میں ساری زندگی گذار دیتاہے۔ اس کی بیوی کو سب محلے والے ' نیم والی آپا' کہہ کر پکارتے ہیں۔ ان کا ایک بیٹا ماجد امریکا سے وظیفے پر اعلیٰ تعلیم حاصل کر کے وہیں امریکا ہی میں قیام پذیر ہو جاتا ہے۔ پھر اپنے چھوٹے بھائی

زاہد کو بھی امریکا بلوالیتاہے۔ زاہد امریکا سے کوئی ڈیلومہ وغیرہ کر کے واپس آ جاتاہے۔ زاہد، نیم والا مکان چھوڑ کر ایک کوٹھی کرائے پر لیتا ہے۔ نیم والی آیا کا سب پرانا سامان ہٹا کر گھر میں نٹی نٹی چیزیں سجا دیتا ہے لیکن نیم والی آیا ہرنگ چز کو ناپند کرتے ہوئے اپنی پرانی چزوں کو باد کرتی ہے۔ زاہر، سوسائٹی میں اپنی یوزیشن (position)اور شیٹس(status) خاہر کرنے کے چکر میں اپنی بہن کے جہز کا سارا سامان مختلف کمروں میں سجا دیتا ہے۔ اس طرح بیٹی کی شادی کے لیے والدہ نے جورقم ڈاکخانے میں محفوظ کی تھی، وہ بھی آہتہ آہتہ نکلوا کر گھر کی آرائش پر لگا دیتا ہے۔ نیم والی آیا کو ماجد سے بڑی امید ہے کہ وہ امریکا سے اپنی بہن کے لیے جہنر کا سامان بھیجے گا۔ باقی گھر والے بھی اس امید پر شاہ خرچیاں کررہے تھ کیکن ایک دن ماجد کا خط آتا ہے کہ اس نے وہاں شادی کر لی ہے اور اب اس کے حالات اجازت نہیں دیتے کہ وہ اپنے والدین اور بہن بھائیوں کوخرچ بیصحے۔ ادھر زاہد بھی مختلف جگہ انٹرویو کے لیے جاتا ہے کیکن اسے بھی کہیں ملازمت نہیں ملتی۔ نیم والی آیا کے گھر میں کیچے گھر والی، تحصیلدارنی اور بشیراں آتی حاتی ہیں۔ بشیراں کو رشتے ناطے کروانے کی لت بڑی ہے، وہ کسی کا بھی جوان بیٹا بٹی دیکھے تو کہیں نہ کہیں رشتہ کرانے کی کوششیں شروع کر دیتی ہے۔ بشیراں، تحصیلدارنی سے نیم والی آیا کی بیٹی شیم کے سلسلے میں بات کرتی ہے اور اسے بتاتی ہے کہ اس کا بھائی امریکا سے جہز بصح گا۔لڑ کی خوبصورت، خوب سیرت اور سعادت مند ہے۔ ادھر نیم والی آیا کا بھی ذہن تیار کرتی ہے کہ تحصیلدارنی کا بیٹا ہیرا ہے۔ اس کے گھر میں جا کر، تھاری بیٹی راج کرے گی۔ کچھ دن رشتے کی بات چلتی ہے۔ اِدھر کیچ گھروالی بھی ان کی ٹو ہ میں رہتی ہے کہ بشیراں رشتوں کا گھ جوڑ کر رہی ہے۔ کیچ گھر والی، تحصیلدار ٹی کو بتاتی ہے کہ میں نے سنا ہے کہ نیم والی آیا کے امریکا والے بیٹے نے وہاں میم سے شادی کر لی ہے اور یہاں ان کو خرچ جھیجنا بند کر دیا ہے۔ اس خبر پر تحصیلدارنی، بشیراں سے ناراض ہوتی ہے کہتم نے مجھے بتایا نہیں ہے۔ بشیراں لاعلمی کا اظہار کرتی ہے اور تحصلید ارنی سے وعدہ کرتی ہے کہ میں آج ہی نیم دالی آیا ہے مل کر یوچھ لیتی ہوں کہ جہز میں کیا کچھ دے رہی ہے۔ شمصیں خود ہی پتا چل جائے گا کہ وہ ایسی ولیی نہیں اللہ نے سب کچھ دیا ہے۔ بشیراں نیم والی آیا کے گھر آتی ہے اور اسے کہتی ہے، تم لڑکی والی ہو، لڑکے والوں کے ذرا ناز نخرے ہوتے ہیں۔ جہیز کے سامان کی

محمد نويد ۲۵

لسٹ بنا کر مجھے دوتا کہ میں بات کی کروں۔ نیم والی آیا اپنی بیٹی اور خاوند کو بلا کر سامان کی لسٹ تیار کروانے لگتی ہے لیکن بعد میں پتا چکتا ہے کہ جہیز کا سارا سامان تو اس کے میٹے نے گھر میں سجا لیا ہے۔ اب نہ بنک میں کچھ بچا ہے، نہ امریکا سے کچھ آئے گا۔ زاہد کی ملازمت بھی نہیں ہوئی۔ زاہد کو جب یتا چکتا ہے کہ والدہ شمیم کے جہیز کے لیے پریثان ہے تو وہ صاف انکار کر دیتا ہے کہ سے جہیز وغیرہ یرانی باتیں ہیں۔ آج کل صرف بیہ دیکھا جاتا ہے کہ لڑکی پڑھی ککھی ہو۔ ہم کوئی جہز نہیں دیں گے۔ بشیراں خاموشی سے چلی جاتی ہے۔ اس دوران زاہد کو ایک رجسڑی موصول ہوتی ہے۔ سب خوش ہوتے ہیں کہ شاید امریکا سے آئی ہویا زاہد کو ملازمت کی آفر آگئی ہولیکن زاہد بتاتا ہے کہ بیدتو گاڑی کی پرانی فتسطوں کا نوٹس ہے۔کل ہی پیے جمع کردانے ہیں۔سب پریشان ہو جاتے ہیں۔شیم اٹھتی ہے اور خاموشی سے اینے جہیز کے زیورات لا کر زاہد کے سامنے رکھ دیتی ہے۔ زاہد اٹھا کرلے جاتا ہے۔ سب ڈرائنگ روم سے نکل جاتے ہیں۔ صرف شیم دیوار کے ساتھ لگی رو رہی ہے۔ اس طرح کھیل کا اختتام سوگوار ہوتاہے۔ کھیل کے مردانہ کرداروں میں زاہد کا کردار بہت متحرک ہے۔ زاہد اپنا سٹیٹس ظاہر کرنے کی دھن میں لگا ہے۔ اس نے گھر میں مونہجوداڑو اورگندھارا آرٹ کے نمونے، تج بیری پینٹنگ، ڈائنگ ٹیبل، صوفے، ٹیلی ویژن، فریج، قالین اور بڑی سی کارخرید کر گھر کا ماحول تبدیل کر لیا ہے۔ اس کے نزدیک رشتوں سے زیادہ اہم اپناسٹیٹس ظاہر کرنا ہے۔ وہ اپنے والد کو منع کرتا ہے کہ والدہ کو زاہد کی امانُ نہ کہا جائے بلکہ 'بیگم' کہہ کر پکارا جائے۔ اس طرح اپنی والدہ کو بھی منع کرتا ہے کہ وہ' آؤٹ ڈیٹڈ محادرات نہ بولا کریں، سیدھی بات کریں، آپ نے کیا کہنا ہے۔ ماجداین بہن شیم کو تجرید می پینٹنگ لا کر دکھا تاہے اور سمجھتا ہے کہ بیدنٹی عورت ہے۔ زاہد اپنے چھوٹے بھائی کو'امال اور'ابا' کے الفاظ استعال نہیں کرنے دیتا۔ اسے کہتا ہے کہ ممیٰ اور 'ڈیڈی' کہا کرو۔ اس طرح یہ نئی نسل کا نوجوان ایک تہذیبی المیے کی علامت بن جاتا ہے جو برانی چیزوں، رسم و رواج اور رشتے ناتے ختم کرنے کی کوشش

چزیں۔اسے وہ دوست پسند ہیں جو کافی پیتے ہیں۔جن کے یا س کاراور بنگلہ ہے۔ وہ اپنی بہن کو جہیز

كرر ہاہے۔ اسے سب كچھ نيا جاہے، نے لفظ، نے معنى، نے نام، نے رشتے اور استعال كى نى

# دینے کی رسم کو ایک فضول رواج سمجھتا ہے۔ ڈراما نگار نے اس کردار کے ذریعے عہد کی تبدیلی اور نگ سوچ کے عمل کو پیش کیا ہے۔

اس کھیل کے تمام نسوانی کردار روایتی قشم کے ہیں۔ نیم والی آیا پرانے محاورے بڑی روانی سے بولتی ہے۔ وہ اس نئے گھر میں خوش ہے لیکن یاد کرتی ہے کہ نیم والے گھر کی بات ہی کچھ اور تھی۔ نیم کا پیڑ برکت والا تھا۔ اسے بار بار نیم والا گھریاد آتا ہے، جہاں اس کی شادی ہوئی، اس کے بیچ پیدا ہوئے۔ وہ اب بھی گھر میں پیتل کا لوٹا رکھنا جا ہتی ہے۔ اس کے گھر کی سب برانی چیزیں ختم ہو گئیں لیکن اس کا پان دان ابھی بھی موجود ہے۔ وہ اب بھی این ملنے والی سہیلیوں کو پان بنا برا کر پیش کرتی ہے۔ وہ گھر میں ناگ منی، گندھارا آرٹ اور موہ بنجوداڑو کی ڈانسنگ گرل کے جسمے کونحوست قرار دیتی ہے۔ بیراس معاشرے میں جہز کی اہمیت کو مجھتی ہے۔ جب اس کے بیٹے جہیز کا سامان استعال کرتے ہیں تو اس کا دل خون ہو جاتا ہے۔ ماجد جب انٹرویو کے لیے جانے لگتا ہے تو وہ زبرد تی بیٹے کو روک کر اس کے بازو کے ساتھ امام ضامن باندھتی ہے۔اسے امام کے سپرد کرتے ہوئے اس کے سر پر قرآن یاک کا ساہد کرتی ہے اور اس کا ہاتھ آٹے والی تھالی میں رکھ کر رخصت کرتی ہے۔ اس کے جانے کے بعد وہ کامیابی کے لیے منتیں مان رہی ہے۔ یہ کردار اپنے اندر یرانی تہذیب، اقدار، رسم و رواج اور یرانے رشتوں ماتوں کوسموئے ہوئے ہے۔ ڈراما نگارانی یرانی تہذیب کواس کردار کے ذریعے پیش کر رہاہے جوابھی زندہ ہے لیکن اس میں تبدیلی کاعمل شروع ہو چکا ہے۔ تحصیلدارنی روایتی قتم کی لالچی خاتون ہے جو حابتی ہے کہ اس کے گھر میں وہ بہو آئے جسے جہیز میں سب سے زیادہ سامان ملے۔ بشیراں، کیچ گھر والی اور تحصیلدارنی بہت گھاگ خواتین ہیں۔ مثلاً ان نتیوں کرداروں کے چند مکالمے ملاحظہ تیجے: تحصیلدارنی: اے ہےتم نے تو پاں آ کے لڑنا شروع کر دیا۔ بشیران: میں تو حیب بیٹھی ہوں یہی لڑنے بیدتل بیٹھی ہے۔ کیچ گھر والی: تم نے بیہ کیوں کہا کہ جوبات نہیں ہوتی وہ بھی تو کہتی ہے (سنبھل کر

لیٹھتی ہے) بتاؤ میں نے کیا کہا؟

بشیران: تونے بہ کہا کہ نیم والی آیا کے گھر تو سوکھی لڑ کی ہے۔

محمد نويد ٢٣٢

222

يحمد نويد

کیچ گھر والی: اول تو میں نے بیہ کہا نہیں۔ اور کہا بھی ہو تو کیا حجوف کہا۔ بشیرال: وہ باپ بھتیں والی ہے۔ سوکھی لڑ کی کیسے ہو جائے گی ۔ کیچ گھر والی: خیرنائی نائی بال کتنے حجمان جی آئے ہی آتے ہیں تو اب تو بیاہ ہو ہی رہاہے۔ پتا چل جائے گا کہ کتنا جہیز چڑھا ہے۔ بشیرال: ہاں وقت آنے دو دنیا دیکھے لیے گہ باپ بھتیں نے بیٹی کو کیا دیا۔ بشیرال: ہاں وقت آنے دو دنیا دیکھے بھئی قاعدہ تو بہ ہے کہ بیٹی والے پہلے بیٹے والے کو بتا دیتے ہیں کہ ہم کیا دیں گے تاکہ وقت پر جھڑا فساد نہ ہو۔ کیوں تحصیلدارتی یو بی لڑنا تھڑنا تو خصے آتا نہیں۔ اور نہ میں ان میں سے ہوں جو پر چو سے شرطیں طے کرتی ہیں کہ ہم کیا دیں گے تاکہ وقت پر جھڑا فساد نہ ہو۔ کیوں تحصیلدارتی یو بی لڑنا تھڑنا تو خصے آتا نہیں۔ اور نہ میں ان میں سے ہوں جو پہلے تحصیلدارتی ہوں ہوں کہ جیز میں یہ یہ آنا چا ہے گھر رہی بی جمع اور کیا دیکھا رہا۔ میں ایک بچہ ہو قہیں تو بیر چاہوں ہوں کہ میری ساری حسرتیں پوری ہوں۔ بشیراں: ( کھڑے ہوتے ہوتے ) تحصیلدارتی یؤا ہوں۔

ڈراما نگار نے ان کرداروں کے ذریعے زبان کی تہذیبی مٹھاس کو بھی ایک اٹا ٹے کے طور پر پیش کیا ہے۔ اس ڈرامے میں بیکردار بڑی روانی سے روز مرہ، محاورات اور ضرب المثل میں بات کرتے ہیں۔ مثلاً ''عید کا چاند ہونا''،''ہاتھ کا میل''،'' کیا سوکھی کیا گیلی''،''چاند چڑھے کل عالم دیکھے''،'' سر کے بال سفید ہونا''،''بات بات پر زبان پکڑنا''،''ایک کی سوسو بنتا''،''اللہ اللہ کرنا''،''چندرا چندرا کے باتیں کرنا''،''کھی دودھ دنیا سے اڑنا''،''ناک پہ کھی نہ بیٹھنے دینا''،''اللہ اللہ کرنا''،''چندرا چندرا ک والے گھر اینیٹی آنا''،''سر میں لال ٹائنا''،''سو میں ایک ہونا''،''مزاج درست کرنا''،''پانی پھر جانا''، موئی ہونا''،''او بیچھ کے گھر تیتز باہر رکھوں کہ بھیتر'(مثل) ،''کیڑ ے زکانا''،''ہوں کی دوا لینا''،''لوہ لینا''،''مو خاطر رکھنا''،''آ دمی آخر آ دمی ہے''،''سوئی کا بھالا بنانا''،''ہوں کی دوا لینا''،''لوہ ہی آتے ہیں''(مثل) اور، <sup>دو</sup> پھڑ ے میں آنا''، جیسی عمدہ زبان پیش کرنا اُردو زبان کا شاندار سرمایہ ہے۔ جس زمانے میں یہ تھیل پیش ہوا، اس دور میں سکر بیٹ کمیٹی بھی بہت متحرک تھی۔ تھیل کو فنی اور فکری حوالے سے تو دیکھا ہی جاتا تھا مگر لسانی حوالے کی بھی بہت اہمیت تھی۔ ڈراما نظار اگر کہیں کوئی سخت لفظ لکھ دیتا تو اسے الحمرا آرٹس کونسل لا ہور کی سکر بیٹ کمیٹی تبدیل کروائے بغیر سکر بیٹ منظور نہیں کرتی تھی۔ انتظار حسین نے اپنے سکر بیٹ میں ایک جگہ کوئی سخت لفظ استعمال کیا تو انھیں سکر بیٹ والیں کر دیا تھی اور تبدیلی کے بعد ریکھیل پیش کیا گیا۔ م

اس کھیل میں دوسیٹ استعال ہوئے ہیں۔ پہلے، دوسرے اور چوتھ ایکٹ میں ماجد کے نئے مکان کا سیٹ لگایا گیاہے جو کوٹھی کا ایک کشادہ کمرا ہے۔ پہلے ایکٹ میں اس کمرے کے اندر سامان بے ترتیمی سے پڑا ہے، دوسرے اور چوتھا ایکٹ میں سی کمرا تبدیل ہوتا جاتا ہے۔ اس کے اندر آہتہ آہتہ، صوف ، ڈائنگ ٹیبل، تج بدی پینٹک ، مجسے ، قالین، ٹیلی ویژن، ٹیپ رایکارڈر، فرت جسیا سامان جع ہو جاتا ہے۔ ایکٹ نمبرتین میں دوسرا سیٹ استعال ہوا ہے جو تحصیلدارنی کے گھر کا ایک چھوٹا سا کمرا ہے جس میں عام سی چیزیں ہیں گر بہت سلیقے اور قرینے سے تھی ہوئی ہیں۔

فنی اور فکر ی حوالے سے بیہ بہت جامع تھیل ہے۔ اس میں تہذیبی المیے کو بڑے منطقی انداز میں پیش کیا ہے۔ الحمرا لاہور آرٹس کونسل میں پیش ہونے والے کھیلوں میں ید تھیل اپنے موضوعاتی، فکری اور لسانی حوالے سے بہت انفرادیت رکھتا ہے کیونکہ ڈراما نگار نے جہاں بدلتی ہوئی تہذیب کے عمل کو پیش کیا وہاں زبان کی تبدیلی کے عمل کو بھی پیش کیا ہے۔ ید تھیل لسانیاتی اور موضوعاتی حوالے سے اردو اسٹیج ڈرامے کی روایت میں ایک اہم اضافہ ہے۔

The 'زطار حسین کا دوسرا کھیل'' بھنور' ہے۔ جو ایسن (Henrik Ibsen) کے کھیل'' The 'نظار حسین کا دوسرا کھیل'' بھا۔ وہ ۲۰ ماری Wild Duck '' سے ماخوذ ہے۔ ایسن نارویجن جدید ڈراما نگار، شاعر اور ڈائریکٹر تھا۔ وہ ۲۰ ماری ۱۸۲۸ء کو پیدا ہوا اور ۲۳ مئی ۲۰۹۱ء کو دفات پائی۔ اس کا شار تھیئر میں جد تیں پیدا کرنے والے بانیوں میں ہوتا ہے۔ ایسن کو ڈراما نگاری میں حقیقت نگاری کا بانی قرار دیا جا تا ہے۔ یورپ میں شیکسپیئر کے بعد اسے بلند مقام حاصل ہے۔ انیسویں صدی میں ایسن نے بہت مقبولیت پائی۔ اس کا کھیل'' گریا کا بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

گھر'' بیسویں صدی میں دنیا بھر میں مقبول ہوا۔<sup>4</sup> میرے پیش نظر انتظار حسین کے ہاتھ کا لکھا ہوا جہازی سائز کے ۸۹ صفحات پر مشتمل سکر پٹ ہے، جو مئی ۱۹۹۳ء میں سلمان شاہد (۱۰ جنوری ۱۹۵۲ء) کی ہدایات میں الحرا لا ہور آرٹس کو سل میں پیش کیا گیا۔ یہ کھیل چار ایکٹ پر مشتمل ہے۔ اس کھیل میں کل آٹھ کردار، سیٹھ، جاوید (سیٹھ کا بیٹا)، مراد علی (سیٹھ کا دوست)، اطہر (مراد کا بیٹا)، پروفیسر، ڈاکٹر، نجمہ (اطہر کی بیوی)، منی (نجمہ کی بیٹی) اور زرینہ (سیٹھ کی ہونے والی بیوی) شامل ہیں۔

ید کھیل یا پچ مناظر پر مشتمل ہے۔ پہلے اور چو تھے منظر میں شام کا وقت ہے۔ دوسرے اور یانچویں منظر میں رات کا اور تیسرا منظر صبح کے وقت پیش ہوا ہے۔ اس طرح اس کھیل کی کہانی تقریباً ٣٦ كھنٹول يرمشمل ہے۔ كھيل كا يلاك مخلوط ہے، جس ميں كچھ واقعات يہلے ہو چکے ہيں ليكن ان كى تفصیلات کا بعد میں علم ہوتا ہے۔ ڈراما نگار نے کرداروں کے داخلی اور خارجی تصادم کو بڑی مہارت سے ابھارا ہے۔ جاوید کا اپنے باپ(سیٹھ) سے تصادم ہے۔ کیونکہ وہ اپنی والدہ کی موت کا ذمہ دار اسے سمجھتا ہے۔ سیٹھ نے این پہلی بیوی کی موجودگی میں دوسری خواتین سے ناجائز تعلقات ہنائے، اس وجہ سے سیٹھ کی پہلی بیوی اور بیٹا اس کی شفقت سے محروم رہے۔ جاوید اپنی یہی نفرت اطہر میں بھر دیتا ہے۔ اطہر کا این بیوی، سیٹھ اور بیٹی سے تصادم ہے۔ خارجی تصادم کے علاوہ بیسب کردار بری طرح داخل تصادم کا شکا ربھی ہیں۔ ہر کردار اپنے کسی نہ کسی دہنی کرب میں مبتلا ہے۔ ڈراما نگار نے کرداروں کی نفساتی الجھنوں اور ذہنی کرب کو دور کرنے کے لیے قربانی کا راستہ اختیار کیا ہے۔ انتظار حسین کے کھیل 'مجسنور'' میں قربانی کی مختلف صورتوں کو پیش کرتے ہوئے کرداروں کو روحانی سکون پہنچانے کی کوشش کی گئی ہے کیونکہ جب نفسیاتی امراض بڑھ جا کیں تو بعض افراد جرم کا راستہ اختیار کرتے ہوئے وحشت اور درندگی کی طرف مائل ہوجاتے ہیں۔نفسیاتی امراض کے تحت ہونے والے مختلف جرائم ، جن میں قتل یا خورکشی جیسا نا قابل معافی جرم بھی شامل ہے۔ جیسے منی اپنی جان قربان (خودکش) کر دیتی ہے، جس سے اطہر کا سوبا ہواضمیر بیدار ہو جاتا ہے اور اس کے دل میں بٹی کی محبت غالب آ جاتی ہے حال آئکہ وہ اس کی بیٹی نہیں بلکہ سیٹھ کی ناجائز اولا دیے لیکن اس کی برورش اطہر نے کی ہے۔

اس کھیل کا پلاٹ یوں ہے کہ سیٹھ اور مرادعلی دونوں مل کر کاروبار کرتے تھے۔ سیٹھ نے دھو کے بازی سے سارا کاروبار خود سنجال لیا اور مرادعلی کے حصے میں صرف غربت آئی۔ سیٹھ کا ایک بیٹا دھو کے بازی سے سارا کاروبار خود سنجال لیا اور مرادعلی کے حصے میں صرف غربت آئی۔ سیٹھ کا ایک بیٹا جاوید ہے، جو پندرہ سال سے ناراض ہو کر سیٹھ کے گھر سے نکل گیا تھا۔ پندرہ سال بعد والیس آ کر اپند دوست اطہر سے ملتا ہے۔ اطہر اسے تا تا ہے کہ سیٹھ تو بہت اچھا آ دمی ہے۔ اس نے اپنی سیکر یڑی نجمہ دوست اطہر سے ملتا ہے۔ اطہر اسے باتا ہے کہ سیٹھ کے گھر سے نکل گیا تھا۔ پندرہ سال بعد والیس آ کر اپند دوست اطہر سے ملتا ہے۔ اطہر اسے بتا تا ہے کہ سیٹھ تو بہت اچھا آ دمی ہے۔ اس نے اپنی سیکر یٹری نجمہ سے میری شادی کرا دی ہے اور میری ایک بیٹی بھی ہے۔ جاوید بہت حیران ہوتا ہے۔ جاوید کو یقین نہیں سے میری شادی کرا دی ہے اور میری ایک بیٹی بھی ہے۔ جاوید ہیت حیران ہوتا ہے۔ جاوید کو یقین نہیں سے میری شادی کرا دی ہے اور میری ایک بیٹی بھی ہے۔ جاوید بہت حیران ہوتا ہے۔ جاوید کو یقین نہیں سے میری شادی کرا دی ہے اور میری ایک بیٹی بھی ہو ہے۔ جاوید بہت حیران ہوتا ہے۔ جاوید کر میں گا یا توں کرا دی ہوں کر کرے گھی ہے۔ جاوید بہت حیران ہوتا ہے۔ جاوید کو یقین نہیں سیٹھ سیٹھ کے تو نجمہ کے ساتھ نا جائز تعلقات تھے۔ جب سیٹھ سے جاوید کی ملا قات ہوتی کی کام کرے گا کیونکہ سیٹھ کے تو نجمہ کے ساتھ نا جائز تعلقات تھے۔ جب سیٹھ سے جاوید کی ملا قات ہوتی کام کرے گا کیونکہ سیٹھ کے تو نجمہ کے ساتھ نا جائز تعلقات تھے۔ جب سیٹھ کر کہ کی ملا قات ہوتی کو تو وہ اسے بتا تا ہے کہ گھر میں ایک پارٹی ہورہی ہے، جو تھاری آ کہ پر رکھی گئی ہے۔ پھر ایس کی کر لیتا ہوں ، ای پی نئی سیکر پڑی زرینہ سے شادی کر نا چا ہتا ہوں ، اگر تم اجازت دے دیتا ہے۔

جاوید گھر کی دعوت سے جلد ہی بیزار ہو کر اطہر کے گھر میں آ جاتا ہے، جہاں اس کی ملاقات نجمہ، اطہر، نجمہ کی بیٹی اور اطہر کے باپ مرادعلی سے ہوتی ہے۔ مرادعلی ریٹائرڈ میجر ہے، جو شکار کا بہت شوقین ہے۔ مرادعلی نے گھر میں پرندے اور جانور رکھے ہوئے ہیں، جو اس کی کل کا ننات ہے۔ اطہر فوٹو گرافر ہے۔ گھر کا ہی ایک کمرا اسٹوڈ یو نے طور پر استعمال کرتا ہے۔ جاوید اطمہر کو بتاتا ہے کہ میں اپنے گھر میں نہیں جانا چاہتا، کیونکہ میراضمیر بی گوارانہیں کرتا کہ میں اپنے ''فراڈ باپ'' نے ساتھ رہوں یا اس کی کوئی بھی چیز استعمال کروں۔ نجمہ اور اطہر است سمجھاتے ہیں کہ بید دماغی کی با تیں نہ کرو۔ بہر حال جاوید اطہر کے گھر میں ایک کمرا کرائے پر لے کر ان کے ساتھ درماغی کی با تیں نہ کرو۔ جاوید کو ایک مرغابی دکھاتی ہے، جس سے وہ بہت پیار کرتی ہے۔ مرادعلی اس مرغابی کے بارے میں بتاتا ہے ہی سیٹھنخی کی طرف سے ملی ہے۔

جاوید اینے دوست اطہر کے گھر میں آ کر بھی خوش نہیں ہے۔ اے محسوس ہوتا ہے کہ اپنے کسی داخلی کرب کی وجہ سے بیزار اور پریثان ہے۔ جاوید اپنے کمرے سے نکل کر اطہر کے پاس آجاتا ہے۔ پھر دونوں باہر چلے جاتے ہیں۔ اس دوران جاوید اسے بتاتا ہے کہ نجمہ اور سیٹھ کے ناجائز تعلقات تھے، جس کے نتیجے میں بیٹی(منی) ہیدا ہوئی۔ اس لیے اب سیٹھ اس گھر پر مہربان ہے اور کوئی

#### بنیاد جلد ۸، ۱۷-۲۰

نہ کوئی بہانہ کر کے اس گھر کی مالی امداد کرتا رہتاہے تا کہ اس کی بچی کی ضروریات بوری ہوتی رہیں۔ اطہر واپس گھر آتا ہے تو ہنگامہ کھڑا کر دیتا ہے۔ نجمہ سے لڑتا جھگڑتا ہے اور منی کو اپنی بیٹی تسلیم کرنے سے انکار کر دیتا ہے۔ پھر ناراض ہو کر گھر سے نکل جاتا ہے۔ ادھر جاوید بھی واپس آ جاتا ہے اور ڈاکٹر سے اس کی ملاقات ہوتی ہے۔ ڈاکٹر بھی اس گھر کا کرابہ دار ہے۔ ڈاکٹر بتاتا ہے کہ مرادعلی ذہنی مریض ہے اور میں اس کا علاج کر رہا ہوں۔ اس نے گھر میں جنگل بنایا ہوا ہے۔ وہ یہاں پر شکار کر کے اپنے آپ کو خوش کر لیتا ہے۔ اطہر کے حوالے سے بتاتا ہے بیتم نے اچھانہیں کیا۔ اس طرح اطہر کا گھر برباد ہو جائے گا۔ جاوید کہتا ہے کہ میں نے بیراس لیے کیا ہے کہ اطہر ایک نے ازدواجی رشتے کی بنیاد رکھے تا کہ اس کاضمیر پر سکون رہے۔ پھر جاوید کی ملاقات منی سے ہوتی ہے۔ جاوید منی ے کہتا ہے اگرتم اپنے باپ کوخوش کرنا جاہتی ہوتو اپنی سب سے پیاری چیز مرغانی قربا ن کر دو، کیونکہ 2 یہ سیٹھ غنی سے ملی ہے اور اطہر کوسیٹھ کی طرف سے ملی ہوئی ہر چنر سے نفرت ہے۔ منی احاطے میں جاتی ہے اور پیتول سے خود کو ہلاک کر لیتی ہے۔ جب اطہر کو پتا چکتا ہے تو وہ بٹی کی محبت میں پاگل ہو جاتاہے اور اس کی لاش اجالج سے اٹھا کر اندر لے آتا ہے۔ اطہر ڈاکٹر سے کہتا ہے کہ اس تنھی جان کی قرمانی نے میر ے ضمیر کوجنجوڑ کر رکھ دیاہے۔ ڈاکٹر بتا تا ہے کہ موت کو دیکھ کر کچھ لوگوں کاضمیر بیدار ہو جاتا ہے۔ اطہر کاضمیر بھی بیدا ر ہو گیا ہے۔ اب وہ ایک نارل زندگی گذارے گا اور منی کی موت آ ہت ہ آہتہ اس کی بھولی بسری یادین جائے گی۔

انظار حسین کا شار اردو ادب کے بڑے تخلیق کاروں میں ہوتا ہے۔ اس تھیل میں ان کے تخلیقی جو ہر کھل کر سامنے آئے ہیں۔ کردار نگاری بہت جاندار ہے۔ تمام کردار ایک داخلی کرب میں مبتلا بیں۔ بظاہر چلتے پھر تے بانیں کر سامنے آئے ہیں۔ کردار نگاری بہت جاندار ہے۔ تمام کردار ایک داخلی کرب میں مبتلا ہیں۔ بظاہر چلتے پھر تے بانیں کرتے، کھاتے پیتے گمر اندر سے ٹوٹے ہوئے ہیں۔ دینی مریض ہیں۔ میں راز جوٹے رشتوں کو جوڑے ہوئے ہیں۔ کردار وادوں کے آپ میں جوٹے رشتوں کے علاوہ سب کردار جموع رشتوں کو جوڑے ہوئے ہیں۔ کردار وادوں کے آپ میں میں جھوٹے رشتوں کے علاوہ جانداروں اور دیگر اشی سے بھی جھوٹے رشتوں کے علاوہ جانداروں اور دیگر اشیا سے بھی جھوٹے رشتوں کو جوڑے ہیں۔ کرداروں کے آپ میں جھوٹے رشتوں کے علاوہ جانداروں اور دیگر اشیا سے بھی جھوٹے رشتوں کو ختم جانداروں کو تی کردار جاوید ان جھوٹے رشتوں کو ختم جانداروں اور دیگر اشیا ہے بھی جھوٹے رشتوں پر رکھنا چاہتا ہے۔ مراد علی جوانی میں شکاری تھا۔ بڑھا ہے میں شکار کا شوق پورا کرنے کے لیے وہ ایک زخمی مرغابی کو گھر لے آتا ہے۔ اس کی دیکھ بھال کر تا ہے اور کرا ہو ہو ہوں ہوں ہوں ہو ہوں ہوں ہوں کو ہوں کے بڑے ہیں۔ کرداروں کو تو ہوں ہوں ہوں ہوں کے ملاوں کر کے زندگی کی بندا سے بھی جھوٹے رشتوں پر رکھنا چاہتا ہے۔ مراد علی جوانی میں شکاری تھا۔ بڑھا ہے میں شکار کا شوق پورا کرنے کے لیے وہ ایک زخمی مرغابی کو گھر لے آتا ہے۔ اس کی دیکھ بھال کرتا ہے۔

محمد نوبد ۲۲۲

جاوید ایک طرف ماضی کی باتوں میں لگا ہے دوسری طرف نے آبادیاتی نظام کے تحت سز جنگلوں کے گھنے درختوں کے کٹ جانے پر اظہار افسوس کر رہا ہے۔ شہر ترقی کرتے گئے لوگوں نے شہروں کی طرف ہجرت کی اور شہر کی آبادیاں پھیلنے لگیں۔ جنگل کٹنے گئے۔ درختوں کے ساتھ چرند پرند بین پہلے ہوئے تبدیلی کے مک کو بیان کیا ہے۔

جاوید، مرادعلی کا نفسیاتی علاج کرنے کی کوشش کر رہا ہے۔ جاوید اس بات پر یفتین رکھتا ہے کہ ضمیر کو مطمئن کرنے کے لیے اور روحانی سکون پانے کے لیے اذیت، کرب اور قربانی ضروری ہے۔ جاوید بار بار اپنے کسی خفیہ پروجیک کی بات کرتا ہے۔ اس کا پروجیک یہی ہے کہ وہ خود ذبنی اور روحانی سکون چاہتا ہے اور دوسروں کو یہ سکون دینا چاہتا ہے۔ جاوید کے نزدیک معاشرے کے تمام افراد ضمیر کے مرض میں مبتلا ہیں۔لیکن جب تک ضمیر کی آواز پر لبیک نہ کہا جائے زندگی میں سکون نہیں ملتا۔ جاوید چاہتا ہے کہ لوگوں کے سوئے ہوئے ضمیر کو بیدار کر ے۔ جاوید پندرہ سال بعد اطہر سے ملاقات کرتا ہے تو دیکھتا ہے کہ اس کا ضمیر بھی سویا ہوا ہے۔ اطہر ایک مردہ زندگی گذار رہا ہے۔ وہ اطہر کے ضمیر کو بیدار ہے۔ وہ سیٹھ سے ملا اس کی مدد کرتا ہے۔ جاوید کی بعد اطہر کے رویے میں ایک دم تبدیلی آ جاتی تو دیکھتا ہے کہ اس کا ضمیر بھی سویا ہوا ہے۔ اطہر ایک مردہ زندگی گذار رہا ہے۔ وہ اطہر کے ضمیر کو بیدار ہوں میں سنا چاہتا۔ اس کی مدد کرتا ہے۔ جاوید کی باتیں سننے کے بعد اطہر کے رویے میں ایک دم تبدیلی آ جاتی ہوں سنا چاہتا۔ اس کی مدد کرتا ہے۔ جاوید کی باتیں سننے کے بعد اطہر کے رویے میں ایک دم تبدیلی آ جاتی ہوں سنا چاہتا۔ اس این میر کو بیدان کر دیتا ہے۔ اپن گھر میں سیٹھ جیسے بر کردار شخص کا ذکر تک ہوں سنا چاہتا۔ اسے اپنی بیوی سے نفرت ہو جاتی ہے۔ وہ این معموم میٹی کو اپنانے سے بھی انکار کر دیتاہے کیونکہ اصل میں سیسیٹھ کی بیٹی ہے لیکن پرورش اطہر نے کی ہے۔ بیٹی کو پچھ معلوم نہیں ہے۔ وہ تو اطہر کو ہی اپنا باپ تسلیم کرتی ہے اور اس کی خوش کے لیے اپنی جان کی قربانی دے دیتی ہے۔ سی قربانی اطہر کے اندر چیچی ہوئی بیوی اور بیٹی کی محبت کو پھر سے بیدار کر دیتی ہے۔ پھر اطہر بیوی اور بیٹی سے والہانہ محبت کا اظہار کرتا ہے۔ سی تچی محبت ہے جس میں کوئی حصوٹ نہیں ہے، کوئی غرض، کوئی مطلب نہیں بے لوث محبت ہے۔

اس کھیل کا ایک ٹانوی کردار زرینہ ہے، جو ہڑی سمجھدار خانون ہے۔ وہ سیٹھ سے شادی کرنا چاہتی ہے کیونکہ سیٹھ اب بوڑھا ہو گیا ہے اور جلد مر جائے گا، اس کے بعد وہ اس کی دولت پر قبضہ کر لے گی۔ لیکن زرینہ نے سیٹھ کو اپنے بارے میں سب صاف صاف بتا دیا کہ وہ پہلے کس کس سے وابستہ رہی ہے۔ سیٹھ اس کے بارے میں سب جانتا ہے۔ اس سچائی کی وجہ سے زرینہ اپنی نئی زندگی کے آغاز پر خوش اور مطمئن ہے۔ اس کا ضمیر مطمئن ہے۔ کھیل میں کرداروں کے مکا کے ٹھوں اور بہت جامع ہونے کے ساتھ ، سہ معنی اور فلسفیانہ ہیں۔ مگر انداز بیان اور اسلوب میں الجھاؤنہ بیں ہے اور نہ وحدت

کھیل کے پانچوں مناظرا ایک ہی سیٹ پر پیش ہوتے۔ اطہر کے گھر کا سیٹ ہے۔ بیدا یک بڑا کمرا ہے، جس کے ایک گوشے میں اسٹینڈ پر لائٹس اور سٹل کیمرا لگا ہوا ہے۔ ادھراُ دھر ایسا سامان بکھرا ہے جس سے بید ظاہر ہوتا ہے کہ بیکسی اسٹوڈ یو کا کمرا ہے۔ کمرے میں ایک طرف صوفہ، کر سیاں اور میز پر بچھ تصویریں، نیکٹو، قینچی اور چھوٹی چیز یں پڑی ہیں۔ یہی کمرا ڈائنگ روم کے طور پر بھی استعال ہوا ہے۔ کمرے کے عقب میں ایک دروازہ احاطے میں کھلتا ہے، جہاں ہے کھی پر دوں کی آوازیں سانگ دیتی ہیں۔ کمرے کے دائیں بائیں دو دروازے نظر آتے ہیں۔ ایک دروازہ سامنے برآمدے میں کھلتا ہے۔ باہر سے آنے والے کردار یہی دروازہ استعال کرتے ہیں۔ ایک دروازہ سامنے برآمدے میں سانگ دیتی ہیں۔ کمرے کے دائیں بائیں دو دروازے نظر آتے ہیں۔ ایک دروازہ سامنے برآمدے میں اسٹوڈ یو بھی ہے اور ڈائنگ روم کے طور پر بھی استعال کرتے ہیں۔ اس دروازے پر گھنٹی بھی لگی بہد ہوتا ہے کہ ہوتا ہے کہ ہوتا ہے کہ ہوتا ہے دیتوں کی آوازیں ہمیشہ یادگار رہے گا۔ بیر کھیل فنی وفکری اعتبار سے اس قدر پختہ اور جامع ہے کہ ماخوذ ڈراموں کے حوالے سے ہمیشہ اردوانیٹیج ڈرامے کی تاریخ میں زندہ رہے گا۔

انتظار حسین کے ان ڈراموں میں مرد کردار جدید دور کے انسانوں کی زندگی کے المیے لیے ہوئے سامنے آتے ہیں جو جدید دور میں اپنے عہد کے مختلف تہذیبی اور تاریخی المیوں کا شکار ہیں جس سے ان کے داخلی کرب، نفسیاتی اذیتوں اور ذبنی الجھنوں میں تچنے ہونے کا اندازہ ہوتا ہے۔ انتظار حسین کے ان کرداروں میں ہجرت کے تجربات تخلیقی سطح پر اجر کر سامنے آتے ہیں۔ ان کے کھیل «مجنور'' میں اگر چہ ذبنی سکون کے لیے قربانی کا راستہ پیش ہوا ہے لیکن یہاں بھی جگہ جرت کے اثرات نظر آتے ہیں بھی مرغابی کے نئے گھر کی صورت میں اور تبھی ہجرت کی قربانی کی مورت میں نزات نظر آتے ہیں بھی مرغابی کے نئے گھر کی صورت میں اور جبھی ہجرت کی قربانی کی صورت میں نزات نظر آتے ہیں بھی مرغابی کے نئے گھر کی صورت میں اور بھی ہجرت کی قربانی کی صورت میں نزات نظر آتے ہیں بھی مرغابی کے بنے گھر کی صورت میں اور بھی ہجرت کی قربانی کی صورت میں نزات نظر آتے ہیں کردار ہجرت سے پیدا ہونے والے تہذیبی اور ذہنی المیے بیان کرنے کے لیے نزای گھر'' میں بھی نظر آتے ہیں۔ سے کردار ایک طرف اس تہذیب سے وابستہ ہیں جو تہذیب دم تو ڈربی دینا گھر'' میں تہذیب سے وابستہ کرداروں میں روایات، رسومات اور عقائد کے ٹو شنے سے ایک کرب دکھائی دیتا ہے۔ دوسری طرف ہو کردار نئی جگہوں، نئی اشیا اور نئے عقائد و روایات سے خوف زدہ ہیں۔ پر کر درکھائی بار بار اپن ماضی کی طرف بھا گے نظر آتے ہیں۔

## حواشي وحواله جات

- وز ٹنگ فیکٹی، شعبۂ اردو، جی سی یونی ورشی، لاہور۔
- ا۔ محمد کامل نے اپنی مضمون'' اُردو میں ریڈیڈ راما، آغاز وارتقا''، مشمولہ اردو ریسر چ جنرل نئی دبلی ( کیم جولائی ۲۰۱۶) میں صفحہ ۲۲ پر کلھا ہے کہ: انظار حسین آل انڈیا ریڈیو کھنو سے وابستہ ہوئے۔ تقتیم ملک کے بعد پاکستان چلے گئے۔ ان کے ریڈیائی ڈراموں کا مجموعہ دل سے قریب ۱۹۴۷ء میں شائع ہوا۔ اس کے علاوہ ان کے ریڈیو ڈراموں میں'' شرد کا نام جنول' اور''سائبان کے یفچ'' بہت مقبول ہوئے۔ سنگ میل پہلی کیشز، لاہور کی شائع کردہ کتب میں اس عنوان کے تحت انتظار حسین کی کوئی کتاب شائع نہیں ہوئی۔ ۲۔ انتظار حسین کا داو تیذ کردہ سنگ میل لاہور نے ۲۰۰۲ء میں نیا تھر کے عنوان سے شائع کیا۔ مذکورہ کھیل اسی ناول کی
  - ابتدائی کڑی ہے۔
    - ۳\_ انتظار حسین، ''نیا گھر'' قلمی مسودہ (لاہور: مخزونہ الحرا لاہور آرٹس کوسل لائبر ریی، ۴۴مئی ۱۹۷۵ء )، ص۲۵۔

- ۵۔ ابسن کے حوالے سے درج معلومات اس ویب سائٹ سے لی گئی ہیں (۲۰۱۷ء۔ ۱۹۹۰):
  - http://en.wikipedia.org/wiki/Henrik\_Ibsen
- ۲\_ انظار حسین ، مصفور، قلمی مسوده (لا ہور: مخزونه الحمرالا ہورآ رٹس کونسل لا ئبر بری مئی ۱۹۹۳ء )، ص ۱۶۔
  - ۷۔ ایضاً، ص۲۲۔

## مآخذ

```
حسین، انتظار ''نیا گھر'' قلمی مسودہ۔ لاہور: مخزونہ الحمرا لاہور آرٹس کونسل لائبر ریمی ( ۲۴مئی ۱۹۷۵ء)۔
_____دنیا تکھر (تذکرہ)۔ لاہور: سنگ میل پیلی کیشنز،۲۰۰۲ء۔
_____د صخور'' قلمی مسودہ۔ لاہور: مخزونہ الحمرالاہور آرٹس کونسل لائبر ریمی (مئی ۱۹۹۳ء)۔
کامل، محمہ۔ '' اردو میں ریڈیو ڈراما: آعاز وارتقا'' مشعولہ اردو ریسہ رچ جند اینی دبلی ( کیم جولائی ۲۰۱۵ء)۔
```

# برقي ماخذ

 $(\texttt{rq\_i}\_\texttt{rei}) \\ http://en.wikipedia.org/wiki/Henrik_Ibsen$ 

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

محمد نوید ۲۷۸

ايم خالد فياض \*

شہری کلچر میں بڑھاپر کی تصویریں: بودلیئر کی شاعری کر تناظر میں

گوتم بدھ نے ضعیفی کو زندگی کی چار بڑی اذیتوں میں شار کیا تھا۔ ضعیفی، جو کہ فرد کی جسمانی اور ذبنی توانا ئیوں نے مکمل خاتے اور اعضا کی سراسر بے چارگی و ناکارگی کا نام ہے، زیست کا آخری اور انتہائی تکلیف دہ دَور ہے۔ یہ بڑھا پے کی آخری حد ہے جہاں فرد کا زندگی سے تعلق منقطع ہوجاتا ہے اور موت ہی اب اُس کی آخری پناہ گاہ رہ جاتی ہے۔ عمر سیدگی یا بڑھا پا، ضعیفی سے پہلے کا دَور ہے۔ جہاں جسمانی اور ذبنی توانا ئیوں کے انہدام کا آغاز ہوتا ہے۔ ول ڈیورانٹ (Will Durant) کے الفاظ میں: بزیادی طور پر بیجسم کی ایک کیفیت ہے۔ جسم کی موج حیات اپنی انتہا پر پنی جاتی ہے۔ بڑھا پا جسمانی یا ذبنی انحطاط کا دور ہے۔ بڑھا پا جسمانی یا ذبنی انحطاط کا دور ہے۔ در حیات میں یہ دَور فرد میں جسمانی سط پر کم اور نفسیاتی سطح پر کہیں زیادہ اُتھل کا دَور ہے۔ دوہ نہ صرف اپنی کم ہوتی توانا ئیوں کو محسوس کر رہا ہوتا ہے بلکہ نئی نسل کی قوت و کارکردگی سے اپنی شکستہ کارکردگیوں کا مواز نہ کرکے احساس کمتری میں مبتلا بھی ہو رہا ہوتا ہے۔

ہمکنار ہونے کا خوف، ماضی کی خوشگوار یادیں اور جوانی کی طرف لوٹ جانے کی خواہش، بیہ اور ایسے

#### بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

احساسات اُسے کٹی طرح کی نفسیاتی پیچید گیوں میں الجھا دیتے ہیں جس کی وجہ سے وہ روحانی کرب میں مبتلا رہتا ہے اور اذیت جھیلتا ہے۔

لہٰذا بوڑھے افراد کی طرف لوگول کے اس رویے کی وجہ سے، بوڑھوں کو اپنی ساجی اہمیت کا احساس رہتا تھا۔ پھر یہ کہ ایسے ساج میں بوڑھے افراد نٹی نسل کے لیے معاشی طور پر بوجھ نہیں تھے بلکہ اُن کی نگہداشت نوجوانوں کا اخلاقی فریضہ تھا۔

لیکن جب معاشروں میں تیز رفتاری بڑھی، سائنس اور ٹیکنالوجی کی بدولت بڑے بڑے اور جدید ترین شہروں کا قیام عمل میں آیا اور زندگی کی قدریں اور حقیقتیں تیزی سے بد لنے لکیں تو بوڑ ھے افراد کا معاشرتی مقام یک گخت گر گیا کیونکہ وہ اس قابل نہیں رہے تھے کہ کھہ بہ کھہ بدلتی ہوئی اس جدید تر زندگی کا ساتھ دے سکیں۔علوم کی بے پناہ ترقی، معلومات اور خبروں کے سیلاب اور نت نئے تجربوں کے سامنے بوڑ سے افراد کا علم اور تجربہ از کار رفتہ قرار پایا۔ اب دنیا کے بدلتے تقاضوں کو سجھنے کے لیے بوڑھوں کا نوجوانوں کی طرف رجوع کرنا ناگز ریہوگیا کیونکہ نمی تبدیلیوں اور نئی تعلیم کی وجہ سے نوجوان نسل بوڑھی نسل سے کہیں آگے بڑھ گئی۔ اسی لیے ان جدید ترین معاشروں کا روبیہ بھی بوڑ سے افراد کے لیے بدل گیا۔ بوڑھوں کا علم اور تجربہ اُن کے لیے فرسودہ اور اُن کا وجود اُن کے لیے معاثی بوجھ بن گیا۔ اوسط عمر میں قابل قدر اضافہ کردیا اور تجربہ اُن کے ایے فرسودہ اور اُن کا وجود اُن کے لیے معاثی بوجھ بن گیا۔ اوسط عمر میں قابل قدر اضافہ کردیا اور لوگ زیادہ سے زیادہ بڑھا ہے کی دہلیز پر قدم بھی رکھنے لیے لیکن اس سائنس اور شیکنالوجی کی بدولت وجود میں آنے والے جدید صنعتی شہروں میں ان بوڑھوں کی بامعنی اسی سائنس اور شیکنالوجی کی بدولت وجود میں آنے والے جدید صنعتی شہروں میں ان بوڑھوں کی بامعنی افراد کو بے سہارا اور بر آسرا کردیا۔ بڑھا پا شہر میں کس میرس، غربت، ناچاری، بیاری، نا اُمیدی، غملینی

یوں شہروں میں بوڑھوں کی طبعی نفسیاتی الجھنوں کے ساتھ ساتھ معاشرتی نفسیاتی پیچید گیوں پر جنی کر بناک تصویریں زیادہ دکھائی دینے لگیں۔ شہروں نے بوڑھوں کو طبعی زندگی دے کر معاشرتی زندگی سے جس طرح بے دخل کیا وہ اُن کے لیے اور بھی سوہانِ روح کا باعث بنا۔ جس تنہائی، بے چارگی اور ناقدری کا وہ اب شکار ہوتے، پہلے بھی نہیں ہوئے تھے۔

چارکس بود لیئر (Charles Baudelaire) (۲۰۱۱-۲۰۱۰) کی ننری نظموں پر مبنی مشہور کتاب پیرس کا کرب میں ہمیں بڑھانے کی کچھ ایسی ہی درد ناک اور اداس تصویر یں ملتی ہیں۔ میراجی نے بود لیئر کے بارے میں ایک بات کہی تھی۔ اگر چہ انھوں نے یہ بات اس کی کتاب بیدی کیے پھول کا جائزہ لیتے ہوئے کہی تھی مگر اس کا اطلاق بود لیئر کے پورے شاعرانہ رویے پر ہوتا نظر آتا ہے اور یہاں ان نظموں کو سمجھنے کے لیے بھی میراجی کے ان تنقیدی جملوں کو ایک نظر دیکھے لینا یقیناً مفید مطلب ہوگا۔ لکھتے ہیں: وہ ایک ایسا شخص تھا جس کا ذہن پریثان ہو؛ جس کی طبیعت غور وفکر کی عادی ہو؟

جس کے تخیل پر ہر وقت ملال انگیز تصورات مرگھٹ کے دھویں کی طرح چھائے رہتے ہوں، اور ان وحشت ناک تصورات کا سلسلہ تبھی نہ ٹوٹنے میں آتا ہو؛ جسے سیدھی بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

سادی فطری باتوں سے نفرت ہواور غیر معمولی خیالات اور انو کھے احساسات کے زیرِ اثر زندگی گذارنا جس کے لیے ایک لازمۂ حیات تھہر چکا ہو۔

پیسر س ک ک رب ک نظموں کے پیچھے بھی ہمیں ایسا ہی ملال انگیز ، پریشان ، انو کھے احساسات کا مالک ، غور وفکر کرتا ہوا بودلیئر دکھائی دیتا ہے۔ بنیادی طور پر تو یہ نظمیں جدید شہر میں پیدا ہونے والی تلخیوں اور المنا کیوں کا دردناک بیان میں اور پیری جیسے جدیدترین شہر پر سابق تنقید کا بہترین تخلیقی اظہار یہ میں۔ بودلیئر نے اپنی ان شاہکار نظموں میں شہر اور شہر میں بسے والوں کے لامتا ہی ذکھ اور دردکو موضوع بنایا ہے۔ صنعتی اور شہری زندگی کی ان کربنا کیوں اور تنہائی کی ہولنا کیوں کو بیان کرنے کے لیے اُس نے بوڑھے کرداروں کا بھی سہارا لیا ہے۔ بوڑھے افراد کو اُس نے اس صنعتی معاشرے سکتے ہیں۔ یوں شہری تناظر میں اُکھرنے والے بڑھا پے کو بودلیئر نے اپنے احساس اور شعور میں رچا کر سکتے ہیں۔ یوں شہری تناظر میں اُکھرنے والے بڑھا پے کو بودلیئر نے اپنے احساس اور شعور میں رچا کر بنگا

فر دساری زندگی این بچوں پر محمیتیں نچھاور کرتا ہے اور ان محبتوں کو نچھاور کرتے کرتے جب ایک دن وہ بڑھاپے کی دہلیز پر قدم رکھتا ہے تو اُس وقت خود اُس کے این وجود کے اندر چا ہت اور محبت کی شدید طلب پیدا ہوجاتی ہے۔ وہ این ان بچوں سے جن پر وہ ساری زندگی محبت لٹاتا رہا، محبتوں کا طالب ہوتا ہے اور بی حبتیں بچپن اور جوانی کی محبتوں سے اپنی کیفیت میں قدرے مختلف بھی ہوتی ہیں، کین صنعتی ساج میں جگڑا اور تیز رفتار زندگی کے لمحہ بہ لمحہ بد لتے تقاضوں پر پورا اُتر نے والا چو بی شہر کا نوجوان، بوڑھوں کے اس تقاضے کو پورا کرنے کی اہلیت کھو چکا ہوتا ہے بلکہ وہ اکثر اوقات بوڑھوں کو اپنی ترقی کی راہ میں رکاوٹ سمجھ کر نفرت کرنے گا اہلیت کھو چکا ہوتا ہے بلکہ وہ اکثر اوقات انہائی اذیت ناک ہوتی ہے۔ وہ الیں صورت میں نئے سرے سے محبتوں کو پروان چڑھاتے ہیں۔ وہ بچوں کے بچوں سے محبت کرنا شروع کرتے ہیں۔ وہ زندگی کے انجام پر کھڑے ہوکر زندگی کی نئی ایندا

پرست جدید ساج کا گھناؤناین اُن کے چہروں کو مسخ کرکے اس قدر خوف ناک بنا چکا ہوتا ہے کہ معصوم بیج بھی اُن سے ڈر جاتے ہیں۔ وہ عمر کے اس دَور میں دنیا سے جس قدر زیادہ لگاؤ محسوں کرتے ہیں دنیا اُن سے اتنا بیزار ہونے لگتی ہے۔ وہ جس قدر زیادہ محبت حابتے ہیں اُٹھیں اس قدر اجنبیت اور نفرت ملتى ہے۔ اس كا موثر اظہار بود ليئر نے اپن نظم ''بوڑھى عورت كى مايوسى'' ميں كيا ہے۔ وہ كکھتا ہے: جھریوں سے ماری ہوئی بڑھیا خوش کے مارے پھول گئی، جب اُس نے خوب صورت بحے کو دیکھا جس سے ہر کوئی ہنتی مذاق کررہا تھا۔ یہ حسین و نازک نقش، بڑھیا ہی کی طرح، بغیر دانت اور بغیر بالوں کے۔ وہ آگے بڑھی اور تبسم کے ساتھ بچے سے کھیلنے لگی۔ بچہ سم گیا اور اس بے جاری عورت کے پیار کے جواب میں تیزی سے ہاتھ یاؤں مارنے لگا۔ اُس نے چیخ و یکار سے سارے گھر کو سریر اُٹھا لیا۔ بیچاری بوڑھی عورت ایک اہدی تنہائی میں پیچھے ہٹ گٹی اور ایک کونے میں بیٹھ کر رونے لگی۔ وہ اینے آپ کو بیہ کہہ رہی تھی'' آہ ہم برقسمت بوڑھی عورتیں! ہمارے لیے وہ عمر گذرگی کہ ہم کسی کے دل کو لبھا سکیں۔ بید معصوم بجے بھی، جن کو ہم خوش کرنا حابتے ہیں، ہمیں دیکھتے ہی سہم جاتے ہیں۔'' اس نظم میں مغرب کے شہری ساج میں سہ نسلی خاندان کے ٹوٹنے کا المبہ بھی موجود ہے، جس میں دادا دادی، ماں باب اور بوتا ہوتی ایک ساتھ رہتے ہیں۔ بود لیئر اس ساج میں تیسری نسل کی پہلی نسل سے اجنبیت کونمایاں کرتا ہے۔ اس سے آگے چلیں تو ہمیں ایک''بوڑھا مداری'' ملتا ہے جو بڑھانے، افلاس اور کرب و ماندگی کی الیی ملی جلی تصویر ہے جس سے جدید تدن کا کھوکھلا پن اور تضاد این تمام ترشدت کے ساتھ نمایاں ہو کر سامنے آجاتا ہے۔ جہاں ایک طرف نوجوان ہیں، خوشیاں ہیں، دولت ہے اور دوسری طرف

تمایاں ہو کر ساملے اجاتا ہے۔ جہاں ایک طرف کو موان میں، سوسیاں میں، دوست ہے اور دوسری طرف برطواپا ہے، آزار ہے اور افلاس ہے۔ اپنی اس نظم ''بوڑھا مداری'' میں بود لیئر نے پہلے ایک میلے کا منظر بیش کیا ہے، جس سے جدید شہری زندگی کے طور اطوار پر روشنی پڑتی ہے: در هیقت یہاں ایک زبردست مقابلہ ہوتا ہے، یہاں نعرہ بازی ہوتی ہے، بگل بجتے ہوں، تانبے کے کھڑ کھڑانے کا ملائجلا شور ہوتا ہے اور پٹاخوں کے دھاکے ہوتے ہیں۔ ہوا، بارش اور سورج کی وجہ سے سخت اور گندمی چہرے لال دموں اور نقالیوں کے

ア

يم خالك فياض

ساتھ ہزار روپ بدلتے ہیں۔ وہ بڑی مشاقی سے ایسی فقرہ بازی کرتے ہیں جن کے اثر کے بارے میں وہ بڑے متیقن ہوتے ہیں ..... رقاصا ئیں پریوں یا شنرادیوں کی طرح خوبصورت ناچ ناچتی ہیں ..... بیرسب کچھ روشن، گرد، چینوں، خوشیوں، ہنگاموں کے سوا کچھ نہ تھا۔ کچھ خرچ رہے تھے، کچھ کما رہے تھے اور دونوں کیساں خوش تھے۔ میں میں این ہیں کہ ایں ایر ایس غیر ہے ہیں میں میں کر کہ انتہ ہوں ایس میں این

اور پھر اس کے بعد بود لیئر اُس غریب بوڑ سے مداری کا نقشہ کھنچتا ہے اور ساتھ ہی معاشرتی معاشی تصاد کوبھی اُبھارتا ہے۔

> خوانچوں کی قطار کے سب سے آخر میں، میں نے ایک شر میلے، غریب مداری کو دیکھا جو اپنے آپ کو اس شان و شوکت سے جلا وطن کیے ہوئے، خمیدہ کم، ضعیف، درماندہ، ایک انسانی کھنڈر کی طرح اپنی دکان کے تصبے کے ساتھ طیک لگائے کھڑا تھا۔ یہ دکان ایک پریثان حال وحثی کی جھونپڑی سے بھی زیادہ یو سیدہ تھی اور اُس کی موم بتی ک پھلتے ہوئے اور دھواں دیتے ہوئے کنارے اُس کی مفلسی کو اور نکھار رہے تھے۔ ہرجگہ خوثی، نفع کے کاردبار اور عیاثی، ہرجگہ کل کی روٹی پر یقین، ہرجگہ طاقت کا وحثیانہ شور، لیکن یہاں سراسر غربت، پامال غربت اور اس پر ستم ظریفی یہ کہ مصحکہ خیر رہا تھا، وہ ہاتھ نہیں چلا رہا تھا، وہ چلا نہیں رہا تھا، وہ کوئی خوش کن یا یہ درد گانا نہیں گ رہا تھا، وہ ہاتھ نہیں جلا رہا تھا، وہ چلا نہیں رہا تھا، وہ کوئی خوش کن یا یہ درد گانا نہیں گ رہا تھا، وہ ہتھ نہیں رہا تھا، وہ خاموش تھا، اُس پر جمود طاری تھا، وہ سب کچھ اور آخر میں بود لیئر اس نظم کا انجام یوں کرتا ہے:

اورا کریں بود سے راک میں والجام یوں کرمائے۔ میں اُس بوڑھے ادیب کا نقشہ دیکھ کر آیا ہوں جو کہا پنی اُس نسل کے کام آ چکا ہو جس کا وہ ایک ممتاز اور دل خوش کن مداری تھا۔ بوڑھا شاعر، بغیر دوستوں کے، بغیر گھر بار کے، بغیر اولاد کے، غربت اور عوام کے ناشکرے پن کی وجہ سے ذلیل وخوار، اور جس کی دکان میں احسان فراموش دنیا اب داخل ہونے کے لیے بھی تیار نہیں۔ <sup>۲</sup>

یوں بودلیئر ہمیں دکھا تا ہے کہ مفاد پرست، خود غرض اور احسان فراموش دنیا کیسے بوڑھوں کو نظرانداز کردیتی ہے۔ وہ ہمیں بتا تا ہے کہ اس جدید دنیا میں فرد اپنی ہی نسل کے کام آ سکتا ہے اور جو اپنی نسل کے کام آچکا ہو وہ اس دنیا کی نئی نسل کے لیے کوئی معنی، کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔ نظم '' بیوا کیں' میں ہمیں ایک بوڑھی اور غریب بیوہ خاتون نظر آتی ہے۔ بود لیئر نے اُس کی تنہائی اور غربت کو موضوع بنایا ہے اور یہاں بھی ہمیں وہ یہی دکھا تا ہے کہ جدید شہر کے پاس اُس بیوہ کی تنہائی کا کوئی مداوا نہیں اور وہ زندگی کی پُر رونق شاہراہ سے الگ تھلگ زندگی گذارنے پر مجبور ہے۔ اُسے این بڑھاپے اور غربت کی وجہ سے اُس شہر کی خوشیوں میں شریک ہونے کی اجازت نہیں۔ بود لیئر لکھتا ہے:

> وہ (بیوہ) ایک کھر دری تی، سیدھی سادھی، مگر پھٹی ہوئی شال اوڑ سے اپنے جسم سے ایک متکبرانہ رواقیت کا اظہار کرتی جا رہی تھی ..... مجھے معلوم نہیں اُس نے کس گھٹیا تی طعام گاہ میں کس طریقے سے بچھ کھایا پیا۔ میں ..... اُس کی حرکتوں کا غور سے مشاہدہ کرتا رہا، جب کہ وہ اپنی عقابی آنکھوں سے، جو کہ آنسوؤں سے تجلسی ہوئی تھیں، اخبار میں بچھ ذاتی دلچی کی خبریں ڈھونڈ رہی تھی۔ بالآخر دو پہر کو، خزاں کے ایک دکش آسان کے پنچ — اُس آسان کے پنچ جہاں سے حسرتوں اور یا دوں کا بچوم نازل ہوتا ہے – وہ ایک باغ کے کونے میں ہو کر میں چو گئی تا کہ بھیڑ سے دور وہ ایک مخطل نغہ و سرودکو میں اس دن میں بہی اُس بے چاری بڑھیا کے لیے اوباش کا سامان تھا، اس دن میں جو اُس نے بغیر کسی دوست، بغیر کسی بات، بغیر کسی مسررت، بغیر کسی ہم راز کے گذارا۔ یہی تسکین قلب کا

بود لیئر اپنی ان نظموں میں جہاں بھی بڑھاپے کی تصویر کھینچتا ہے، درماندگی اور افلاس اُس کے بنیادی رنگ قرار پاتے ہیں۔ بوڑ ھے افراد چونکہ جدید صنعتی نظام کے مفید کل پرزے نہیں بن سکتے لہٰذا اس صنعتی نظام میں معاشی تنگ دستی اُن کا مقدر بن جاتی ہے۔

لیکن اس نظام کا ایک رُخ میبھی ہے کہ جولوگ یا افراد اس نظام کی پیدا کردہ مادی اور معاشی دوڑ کے تقاضوں کو نبھانے کے اہل نہیں ہوتے، بید نظام انھیں غربت اور بڑھایے کی دہلیز پر وقت سے پہلے کھینک جاتا ہے یعنی جو لوگ اس نظام کے ساتھ چلنے کے قابل نہیں ہوتے وہ وقت سے پہلے بوڑھے ہوجاتے ہیں۔ اس لیے بود لیئر کی کچھنظموں میں ایسے کردار بھی ملتے ہیں جو اگرچہ طبعی طور پر تو بڑھایے کے عہد میں داخل نہیں ہوئے لیکن اس خالم اور خود غرض صنعتی معاشرے نے انھیں غربت کے ایسے جال میں بھانسا ہے کہ وہ قبل از وقت بوڑ ھے دکھائی دیتے ہیں۔ بیلوگ ایک طرف اینی غربت کی تاب نہیں لا سکتے اور دوسری طرف لوگوں کی امارت ان کی آنکھوں کو خیرہ کرتی ہے۔ جدید ساج کے اس تضاد کا شکار ہونے کی وجہ سے اُن کے وجود کی ساری توانائیاں زوال یزیر ہو جاتی ہیں اور اُن کی جوانیاں اس ساج کے خالمانہ نظام کی جھینٹ چڑھ جاتی ہیں۔ ایسے کرداروں کی ایک موثر مثال ہمیں بود لیئر کی نظم ''غریبوں کی ہنکھیں'' میں ملتی ہے۔ جہاں نظم کا ہیرو ایک ریستوران میں اپنی محبوبہ کے ساتھ بیٹھا ہے اور سامنے سڑک پر اُسے حالیس سالہ وہ شخص نظر آتا ہے جو ناسازگاری حالات کے سبب بڑھا ہے کی سرحدوں کو چھونے لگا ہے۔ بود لیئر لکھتا ہے: ہمارے سامنے سڑک پر ایک جالیس سالہ شریف آ دمی کھڑا تھا۔ پژ مردہ چیرہ، سفیدی مائل داڑھی، ایک بچہ ایک اُنگل سے لگائے اور دوسرے بازو پر ایک اور بچہ اُٹھائے ..... وہ ایک بوڑھی خادمہ کے فرائض سرانجام دے رہا تھا ..... بیصورتیں سب کی سب چینچڑ وں میں ملبوس، از حد سنجیدہ تنھیں ۔ 9 ابیا ہی ایک کردارنظم'' کھوٹا سکہ'' میں بھی سامنے آتا ہے۔ اُس کے بارے میں اگرچہ شاعر

نے یہ وضاحت بالکل نہیں کی کہ وہ عمر کے کس حص میں ہے مگر اُس کی ظاہریت میں بڑھاپے کے

عناصر موجود ہیں جو اسی جدید ساج کے عطا کردہ ہیں۔ ہمیں ایک مفلس ملا جس نے کانیتے ہوئے اپنی ٹو پی بڑھائی۔ میں نے اُس کی التجا سے بھری ہوئی آنکھوں کی خاموش فصاحت سے زیادہ کوئی پریثان ٹن چیز نہیں دیکھی، جن میں بیک وقت ایک حساس شخص کے لیے جو انھیں پڑھ سکے، بڑی ہی عاجز کی اور بڑی ہی ملامت پنہاں تھی۔ اُس کی آنکھوں میں بڑا ہی گہرا اور پیچیدہ احساس تھا، جیسے ایک ٹے کی آنسوؤں سے بھری ہوئی آنکھوں میں، جے کوئی پیٹ رہا ہو۔

جب ہم <sub>پیر</sub>س کا کرب کی شاعری کا مطالعہ کرتے ہیں تو دو باتوں کا احساس شدت سے ہوتا ہے۔ ایک تو بیر کہ بود لیئر جدید شہری زندگی کو سخت ترین تنقید کا نشانہ بناتا ہے۔ اُس کے لیے ان جدید شہروں کی دہ زندگی جو امیری اور غربی کے در میان تفاوت کو بڑھانے کا باعث ہے، قطعاً قابلِ قبول نہیں اور غور کرنے پر معلوم ہوتا ہے کہ بود لیئر صاف صاف کہہ رہا ہے کہ صنعتی شہروں کی مادی دوڑ ہی افراد کو بوڑھا کردینے کی موجب ہے۔ جو لوگ اس دوڑ میں پیچھے رہ جاتے ہیں دہ بود کی حوجاتے ہیں۔ جدید شہروں میں مادی ترقی کا حصول، معاثی کشاکش، خاندانی رشتوں میں ٹوٹ پھوٹ اور فرد کا فرد سے اجنبیت اور غرض کا رشتہ اور اس کے نتیج میں تنہائی، یہ وہ عوال ہیں جو افراد کی جو اندوں کو دقت تا چہلے پڑ مردہ کر دیتے ہیں اور نوں، میں شہر جس بڑھا ہے کہ جو مانے کا باعث ہیں تو ہو کہ کھوٹ اور فرد کا در سے اجنبیت اور غرض کا رشتہ اور اس کے نتیج میں تنہائی، یہ وہ عوال ہیں جو افراد کی جو اندوں کو دقت اور بے چارگی کی مادی ترتی کا دول کی شاکش ، خاندانی رشتوں میں ٹوٹ پھوٹ اور فرد کا اور بے چار کی مردہ کر دیتے ہیں اور افلاس کا شکار کردیتے ہیں، جس کی وجہ سے بڑھا پا انہائی کس میری

حواله جات

۵\_ ایضاً،ص۷۷–۷۷\_

ادب،

- ۲\_ ایسناً، ص۵۲\_ ۷\_ ایسناً، ص۵۲- ۲۳\_ ۸\_ ایسناً، ص۲۳۱\_
- ۹\_ ایضاً، ص۳۰۱-۱۳۰۷
  - <ا۔ ایضاً **ص**الا۔

## مآخذ

بودلیئر، چارکس ( Charles Baudelaire )۔ پیرس کا کرب۔مترجم ڈاکٹر لیتق بابری ۔لاہور: مجلس ترقمی ادب،۱۹۸۲ء۔ ڈیورانٹ، ول ( Will Durant )۔ نیشاطِ فلسفہ ۔مترجم محمد اجمل ۔لاہور:فکشن ہاؤس،۱۰۰۰ء۔ میرابی- میشرق و مغرب کے نغمے ۔کراچی: آن، ۱۹۹۹ء۔

ایم خالد فیاض ۲۸۸

خالد امين \*

خالد امین ۳۸۹

استعاری قوتوں کو ان کے نوآبادیات میں فروغ دینے کے لیے علمی بنیا دیں استوار کر نے میں مستشر قیمین کے کر دار کو کسی صورت نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ اسی لیے یورپ کے اہم مستشر قیمین میں اسلامی مما لک خصوصاً وسط ایشیا کی تا ریخی و تہذیبی صورت حال کو جانے اور سیجھنے کے لیے آ رمینیس و دیم رکی (Arminius Vambery) (Armine) کا مطالعہ ناگز ہر ہے، کیونکہ و بمبری نے و سط ایشیا میں روی افتدار کو بہت قریب سے دیکھا ہے اور وہ ان کے جر و تشد دیکے مینی شا ہد بھی رہ یوں۔ انھوں نے روں کے اقدا ما ت کی نہ صرف مذمت کی بلکہ ہر طا نو کی نو آبادیا ہے کو روں سے بہتر جانا۔ انھوں نے اپنی تصنیف تاریخ بے خارا میں اس با ت کا ذکر واضح لفظوں میں کیا ہے۔ وہ یورپ میں دریا۔ ڈینیوب (Danube) کے جزیرے شت کے ایک گاؤں میں 4 مارچ ۲۰۸۱ء میں پر میں دریا۔ ڈینیوب (Danube) کے جزیرے شت کے ایک گاؤں میں 4 مارچ ۲۰۸۱ء میں پر اور جرمن میں مہارت حاصل کی۔ اس کے علا وہ روسی زبا ن بھی سیکھی۔ بیں سال کی عمر میں تر کی اور جرمن میں مہارت حاصل کی۔ اس کے علا وہ روسی زبا ن بھی سیکھی۔ بیں سال کی عمر میں تر کی زبانوں میں خاصی دست گاہ حاصل کی داست کے میں حسین وا یم پاشا کے بچوں کر اونے میں کیا ہے۔ وہ ایسی زبان

کرتے فواد پاشا کے سیکریٹری کی ملازمت میں داخل ہو گئے۔ یہ یاد رہے کہ فواد پاشا ۱۸۵۳ء میں ترکی کے وزیر خارجہ تھے۔

ترکی میں ویمبر ی نے دیگر تالیفات کے علا وہ جرمن و ترکی زبان کا لغت تیا رکیا اور یہاں رہتے ہوئے انھوں نے مشرقی زبانیں بھی سیکھیں، پھر ترکی ہی سے انھوں نے مشرق وسطّی کا سفر کیا اور وہاں کے چشم دید واقعات، سیاسی و معاشرتی زندگی کا نقشہ اپنے سفر نامے میں پیش کیا۔ ایک بھر پور زندگی گذارنے کے بعد جب وطن لوٹے تو وہاں ان کا خیر مقدم کیا گیا اور پھر انھوں نے ہتگری میں بدالیٹ یونی ورسٹی (Budapest University) کے مشرقی السنہ شعبے میں معلّی کے فرائض انجام دیے۔

- \_(+19+1°) · Arminius Vambery, His life and Adventures \_T
  - ۳- "The Story of Hungary (لندن ۲۸۸۱ء).
- The Travels and Adventures of the Turkish Admiral Sidi Ali

Reis in India, Afghanistan, Central Asia, and Persia, during the years

\_(+1A99) · 1553–1556; Translated from the Turkish, with Notes

۲۔ Western Culture in Eastern Lands (۲۰۹۱ء)۔ ویم بی کی ککھی گئی ان کتا ہوں میں پڑھ کتا ہوں کا اردو میں بھی تر جمہ کیا گیا جن میں ایک

كتاب مغربي تمدن مشرقي ممالك مين (Western Culture in Eastern Lands) کے ایک جھے کا تر جمہ ظفر عمر نیلی چھتری والے (وفات 8 دسمبر ۱۹۴۹ء) نے کیا ہے۔ اس کتاب کے ترجمہ کیے جانے کا اہم مقصد یہ تھا کہ اس میں ویمبر ی نے ترکی، ایران، برعظیم کے ساسی حالات کو مدنظر رکھ کر جو پیشین گوئیاں کی تھیں، انھیں پیش کیا جائے۔ ان میں بعض پیشین گوئیاں وقت گذرنے کے بعد درست معلوم ہو تی ہیں۔ ویمبر ی نے کتا ب کے اس جھے میں پور پی نوآبادیات اور مسلم ممالک پر پورٹی پلغار کوموضوع بناتے ہوئے اپنے خیالات میں اس خد شے کا اظہار کیا ہے کہ یورپ یا مغربی ممالک اگران کا رروائیوں سے اس بات کے خواہاں ہیں کہ اس سے مسلمان اور اسلام کمز ور ہو جائے گا تو وہ ان کی خام خیالی ہے کیونکہ آگے آنے والے حالات، ان میں ساسی بیداری کو جلا بخشیں گے اور مسلم مما لک میں جاری احیا کی تحریکوں سے مسلمان دوبارہ نئی زندگی سے رو شناس ہو جائیں گے۔ دیم ری نے اس بات کی دلیل ہیفر اہم کی ہے کہ مشرقی ممالک میں علم کی ترویح ہمیشہ طبقہ ً اعلیٰ میں ہوا کرتی تھی، ادنیٰ طبقہ یا کم حیثیت بعد میں علم حاصل کرتے تھے۔ جب کہ مغربی تہذیب و تدن کے آنے سے مسلما ن ممالک میں اعلیٰ و ادنیٰ طبقے دونوں حصول علم کے لیے کوشاں دکھائی دیتے ہیں۔اس لیے اسلامی معاشرہ اس روپے کے عام ہونے کی دجہ سے ترقی کر جائے گا۔ انھوں نے اس کی مثال ترکی میں جدید خیالات کی ترویج کرنے والوں ہے دی ہے۔ وہ ککھتے ہیں: ترکوں نے گذشتہ چند سالوں میں تعلیمی میدان میں نہایت حیرت انگیز اقدامات کیے ہیں۔ یحاس سال قبل دینی مدا رس کوجن میں جد بدعلوم کی تعلیم ہو تی تھی برا نے قسم کے مکاتب قر آنی سے سخت مقابلہ کرنارٹر تا تھا۔ کیونکہ موخرالذکر مدا رس میں مذہبی تعلیم کے علا وہ کسی اور چیز کی تعلیم نہیں دی جاتی تھی۔ ۱۸۹۲ء کے اعداد وشار سے من جملہ ایک کرو ٹر اسّی لا کھ مسلمان، تر کی کے تقریباً دو لاکھ بچا س ہزار طلبہ، مدارس اعلی و

خالد امین ۱۹۳

دی جاتی تھی۔ <sup>2</sup>

در میانی میں جہاں جد ید علوم کی تعلیم ہوتی ہے، پائے جاتے ہیں۔"

انھوں نے مزید لکھا کہ اب ترکوں کی ایک کثیر تعداد یورپی زبانوں میں لکھنے پڑھنے کے قابل ہے۔ وہ نیچرل سائنس، تاریخ وجغرا فیہ میں اب مہارت رکھتے ہیں اورعو رتیں بھی اب جدید علوم کے حصول کے لیے کوشاں نظر آتی ہیں۔ ان کے علم حاصل کرنے کی وجہ سے اب ترکی میں جدید اصلاحات کو ترویح دینے میں آسانی رہے گی۔<sup>4</sup>

ویمبر ی کا نقطۂ نظر کئی حو الو ں سے دلچسپ ہے۔صرف ویمبر ی ہی نہیں بلکہ کئی اور اہم مستشرقین نے اسلامی ممالک پر بیدالزام عائد کیا ہے کہ مسلمان چونکہ جدید علوم سے بہرہ مندنہیں ہیں اس لیے ترقی سے کوسوں دور ہیں۔ ویمبر ی نے اس سے بھی بڑھ کرایک الزام یہ عائد کیا کہ مسلمانوں میں صرف طبقۂ اعلیٰ علم حاصل کر تا تھااور ادنیٰ طبقہ اس سے محروم تھا۔ بیہ تمام الزامات نہایت مبالغہ آمیز 3 ہیں۔علامہ شبلی نعما نی (۱۸۵۷ء – ۱۹۱۴ء) نے یورپ کے مستشر قین کے اُتھی سوالات کے جوابات اپنے خالد امين دواہم مقالوں''ترجمہ' اور''مسلما نو ں کی گذشتہ تعلیم'' میں دیے ہیں۔ شیلی نے اپنے مضمون''ترجمہ' میں صرف ان علما کے حالات نقل کیے ہیں جو دیگر زبانوں سے کتابیں عربی زبان میں ترجمہ کرتے تھے۔ یہ کتابیں تاریخ، فلسفہ، طب، جغرافیہ کے موضوعات پر بنی تھیں بلکہ شبلی نے تو یہاں تک کہا ہے کہ ان تمام علوم میں اہل یورپ کے پیشوا تقریباً مسلمان رہے ہیں۔ انشیلی نے ''مسلمانوں کی گذشتہ تعلیم'' میں ترکی کے مدرسوں کی مزید کیفیات کی صراحت کرتے ہوئے لکھا ہے: محمد ثانی تمام مادشاہوں سے بڑھ کر نکلا اس کے زمانے میں تعلیم کا بڑا عام چرچا تھا اور لوگ بڑے بڑے عہدے یانے لگے۔ فتطنطنیہ کا فاتح بخوبی جانتا تھا کہ سلطنت کے قیام اور وسعت کے لیے علاوہ جو ال مر دی اور قواعد دانی کے کچھ اور بھی ضروری ہے چونکہ وہ خو دیڑھا لکھا تھا اس لیے اس نے این رعایا کی تعلیم میں کو کی دقیقہ اٹھا نہیں رکھا۔ محمد ثانی نے علاوہ ابتدائی مدرسوں کے جو کمتب کے نام سے مشہور ہیں اور ہر گاؤں میں بکثرت پائے جاتے ہیں، بڑے بڑے مد رسوں کی بنیا د ڈالی ..... بیر تعلیم بے شبہہ اسی تعلیم کے مطابق ہے جو بندرہوں صدی میں پیرس اور کیمبرج میں

و میر می وسط ایشیا اور ترکی کے سیاسی حالات سے اہل بورپ کی بدگما نی کو دور کرنا حابت ہیں مگر خو داین تصنیفات میں کئی مواقع پرمختلف قتم کے تعصّبات اور بدگمانیوں کا شکارنظر آتے ہیں۔ وہ اہل بورپ کی معلومات کو درست کرنے کا جو انداز اپنا رہے ہیں وہ دیانت دارانہ نہیں ہے ان کا خیال لمعلد ہے کہ اب مسلمان چونکہ مغربی علوم حاصل کر رہے ہیں اس لیے انھیں تاریک دور کا کہنا درست نہیں L L L ہے۔ اہل یورپ کے بیشتر منتشر قین کے الزامات مسلم ممالک سے عدم واقفیت کی بنا پر ہیں۔ اسی کیے ان کا کہنا ہے:

اس تبصرے کے بعد ویمبر کی کا استدلال بیر ہے کہ اہل یورپ چونکہ مسلمانوں میں موجو داس رجمان سے ناداقف ہیں اس لیے اسلام کو مسلمانوں کی ترقی میں مانع قرار دے رہے ہیں۔ • انھوں نے مسلمانوں کی فن تعمیر اور دیگر اہم ترقی کی مثالوں کو پیش کر کے بورپ کو بیہ با ور کرانے کی کوشش کی ہے کہ اسلامی معاشرہ اور اسلام جمود کا شکا رنہیں ہے بلکہ مغربی تدن اور مادی ترقی کی خوا ہشات نے

امين

اسے ارتقا اور آگے بڑھنے کے لیے کو شاں کر دیا ہے۔ اس ترجز بے کو مد نظر رکھتے ہوئے موجو دہ عہد میں اسلامی ممالک میں موجو د سیا سی صورتحال کا اگر جا نز ہ لیا جائے تو یہ بات سامنے آئے گی کہ جس مادی ترقی کے حصول کے لیے اہل اسلام دوسو سال سے تگ و دو کر رہے ہیں کیا اس کے نتائج اہل یورپ کے منشا کے مطابق ہیں۔ بنظر عمیق آج بھی مسلمان معاشر ے کی صورتحال اہل یورپ کے حسب منشا قرا رنہیں دی جا سمتی۔ بہ ظا ہرجد ید علوم کی ترقی و ترویح مسلمانوں کے یہاں پہلے کی نسبت کہیں بہتر اندا ز میں ہے مگر ان علوم کو حاصل کرنے والے مسلمانوں کی ایک کثیر تعدا د مغر بی تمد ن سے بھی نالاں دکھائی دیتی ہے اور اس کا ادراک مغر بی قو تیں بخو بی رکھتی ہیں۔

ویمری نے اپنی اس تصنیف میں ترک حکمران سلطان عبدالحمید (۱۸۴۲ء – ۱۹۱۹ء) کے ان اقدامات کی تعریف کی ہے جو انھوں نے جدید تعلیم کے حوالے سے لیے تھ مگر ساتھ ہی ان اقدامات مان کی مذمت بھی موجود ہے جو عالم اسلام کو ایک متحدہ سیاس محاذ پر تشکیل دینے کے حوالے سے تھی۔ انھوں مان نے اس میں ان ممالک اسلامیہ کی ترقی کے امکانات پر کافی بحث کی جو مغربی نظام کو اپنے یہاں رائج ترین کے لیے کوشاں ہیں۔ ایسی مثالیں ان کی کتاب میں کثرت سے موجو د ہیں جہاں دا نشور طبقہ مغربی علوم سے مہرہ مند ہے یا اس کی اشاعت کے لیے جدو جہد کرتا ہوا دکھائی دیتا ہے۔ ویمری کی مسلمانوں کے ساتھ ہمدردی صرف اس بنیا د یر ہے کہ وہ جد ید علوم حاصل کرنے

کے لیے آما دہ ہیں۔ اگر وہ اپنی بنیاد پر قائم رہنا چاہتے تو موصوف اپنے نقطہ نظر کو ایک خاص جذب کے لیے آما دہ ہیں۔ اگر وہ اپنی بنیاد پر قائم رہنا چاہتے تو موصوف اپنے نقطہ نظر کو ایک خاص جذب کے تحت جسے متعصّبانہ بھی کہا جا سکتا ہے فوراً تبدیل کر لیتے ہیں۔ اس کی کئی مثالیں ان کی ان تصانیف میں دیکھی جا سکتی ہیں جہاں لوگ اسلامی اقدار کو اپنانے پر مصر نظر آتے ہیں۔ ویم ری نے نو آبادیات کے توسیعی عمل کو نہ صرف سراہا بلکہ برطانوی طرز حکومت کو روں کے مقابلے میں بہتر گر دانا ہے۔ انھوں نے روں اور ہر طانوی عملداری کا جائز ہ لیتے ہوئے سے کہا ہے کہ ایشیا میں روس کے مقابلے میں برطانوی حکمت عملی مغربی تہذیب وتد ن کے پھیلاؤ میں زیادہ معاون رہی ہے، کیونکہ سیاسی امور میں برطانوی قوم کا مزاج ایشیائی قو موں سے زیا دہ قر یہ ہے۔<sup>11</sup>

ویم ی لوال بات کا بحی دھ ہے لدان کے یور پی طعران شاید آل بات کا لوٹ رکھے ہیں کدان کی حکومت اسلامی مما لک میں قائم رہے گی لیکن جلد یا بدیر ایسا وقت ضرور آئے گا جب کہ ہماری تدنی خواہشات کے برعکس نتائے پیدا ہوں گے۔ <sup>س</sup>ا یہی وہ بنیادی نقطہ ہے جس کی وجہ سے اہل مغرب مسلمانوں پر مجر وسانہیں کرتے اور سلسل حربی، معاشی، تہذیبی وتد نی سطح پر برسر پیکا رنظر آتے ہیں۔ روس اور برطانیہ کے ما بین وسط ایشیائی ریاستوں کے معاطے پر جاری رہنے والی کش کمش کا جائزہ لینے کے لیے ویمری کی اہم کتاب تاریخ بیخارا ( History of Bukhara ) کا جائزہ لیا جائزہ لینے کے لیے ویمری کی اہم کتاب تاریخ بیخارا ایک ایسی تصنیف ہے جس میں انھوں نے اس خطے معام کی حوالوں سے ضروری ہے۔ تاریخ بیخارا ایک ایسی تصنیف ہے جس میں انھوں نے اس خطے کی مبسوط تا ریخ لکھی ہے اور کئی گہنام گوشوں کو دریا فت بھی کیا ہے مگر اس میں بھی انھوں نے اپ خطے متعصبانہ خیالات بھر پور طریقے سے پیش کیے ہیں۔

وسط ایشیا کا بیر مردم خیز خطہ اصل میں ہندوستانی تاریخ سے راست تعلق رکھتا ہے کیونکہ اس سرز مین سے تعلق رکھنے والے حکمرانوں نے یہاں حکومت کی ہے۔ ترکوں کی بیر سر زمین دنیا میں علمی،

ان تمام خوبیوں کے باوجو داس بات کونظر اندا زنہیں کیا جا سکتا کہ مصنف اسلا می اقدار و روایات سے بہت حد تک نا واقف ہیں۔ مٰہ بمی تعصب رکھنے کی وجہ سے ان کی یہ تصنیف معلوماتی ہونے کے باوجود بھی حقائق کا دیا نتدارانہ تجز ہی کرنے سے قاصر ہے۔ یہ رجحان ہمیشہ سے مستشرقین کے یہاں رہا ہے کیونکہ جب بیدلوگ اسلام کا مطالعہ کرتے ہیں تو وہ مختلف ملکوں کے مقامی رسم و رواج کو اہمیت دیتے ہوئے انھیں عین اسلام سمجھ لیتے ہیں۔ اگر کسی ملک میں عزلت نشینی کا زیا دہ رواج ہے تو وہ اسے اسلام خیال کریں گے، اگر کسی دو سرے ملک میں علا اور صوفیہ کا لباس اور ہے تو اسے بھی اسلام کی نئ جہت قراردیتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی تحریروں میں مشرقی، مغربی اور ایشیائی اسلام وغیرہ کی شخصیصی صورت دکھائی دیتی ہے۔ <sup>ک</sup>ا ویمری بھی اسی نقطۂ نظر کے حامل ہیں۔

ویمبری نے بخارا کی تاریخ میں ہندوستانی فرماں رواؤں کے اس خطے سے تعلق کو خصوصی انداز میں دیکھا ہے۔ خاص کر اس کتا ب کا وہ حصہ جس میں ظہیر الدین بابر (۱۳۸۳ء – ۱۵۳۰ء) اور بخارا کے تاریخی رشتوں کو بیا ن کیا ہے، ہمارے لیے نہایت اہم ہے۔ اس تاریخی رضتے کا مطالعہ اس لیے بھی ضروری ہے کہ بابر کی بخارا کی سر زمین سے وا بستہ زندگی کے اثرات ہندوستان کی تا ریخ اور تہذیب پر گہرے ہیں۔ بابر کے سمر قند پر حملے کے نتائج ہندوستان پر ایپ اثرات کے حوالے سے کئ اہم تبدیلیوں کا پیش خیمہ ثابت ہوئے۔ ویمبری نے اس کتاب میں ان سیاسی عوامل کا جا نزہ نہایت موثر انداز میں پیش کیا ہے۔

ویمری نے لکھا ہے کہ بخارا کے خوانین صرف جنگی مہمات کو سر کرنے کے لیے اپنی سرگر میاں جاری نہیں رکھتے تھے بلکہ ان میں علوم وفنو ن سے بھی دلچی تھی۔ ان کا مزید کہنا ہے کہ ایشایا دوسری جگہ کا مسلمان تدن، تہذیب اور معیارِ اخلاق وغیرہ کا جو تصور رکھتا ہے، وہ ان حالات کی پیداوار ہے جو ہرات اور سمر قند کے درباروں میں تھے اور جن فنون کی طرف بہت توجہ دی گئی وہ خطاطی اور مصوری تھے۔ خطاطی کا فن سلطان علی کا شغل تھا۔ مصوری میں بنراد اور شاہ مظفر نے بہت شہرت حاصل کی۔ اگر چہ تیوری چکے تن تھے مگر اپنی کتابوں کو رکگین تصاور اور نقوش سے مزین کرتے تھے اور عمارات پر تصاویر بناتے تھے۔ باہر کے ایک بیان کے مطابق اس نے ابو سعید تیوری کے حک میں جسے اور

سمر قند و بخارا کے درباروں میں صرف یہ نفوش نہیں تھے بلکہ شہرادوں اور سپاہیوں اور ہزرگوں کی تصاویر بھی ہوتی تھیں۔ شاہ رخ، الغ بیگ، ابو سعیداور مرزاحسین کے زمانے میں بہت عمدہ عمارات تعمیر ہوئیں۔ کہتے ہیں کہ استاد محمد سبز اور استاد قوام الدین دونوں نے رفاہ عام کی ہز ار ہا

762

عمارات بنوا<sup>ئی</sup>ں۔<sup>19</sup>

ویمری نے اس مقام پر اپنی کتاب کے حاشیے میں لکھا ہے کہ جنوبی ایشیا میں تیوری خاندان کے با دشاہ شاہ جہاں (۱۵۹۲ء – ۱۷۲۱ء) کے زمانے میں استاد احمد اور استا د حامد نے آگرہ اور دبلی میں عما رات بنوا نمیں، جن میں تاج محل، لا ل قلعہ اور جا مع متجد دبلی وغیر ہ شامل ہیں۔ پر تصنیف صرف تاریخی واقعات پر مینی نہیں ہے بلکہ اس میں تاریخی تجز سی تھی گئی پہلوؤں کو مدنظر رکھ کر کیا گیا ہے ۔ مثلاً از بک اور شیبانی محمد خال کے درمیا ن جو معر کہ ہوا اس کی تفصیل اپنی جگہ گر تاریخی واقعات کے ساتھ ساتھ ان بادشاہوں کی علمی و ادبی مصروفیات کا بھی ذکر موجود ہے۔ بخارا اور سر قند کے خوانین سلطنت عثا ندیہ کے ساتھ کیا روابط رکھنے کے خواہاں تنے اس کا ذکر خصوصی حوالوں سے ماتا ہے۔

ملا ہے۔ اس کتاب کے آخری باب میں انھوں نے بخارا کے امیر، امیر نصر لللہ (دور حکومت، اس کتاب کے حالات بیا ن کیے ہیں۔ میہ مہد وسط ایشیا میں روسیوں کے بڑھتے ہوئے اثر و رسوخ کا تھا۔ روں اور دسط ایشیا کی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے میہ بات بھی سامنے آتی ہے کہ ان دونوں خطوں کے سیاسی اور تجارتی تعلقات کئی صدیوں کو محیط ہیں۔ پرانی تجارتی شاہراہ جو والگا (Valga) کے ساتھ ساتھ ماسکو (Moscow) اور نواگراڈ (Novgorod)) تک جاتی تھی اس کی وجہ سے روں لی میٹل سیاسی معاملات میں بھی اضافے کا باعث بنا۔ ویمری کی تاریخ میہ بتاتی ہے کہ پہلا سفارت خا نہ ایم نیگری نے بخارا میں ۱۸۲۰ء میں قائم کیا۔<sup>11</sup>

اس کتاب میں برطا نیہ اور روس کے ما بین وسط ایشیا کی ریاستوں کے حوالے سے موجود چپقکش کا بھی محا کمہ کیا گیا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ برطانیہ نے کبھی بھی وسط ایشیائی ریاستوں پر چڑھائی کرنے کی کوشش نہیں کی بلکہ ان کو مہذ ب بنا نے کے لیے سفا رتی تعلقا ت استوار کیے تھے۔ نصراللہ کی موت کے بعدامیر مظفر الدین اور رو مناف خا ندان وسط ایشیا میں روسی تسلط کے خلا ف تھوڑی سی مزاحت کرنے کے بعد ناکام ہو گیا۔ یہاں کے باشندے اپنی سخت جانی کی وجہ سے کم وسائل کے

ویمبری کے خیال میں وسط ایشیا میں روسی کا میابی اسلام پر ایک کا ری ضرب ہے،<sup>۲۵</sup> کیونکہ بخا را اسلام کا اہم روحانی مرکز بن کر اعجرا تھا۔ یہاں کے عز لت گزیں، درویش اور دینیات کے عالموں نے سلطنت عثا نیہ، مصر اور مراکش کی ذہنی تربیت میں کا رہائے نما یا ں انجا م دیے۔اسلامی دنیا کے مسلمانوں کے دلوں میں اس بات کا بہت رنج ہو گا کہ یہ مقدس سر زمین کفار کی موجودگی سے اپن اثرات اور اقدار کو اسلامی مما لک میں منتقل کر نے میں نا کا م ہوجا تے گی، اور اسلام کے اس ستون کے گرنے سے جو گرد اڑے گی وہ سیاہ بادل کی طرح اسلام کے علمی مستقبل پر کئی عرصے تک چھائی رہے گی۔۲۲

ویمر می کی اس تاریخ نے صرف اس خطے کی تہذیبی اور سیاسی اقدار کا جائزہ ہی پیش نہیں کیا بلکہ اس کی بدولت کٹی اور اہم تاریخی مواد بھی منظر عام پر آئے جو ہندوستا ن اور وسط ایشیا کے تاریخی

روابط کی گہری بنیادوں کو بیان کرتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ ان میں ترک امیر البحر سیدی علی رئیس (۱۵۹۸ء – ۱۵۲۳ء) کا سفرنامہ س آ۔ۃ الیمہا لک بھی ہے، جس کا اردو میں ترجمہ محمد انشاء اللہ خاں (+۱۸۷ء – ۱۹۲۸ء) نے کیا ہے۔ اس سفر نامے کے بارے میں ویمبر کی کا کہنا ہے کہ سید علی رئیس کے اس سفر نامے سے سولھویں صدی کے ایشیائی مسلمانوں کی شبید کا خاکہ باً سانی کھینچا جا سکتا ہے کیونکہ اس نے ہندوستا ن اور وسط ایشیا کے مسلمانوں کے حالات خود دیکھ کریان کیے ہیں اور وہ خود بھی کئی علوم میں مہارت رکھتا تھااس لیے اس کی تجزیے کی صلاحت ایک عام آدمی سے کئی گنا زیا دہ تھی۔ <sup>۲۷</sup> اس سفر نام میں ایک باب ''ہندوستان میں میرے تج بات' کے عنوا ن سے موجود ہے جو نہایت دلچسپ ہونے کے علاوہ اس وقت کے سیاسی حالات کا اچھا تجزید بھی ہے، کیونکہ سیدی علی رئیس ہندوستان میں اس وقت آیا جب ہمایوں (۸۰۸اء – ۱۵۵۲ء) نے ہندوستان پر دوبارہ اقتدار قائم کیا تھا۔ اور چونکہ ترکی عالم اسلام میں اس وقت ایک بہت ہڑا مرکز تھا اس لیے اس کے کسی بڑے فوجی افسر کی آمد کسی بھی بادشا ہ کے لیے گئی حوالوں سے کار آمد تھی، اسی لیے ہمایوں نے اس امیر البحر کا پر تپاک استقبال کیا اور اسے نہا یت عزت و احترام سے نوازا گیا۔ ہمایوں کے انتقال کے وقت سیدی علی رئیس اس کے ساتھ ہی تھا۔ اس نے پورے واقع کی تفصیل یوں بیان کی ہے: جب میں ان کے تفریح گا ہ سے رخصت ہونے کوتھا تو مؤ ذن نے اذان دی۔ بادشاہ کی عادت تھی کہ جب یہ آواز ان کے کانوں میں بڑتی تھی تو تغطیماً زانو جھکا لیا کرتے تھے۔ جب یہ سیر هیاں چڑھ رہے تھے تو اسی وقت مؤذن نے اذان دی۔ حسب عادت انھوں نے زانو کو جھا لیا مگریاؤں پھسل گیا اور چند سٹر ھیاں پنچے گرے جس سے ان کے سر اور با زویر چوٹیں آ<sup>ئ</sup>یں اور اسی میں ان کا انقال ہو گیا۔<sup>74</sup>

اس سفرنامے سے ہند وستانی بادشاہوں اور عثانی خلافت کے مابین سفارتی تعلقات کا بھی اندازہ ہوتا ہے۔ ہما یوں اس امیر البحر سے کا فی متا ثر تھا۔ اس میں نظم ونثر کا ذوق بھی پایا جاتا تھا اس لیے ہمایوں نے اسے علی شرثانی کا خطاب دیا جوتر کی زبان کامشہو شاعر تھا۔ <sup>۲۹</sup> اس سفر نامے میں جابجا ہندوستان میں وزرا کے ساتھ اس کی ملاقات اور سیدی علی رئیس اپنی شاعری ان کے دربار میں

پیش کیے جانے کا تذکر ہ کرتا ہے۔ ویمری کی ایک اور اہم کتاب جس کا اردو ترجمہ منتی محبوب عالم (۵ ک۸۱ء – ۱۹۵۶ء) نے کیا ہے وہ ان کی سر گذشت ہے۔ اس تصنیف میں ویمری نے اپنی زندگی کے حالات بیان کرنے کے ساتھ ساتھ خیوا، بخارا، افغانستان، سمر قند، ایران، کردستان کے سفر کے حالات بھی بیا ن کیے ہیں، جنھیں پڑھ کر اندا زہ ہو تا ہے کہ موصوف نے اپنی علمی اور تہذیبی تشکی کو سیراب کرنے کے لیے تکایف دہ حالات کا بھی بھر پور طریقے سے سامنا کیا۔ تلک دسی کے باوجود اپنی جدوجہد جاری رکھی اور راسے میں پڑھ کر آندا زہ ہو تا ہے کہ موصوف نے اپنی علمی اور تہذیبی تشکی کو سیراب کرنے کے لیے تکایف دہ حالات کا بھی بھر پور طریقے سے سامنا کیا۔ تلک دسی کے باوجود اپنی جدوجہد جاری رکھی اور راسے میں نو آبادیاتی دور میں روں اور برطانیہ کے لیے ایک دستا ویز کی حیثیت بھی رکھتی تھی۔

ویمری نے اس خطے میں طویل عرصہ رہ کر اس کے سیاسی، ادارتی، تہذیبی، تجارتی اور دفاعی احوال کاعمیق جائزہ لیاا ور پھر اسے اپنی کتاب میں پیش کر کے نو آبادیاتی طاقتوں کے منصوبے کو آگ بڑھا نے میں معا ونت کی، کیونکہ کئی جگہوں پر وہ مسلمانوں کے جھیس میں سفر کر رہے تھے اور اپنے آپ کو سلطنت عثمانیہ کے خا دم کے طور پر پیش کرتے تھے۔

وہ لکھتے ہیں کہ جب میں ہرات پہنچا تو ہرات کے بادشا ہ کے دربار میں گیا، چونکہ میں درودیثوں کے بھیس میں تھا اس لیے کسی نے روک ٹوک نہیں کی، مگر ہرات کے شنزادے کو شک ہوا کہ میں نے حلیہ تبدیل کیا ہوا ہے، اس شک نے میرے کان کھڑ ے کر دیے۔ اس لیے میں نے سب ک میں نے حلیہ تبدیل کیا ہوا ہے، اس شک نے میرے کان کھڑ ے کر دیے۔ اس لیے میں نے سب ک سے کہا کہ مسلمان کے ساتھ مذاق کرنا کفر ہے۔ میں استنبول سے آیا ہوں اور پھر میں نے سب ک سا خسن فری کاغذات رکھ دیے تبکیں جا کہ استبول سے آیا ہوں اور پھر میں نے سب ک سا من سن نے حلیہ تبدیل کیا ہوا ہے، اس شک نے میرے کان کھڑ ے کر دیے۔ اس لیے میں نے سب ک سے کہا کہ مسلمان کے ساتھ مذاق کرنا کفر ہے۔ میں استنبول سے آیا ہوں اور پھر میں نے سب ک سا من سفری کاغذات رکھ دیے تب کہیں جا کر انھیں یقین ہوا۔ <sup>مہ</sup> اس جیسی کئی مثالیں اس کتاب میں موجو د ہیں۔ جب انھوں نے اپنا یہ سفر مکمل کیا تو ہرطانیہ کے گئی سرکا ری مند و بین نے ان سے ملاقات کی اور روں کے بڑے ہو کے اثر ورسوخ کے با رے میں ان کے مشاہدات کو نہ صرف کی مثالیں اس کتاب میں موجو د ہیں۔ جب انھوں نے اپنا یہ سفر مکمل کیا تو ہرطانیہ کے گئی سرکا ری مند و بین نے ان سے ملاقات کی اور روں کے بڑے ہو کے اثر ورسوخ کے با رے میں ان کے مشاہدات کو نہ صرف سنجیدگی سے سا

\$

ليته اس ليتي-

ہے۔ انھوں نے نو آبادیات کو جبر و تشدد کے رائے کو ترک کرنے کے لیے کہا۔ ان کا یہ خیال تھا کہ مغربی میلخار مسلمانوں میں مغربی اقوام سے دوری پیدا کرتی ہے اور مسلمان مغرب کے اس رویے سے بددل ہو کر پھر اپنے اسلاف کے رائے کو اپنانا چاہتے ہیں۔ ویمبری کے خیالات اپنی جگہ مگر تاریخ کا مطالعہ اس بات کی غمازی کر تا ہے کہ ترکوں کے سلسلے میں یورپ کی ریاستوں کا سیاسی کردار اچھا نہیں تھا۔ انھوں نے ترکوں کے مذہبی رجحانات پر بھی بے جا تقید کی ہے اور نو آبادیات کے دور میں عیسائی مبلغین کا کردار پیغیبر اسلام کی ذات کے حوالے سے نا شائستہ ہی نہیں گراہ کن بھی رہا ہے۔ خاص کر ایسی کتا بیں لکھی گئیں جو اہل مغرب کو مسلمانوں سے تا شائستہ ہی نہیں گراہ کن بھی رہا ہے۔ خاص کر ایسی کتا بیں لکھی گئیں جو اہل مغرب کو مسلمانوں سے نا شائستہ ہی نہیں گراہ کن بھی رہا ہے۔ خاص کر ایسی کتا بیں لکھی گئیں جو اہل مغرب کو مسلمانوں سے نا شائستہ ہی نہیں گراہ کن بھی رہا ہے۔ خاص کر ایسی کتا بیں لکھی گئیں جو اہل مغرب کو مسلمانوں سے نا شائستہ ہی نہیں گراہ کن بھی دہا ہے۔ خاص کر ایسی کتا ہی کتا ہیں کھی گئیں جو اہل مغرب کو مسلمانوں سے نا شرت پر اکساتی تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کے ساتھ اہلی مغرب کے سیاسی کردار میں تختی در آئی۔ منزت پر اکساتی تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کے ساتھ اہلی مغرب کے سیاسی کردار میں تختی در آئی۔ آئی بھی ان مستشر قین کی علمی سر گر میاں کئی حو الوں سے ہما رے سا منے موجود ہیں۔ ان کی پر ایسے سوالات اٹھاتے ہیں جن سے نا میں مشرق کے کئی اقد اری رو یوں اسی سی سوالات اٹھاتے ہیں جن سے لورپ دالوں سے سیاسی مشرق کے گئی اقد اری رو یوں پر ایسے سوالات اٹھاتے ہیں جن سے لورپ دالوں کے سیاسی مقاض کی تھی کا ساما ن مہیا ہو تا ہے۔ پر ایسے سوالات اٹھاتے ہیں جن سے لورپ دو الوں کے سیاسی مقاض کی تھی کی کا ساما ن مہیا ہو تا ہے۔ تم سوالات اٹھاتے ہیں جن سے کہ دوہ ان مستشر قین کے کا موں کا جائزہ لیتے ہوئے ان کے ایسے تم سوالات پر محاکمہ دو استدراک کریں جن میں مشرق کے دین میں، تہذیبی اور داختی تی مرماتے پر ناردا

## حواشي و حواله جات

- \* لیکچرار، گورنمنٹ ڈگری سائنس اینڈ کامرس کالج، اورنگی ٹاؤن، کراچی۔
- - ۲۔ ایضاً۔
  - ۳۔ ایضاً۔
- ۴۔ آرمینیس و بیمر کی، Western Culture in Eastern Lands، مترجم ظفر عمر (لاہور: عبدالرشید اینڈ برادرز،۱۹۱۰ء)،۳۵۰

ظفر عمر نے باقا عدہ اس کتاب کے ترجیم کی اجازت و بیمری سے کی تھی، ان کے مابین جو خط کتا بت اس کتاب کے ترجیم کے سلسلے میں ہوئی، اسے پ نج اب دیدویدو لا ہور، جلد اول، شارہ نمبر ۳،۵ (نومبر، دیمبر ۱۹۱۹ء) میں دیکھا جا سکتا ہے۔ و بیمری نے اس کتاب کے ترجیم کے حوالے سے مترجم کو لکھا کہ جو خیالات آپ نے میری کتاب اور خصوصاً اس حصے کی بابت ظاہر فرمائے میں جو اسلام کے متنقبل سے متعلق ہیں اسے دیکھ کر مجھے ہوئی مسرت ہو تی۔ بری خوشی کی بات ہے کہ اسلامی دنیا کے مختلف مما لک کے روثن خیال اصحاب نے اس قسم کے خیالات کا اظہار کیا ہے۔ ترکی اور ایران کے تازہ ترین واقعات نے میرے خیالات کو بالکل حق بجانب قرار دیا ہے اور اگر دنیا جان ہو جو کر اندھی ہو نا نہیں چا ہوتی و وہ دیکھ لے گی کہ اسلام باوجود سے کہ اس کے جسم پر اس کے سما ہق فرماں رواؤں نے کاری ضرب لگائی ہے، مرنے والا

0.1

خالد امين

| بدياد جدد ٨، ٢٢ • ١٩                                                                                                     |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| نہیں ہے۔'<br>میں                                                                                                         |      |
| الينبأ_                                                                                                                  | _0   |
| شبلی نعما نی، مقا لا ت شدیلی، حصه دوم ( اعظم گڑھ، ۱۹۵۱ء)، ص۱۔                                                            | _1   |
| شبلی نعما نی، مقا لا ت شدیلی، حصه سوم ( اعظم گرده، ۱۹۳۲ء )، ص۲۷                                                          | _4   |
| اييناً مِن• ٨                                                                                                            | _^   |
| آرمینیس دیمبر ی، Western Culture in Eastern Lands، ص۳۳_                                                                  | _9   |
| ايضاً مِن ٢٣٢_                                                                                                           | _1•  |
| ايضاً ص۲-                                                                                                                | _11  |
| ایضاً میں ۱۸ _                                                                                                           | _11  |
| ايضاً مِن ٨١ _                                                                                                           | _117 |
| آرمینیس ویمری''مقدمهٔ'، تاریخ بیخارا،مترجمنفیس الدین احمد (لاہور:مجلس ترقی ادب، ۱۹۵۹ء) بصابہ                             | ^۱۲  |
| ايضاً ص٣-                                                                                                                | _10  |
| آرمینیس ویمری، تادیخ بیخارا،مترحم <sup>ا</sup> غیس الدین احمد (لاہور:مجلس ترقی ادب، ۱۹۵۹ء)،ص۸۔                           | _17  |
| آرمینیس ویمری'' مقدمہ' ،عن۴-                                                                                             | _IZ  |
| آرمینیس ویمری، تاریخ بیخارا،۳۳۰                                                                                          | _1A  |
| الينياً چس۳۰ س                                                                                                           | _19  |
| ايصاً-                                                                                                                   | _*•  |
| ايضاً،ص ا ٢٢_                                                                                                            | _11  |
| ايضاً،ص ٣٩٥_                                                                                                             | _rr  |
| ايضاً ص ٢٩٦ _                                                                                                            | _rr  |
| ايضاً ص ۵۱۸_                                                                                                             | _17  |
| ايضاً،ص ۵۱۹_                                                                                                             | _10  |
| ايضاً،ص٥٢٠_                                                                                                              | _11  |
| آمینیس و <i>یمر</i> می، سدیدی عبالسی رئیسس ک اسف المه، مترجم مولومی انشاء الله خال (لاہور: حمید بداسلیم پرلیں،           | _12  |
| ۲ • ۱۹ ء)،ص ۸ _                                                                                                          |      |
| اس سفرنامے میں ترکی کا بیامیر البحرجن ممالک میں گیاان مقامات کی تفصیلات فراہم کرتا گیاہے، چونکہ وہ پرتگالیوں سے          |      |
| مقالبے کے لیے اپنے بحری بیڑے کے ساتھ نکلا تھا مگر بحری بیڑے کی تابق کی وجہ سے اسے ہند وستان میں گجرات کی                 |      |
| ہند رگا ہ پرکنگر اندا زہو نا پڑا اور یوں وہ ہما یوں کے دربار میں پہنچا۔ اس سفر نامے کو بھی ویمری نے تر کی سے انگریزی میں |      |
| ترجمه کیا تھا۔                                                                                                           |      |
| م به آهر به                                                                                                              | ~    |

ر جمہ سیا تھا۔ ۲۸۔ ایصناً،ص ۲۷۔

خالد امین ۵۰۵

رابرٹ سی وِٹمور

اقبال كا تصور وحدت الشهود / بهمه از اوست

انگرېزى سے ترجمہ دحواشى: احمد بلال\* آئندہ صفحات میں آب'' اقبال کا تصور وحدت الشہو د/ ہمہ ازادست'' کے عنوان سے جو مقالہ پڑھیں گے، وہ بیسویں صدی کے امریکی ماہراللہات / دینیات (theologian) رابرٹ سی وٹھور (Robert C. Whittemore) کے مقالے "Iqbal's Panentheism" كا أردوتر جمد مع حواشى وحواله جات ب- رابرك سي وٹمور امریکا کی جنوبی ریاست لیوسیانا (Louisiana) کے شہر نیو اور لینز ( New Orleans) میں قائم ٹیولین یونی ورٹی (Tulane University) میں فلسفہ اوراللہات کے اُستاد تھے۔ بیہ صفمون سب سے پہلے ۱۹۵۵ء میں ٹیولین یونی ورسی کے مجلّے Review of Metaphysics میں شائع ہوا جس کا مکمل حوالہ ہے ہے: Review of Metaphysics, 9 (4) (1955): 681-699. اقبال اکیڈی لاہور کے مجلّے اقبال رب یہ (ایریل، ۱۹۲۲ء) میں اسے دوبارہ شائع کیا گیا۔ اس مقالے کے ابتدائی جھے کا اُردوتر جمہ ''اقبال کا نظریة وحدت الوجود' کے عنوان سے سوندھی ٹرانسلیشن سوسائٹی، گورنمنٹ کالج یونی ورشی، لاہور کے محلّے ت خلیق مکر (۲۰۰۴ء) میں شائع ہوا، اور میتر جمہ بغیر حواثی وحوالہ جات کے ہے۔ اس مقالے کی موضوعاتی اہمیت کے پیش نظر اب اس کا مکمل ترجمہ اس کے حواشی وحوالہ جات سمیت کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ اس میں اضافی حواشی وتعلیقات

بھی درج کیے گئے ہیں۔ اس ترجے میں مصنف کے حواثی اور حوالہ جات کے لیے جو طریقہ استعال کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ ہر حوالہ نمبر قوسین میں درج کیا گیا ہے جیے(1)۔ جب کہ مترجم کی طرف سے اضافی حواثی و تعلیقا ت کا اندارج سادہ نمبروں، جیسے ا، سے کیا گیا ہے۔ مقالے کے آخر میں پہلے مصنف کے حوالہ جات درج ہیں جن کی تعداد ساٹھ(۱۰) ہے اور اس کے بعد مترجم کے حواثی کا اندران ہے، اور پھر آخر میں مآخذ۔

راہر فِرور نے اقبال کے انگریزی خطبات تمشیکی لِ جدد بدِ اللہ یات اسلامی کو بنیادی ماخذ بنایا ہے اور اس لیے اُس کے بہت سے اقتباسات سے استفادہ کیا ہے۔ مترجم نے اُن اقتباسات کے اُردوتر جے کے لیے تمشکیلِ جدید کے سید نذیر نیازی، شنزاد احمد اور وحید عشرت کے اُردوتر اجم سے مدد کی ہے۔ ان کے تراجم کا حوالہ مآخذ میں درج کر دیا گیا ہے۔

اقبال نے تن کیل جدید میں لفظ خودی کے لیے اگریزی اصطلاح وی استعال کی ہے۔ اس مقال میں بھی وٹور اقبال کے تصور خدا کو داخ کرنے کے لیے استعال کی ہے۔ اس مقال میں بھی وٹور اقبال کے تصور خدا کو داخ کرنے کے لیے اس اصطلاح کو مرکزی حیثیت دیتے ہیں۔ زیر نظر اُردو ترجے میں ego کو جملے کی ضرورت کے مطابق یا تو اُردو ج میں 'ایغوٰ لکھا گیا ہے یا اس کا اُردو متراد ف' خودی یا پھر دونوں کو اکٹھا 'ایغو/خودی' لکھا گیا ہے یا اس کا اُردو متراد ف' خودی یا پھر دونوں کو اکٹھا 'ایغو، خودی کھا گیا ہے یا اس کا اُردو متراد ف' خودی یا پھر دونوں کو اکٹھا 'ایغو، خودی' لکھا گیا ہے۔ ذہن نشین رہے کہ اس مقالے میں جہاں بھی دونوں کو اکٹھا 'ایغو، خودی' لکھا گیا ہے۔ ذہن نشین رہے کہ اس مقالے میں اصطلاحات اور الفاظ آئے ہیں ان کا مفہوم ایک ہی مترادف بھی ملے گا تا کہ اس معال حیل اصطلاحات اور الفاظ کے سامنے بریکٹ میں اُن کا اگریز ی مترادف بھی میں آسانی اگر کہیں اُردو الفاظ کے سامنے کہ بین کر رہی تو اگریز ی مترادف بھی میں آسانی پر کہیں اُردو اصطلاحات اور الفاظ کے سامنے بریکٹ میں اُن کا اگریز ی مترادف بھی میں آسانی پر کریں اُردو اصطلاحات اور الفاظ کے سامنے بی کر رہی تو اگریز ی مترادف بھی میں آسانی اگر کہیں اُردو اصطلاحات اور الفاظ کے سامنے بریکٹ میں اُن کا اگریز ی مترادف بھی میں آسانی ہی اکر دے۔ محرد کر مگر سب سے اہم بات ہو ہے کہ آیا Panentheism کا ترجمہ وحدت الشہود / پر کر مطال حوالے سے دو اصطلاحات اور دوست ہونا چا ہے یا پھر وحدت الوجود/ہمہ اوست؟ اس سوال کا جواب اس اُخری متر اور می اور ہو ہم کردے گا۔ علاوہ از یں، اس حوالے سے دو اصطلاحات اس مقالے کا مطال حات اوجود/ہمہ دوست؟ اور سوال کا جواب اس مقالے کا مطال حرت ہیں مختر بحث متر ج کی طرف سے دیے گے حوالہ نہ سراد میں ہود/ ہم کردے گا۔ علاوہ از یں، اس حوالے سے دو اصطلاحات المہود / مقالے کا مطال حدت الوجود/ہمہ اوست؟ اور سوال کا جواب ای مقالے کا مطال حدت اوجود/ہمہ دوست؟ میں مختر ج کی مختر ج کی طرف سے دیے گے حوالہ نہ میں میں میں کر کی گئی ہے۔ اس میں مختر ج کی میں میں خول ہے ہے حوالہ میں اُک میں کہ کی گئی ہے۔ اور میں میں مختر ج کی کی طرف سے دیے گے حوالہ نہ میں اُک میں میں میں میں میں کنی کی گی ہے۔ اُک می طرف سے دیے گے حوالہ میں اُک میں کہ میں میں میں مختر ہم می جمل میں میں میں میں کہ میں ہے کی گی ہے۔ اُک میں میں میں م رابرٹ سی وِٹْمور / احمد بلال ۸۰۵

اگر اسلامی نقطۂ نگا ہ سے مغربی فکر وفلیفے کا جائز ہ لیں تو اس کی ایک نما پاں صفت سے صرف نظر ممکن نہیں اوروہ ہہ ہے کہ تھیلز (Thales )' سے لے کر ونگلنطائن (Wittgenstein) تک مغربی فکر واضح طور پر ایک الگ تھلگ جزیرے کی مانند اور انتہائی محدود دکھا ئی دیتی ہے۔ پور پی اور امر کی مفکرین و فلاسفہ، جو بہت سے حوالو ں سے بہت زیادہ متنوع اور مختلف الجہات ہیں، اپنے یونانی اسلاف کے وقتوں سے لے کر اب تک در حقیقت ایک ہی غیر مترکزل کیکن محدود خیال پر قائم ہیں که تمام وجودیاتی (ontological)<sup>۳</sup>، کونیاتی (cosmological)<sup>۳</sup>، اور دینیاتی (theological) فنظرات، جوان کی نظر میں اہمیت کے حامل ہیں، وہ مغربی تہذیب کی پیدادار ہیں۔ سر محمد اقبال (١٨٢٤ء – ١٩٣٨ء) كا فلسفه ال صنمن مين غير معمولي اہميت كا حامل ہے۔ جدید اسلامی دنیائے فکر ونظر میں وہ اپنی نوعیت کے ایک منفرد اور ریگانہ مفکر میں۔ان کی تینہ کی۔ل جديد المهيات اسلاميه (١) اسلامي فكر وفلف مين اسى مرتب ومقام كى حامل ب جوامام غزالي كى احداء العلوم الدين كوحاصل ہے۔ بہت سے مسلمان دانشوران كى فلسفيانہ شاعرى كومولانا جلال الدين رومی کے دبیوان اور مشنوی کا ایک قابل قدرتسلسل قرار دیتے ہیں۔ اپنے ملک پاکستان اور پوری اسلامی دنیا میں انھیں بہت احترام سے نوازا جاتا ہے جو اکثر عقیدت کی حدوں کو چھونے لگتا ہے لیکن اس ے باوجود آپ کو یور پی اور امریکی فلیفے کے صفحات کے صفحات کھنگا کنے پر بھی ان کا نام نہیں ملے گا-(۲) یہاں تک کہ وہ فلسفیانہ لغات ( dictionaries) اور دائرہ با ے معارف (encyclopedias) کے مؤلفین اور مرتبین کی نظروں سے بھی اوجھل رہے۔ اقبال کا فلسفہ اگر خالصاً اسلامی تنا ظریبیں ہوتا اور اس کی دلچیں کا دائرۂ کاربھی محض اسی تک

محدود رہتا تو پھراس سے عدم تو جہی متوقع تھی ، لیکن در حقیقت اییا نہیں ہے۔ انگلستان میں دورانِ تعلیم اور بر اعظم یورپ کے سفر میں وہ مغرب اور اس کی ثقافت سے نہ صرف بھر پور طور پرآ شنا ہوئے بلکہ اس میں کسی حد تک غوطہ زن بھی ہو گئے۔ وہ کیبرج (۵۰۹اء–۱۹۰۸ء) میں مک ٹیگرٹ (McTaggart )<sup>1</sup> اور حیمس وارڈ (James Ward)<sup>2</sup> کے شاگرد رہے، میونخ (Munich) سے پی ایچ ڈی کی ڈگری حاصل کی ، افلاطون (Plato ) سے لے کر برگسال (Bergson)<sup>4</sup> تک وسیچ مغربی فکر کا احاطہ کیا

فلسفۂ اقبال (۳) کے قلب میں بیہ وجودی عقیدہ (existentialist conviction) جاگزیں ہے کہ حقیقت کا اظہار قطعی طور پر خالص عقلی و سائنسی اصطلاحات میں نہیں کیا جا سکتا۔ اس کا مطلب سائنس اور عقل کی اہمیت سے انکا رکرنا نہیں۔ اقبال کے خیال میں کا نئات اور خدا سے متعلق انسان کا نقطۂ نظر جو بھی ہو ہم بالآخر اس نیتج پر پہنچتے ہیں کہ سائنسی مواد اور عقلی مشا ہدات کو کسی ایک معلم بان کا نقطۂ نظر جو بھی ہو ہم بالآخر اس نیتج پر پہنچتے ہیں کہ سائنسی مواد اور عقلی مشا ہدات کو کسی ایک معلم سائنس اور عقل کی اہمیت سے انکا رکرنا نہیں۔ اقبال کے خیال میں کا نئات اور خدا سے متعلق انسان کا نقطۂ نظر جو بھی ہو ہم بالآخر اس نیتج پر پہنچتے ہیں کہ سائنسی مواد اور عقلی مشا ہدات کو کسی ایک معلم پر باہم کیلے ہونا چا ہے جہاں ہم آ ہنگی کے لیے عقل کے تقاضے باہم ملتے ہیں۔ اس کے با وجود معام پر باہم کیلے ہونا چا ہے جہاں ہم آ ہنگی کے لیے عقل کے تقاضے باہم ملتے ہیں۔ اس کے با وجود سائنسی اور عقل کی سطح سے اوپر یا نے چا کی سطح اور ہی ہے جہاں ہم آ ہنگی کے لیے عقل کے تقاضے باہم ملتے ہیں۔ اس کے با وجود معلم مواد اور عقل کی سطح سے اوپر یا نے چو ایک سطح اور بھی ہے جس سے انسان آگا ہ ہے کیونکہ وہ اسے فقط محکومیں کرتا اور اس کا وجدانی ادراک کر سکتا ہے۔ یہاں ہم بر بیٹی اور بھی ہے جس سے انسان آگا ہ ہے کی اس کے با وجود سائنس اور عقل کی سطح اور ای نے ایک سطح اور کی ہی ہم کر مائے ہیں۔ اس کے با وجود اس کا وجدانی ادراک کر سکتا ہے۔ یہاں ہم بریڈ لے (grade کی اور ایس کا وجدانی ادراک کر سکتا ہے۔ یہاں ہم بریڈ لے (infra-relational) اور بالا نے نین (infra-relational) کی اصطلاحات کا سہا را لیتے ہیں؛ یہ

تو کیا پھراقبال کا فلیفہ محض تصوف یا باطنیت ہی کی ایک شاخ سے زیادہ کچھنہیں؟ ایسا ہر گز نہیں، اگر ایک صوفی ہے آپ وہ شخص مراد لیتے ہیں کہ جو عقل اور سائنسی مواد کے استعال سے دستبردار رہتا ہے تو پھر اقبال صوفی نہیں بلکہ وہ مغربی مفکرین ہیگل، بریڈ لے، وائیٹ ہیڈ اور بردی آئیوسے بھی کسی طرح کم تر نہیں، کیونکہ وہ ان مفکرین کی طرح اس کا ننات کے کچھ ایسے پہلو دریافت کرتے میں جن کا اظہار فقط استعاراتی یا شاعرانہ زبان میں ہی ہوسکتا ہے۔ ان مغربی مفکرین کی طرح اقبال بھی حقیقت کوبعض حوالوں سے تجریدی نوعیت کی حامل پاتے ہیں جس کی نہ تو توضیح کی جائمتی ہے اور نہ ہی اُس سے گریز ممکن ہے۔ اگر کسی کو مثال جاہیے تو دیکھے کہ اقبال نے بید دلیل دی کہ ہم نے تو محض تجربے کے اُس محدود مرکز کو دیکھنا ہے جو 'ذات' اور'روح' کے نام سے مُعتون ہے۔ طبیب نفسی (psychiatrist)، ماہر کر داریات (behaviourist)، اور اہل تصوف سب کے سب ابھی تک اس کی وضاحت کرنے میں ناکام رہے اور وہ تمام اس کا انکار بھی نہ کر سکے۔ اس کے باوجود ہر انسان کی 'ذات 'اس کے لیے اس کا ننات کی سب سے بنیادی حقیقت ہے۔(۴) اوراسی سے ہی ہر فلیفے کا بإ قاعده آغاز ہوتا ہے۔ چنانچہ فلسفۂ اقبال کوبھی اس ضمن میں استثنا حاصل نہیں ہے: اینے ارد گرد پھیلی ہو ئی چیزوں کے بارے میں میرا ادراک سطحی اورخا رجی ہے، مگرا پن ذات کا ادراک داخلی، قریبی (intimate) اور گہرا ہے، لہذا اس سے بہ نتیجہ نکلتا ہے که شعوری تج به وجود کا وہ خاص (privileged) معاملہ ہے، جس میں ہمارا حقیقت مطلق سے کمل رابطہ قائم ہوجا تاہے۔ اور مراعاتی معاملے کا تجزیہ وجود کے حتمی معنی پر جرپورروشن ڈالتا ہے۔(۵) تو پھر بہ''ذات'' کیا ہے جس سے ہم ابتدا کرتے ہیں؟ اقبال کے خیال میں بہ (ذات) این نوعیت میں کوئی مادی شے نہیں ہے جس علم شکلیات (morphology)<sup>21</sup> جیسے علوم کی اصطلاحوں میں بیان کیا جا سکے۔ بیکوئی میکلمانہ جو ہر روح بھی نہیں ہے، اوردوسری طرف نہ تو محض نفسانی کیفیات ے تسلسل کے طور یر اس کا ادراک کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی بی شعور کی رو ہے۔(۲) حادث اور قد یم

رابرٹ سی وِٹْمور /احمد بلال ۵۱۱

متوا زیت (parallelism ) \*<sup>۲</sup> اور ماہمی عمل دونوں ہی غیرتسلی بخش نقطہ یا نے نظر ہیں ..... ہم بید دیکھ چکے ہیں کہ جسم کو ٹی ایسی شے نہیں ہے جو مطلق خلا میں واقع ہو بلکہ بیتو واقعات اورا عمال کا ایک نظام ہے۔ نظام واردات یا تجربات جسے ہم روح یا خودی کہتے ہیں وہ بھی افعال ہی کا نظام ہے، مگر اس سے جسم اور روح کا امتیاز ختم نہیں ہو جاتا بلکہ اس کے باعث وہ ایک دوسرے کے قریب تر آجاتے ہیں۔جسم روح کا مجموعہ عمل پا عادت ہے اور اس لیے بدأس سے نا قابل تفکیک ہے۔ بدشعور کا ایک مستقل عضر ہے جو اس مستقل عضر کے پیش نظر خا رج سے مستقل شے نظر آتا ے۔ تو پھر مادہ کہا ہے؟ نیچل سطح کی ایغوز (Egos) کی کسبتی، اور جب ان ایغوز کا ملاب (association) اور ما ہمی عمل (interaction) اشتراک کی ایک منزل کو پینچ جاتا ہے تو ان میں سے میں اعلیٰ تر ایغوا بھرتی ہے۔ (۱۳) اقبال کی کا ئنات میں'' کو ئی سطح ایسی نہیں ہے جسے خالصاً طبیعی سطح ان معنوں میں کہا جا سکے کہ وہ مادیت کی حامل ہے اور سرشت کے لحاظ سے اس قابل نہیں کہ وہ تخلیقی تالیف ( creative synthesis) کرے جسے زندگی اور دہن سے موسوم کیا جا سکے۔(۱۳) وائٹ ہیڈ کی طرح اقبال کے ہاں بھی فلسفہ فطرت ''فلسفہ نامیہ' (philosophy of organism) کی صورت اختیار کرتے ہوئے ارتقائے ہمی<sup>فش</sup>ی (panpsychic evolution) بن جاتا ہے جس کی رُو سے فطرت کو'' زندہ، ہر دم نمویذیر یز عضویت قرار دیا جا سکتا ہے، اور جس کی نشوونما کی حتمی خارجی حدود طے نہیں ہیں'۔(۱۵) وائٹ ہیڈ کے ساتھ ساتھ اقبال کے ماں بھی فطرت کی تفہیم محض ایک اندھی، بے مقصد قوت حیات کے طور پرنہیں ہے۔ عمل خودی/ایغو کی طرح بہ ایک نامیاتی وحدت کے طور پر پہلو در پہلو مقصدیت پر منبی ے لیکن کسی پہلے طے شدہ منصوبے کے معنوں میں نہیں۔ اگر مقصد سے مُراد پہلے سے طے شدہ کوئی دور دراز اُلوہی منزل ہے جس کی سمت ہر مخلوق گامزن ہے تو ان معنوں میں عمل دنیا (world process) یا زماں میں کا ئنات کی حرکت بہرطور مقصد سے خالی ہے۔ اس مفہوم میں عمل دنیا کو مقصد سے آشنا کرنا در اصل اسے اینی اصل سے برگانہ کرنا اور این تخلیقی صفت سے محروم کرنا ہے ..... بید محض ان معنوں میں مقصد کی ہے کہ اس میں انتخاب کرنے کی

رابرٹ سی وِٹْمور /احمد بلال ۱۳۵

صفت موجزن ہے اور بیا پنے آپ کو کسی موجودہ خواہش کو پورا کرنے پر آمادہ کرتا ہے اور اس عمل میں وہ بڑی مستعدی سے ماضی کی حفا ظت بھی کرتا ہے اور اسے تقویت بھی دیتا ہے۔ میرے خیال میں کو تی شے قرآن سے اس قدر اجنبی نہیں ہے، جیسا کہ مینظر بید کہ کا ئنا ت پہلے سے سوچ سمجھ منصوب کا عملی مظہر اور اُس پرعمل درآمد ہے۔ جیسا کہ میں پہلے بھی بیان کر چکا ہوں کہ قرآن کے مطابق میر (دنیاے فطرت) اپنی نوعیت میں نمویذ ری کی خود ذمہ دار ہے۔ میہ ایک پھلی پھولتی کا ننات ہے اور کو تی ایں شے نہیں ہے جو کئی زمانے پہلے کممل ہو کر اپنے خالق کے ہا تھ سے نکل چکی ہواور اب خلاے بسیط میں یو ں پڑی ہو جیسے کہ مردہ مادے کا ڈھیراور جس پر وقت کا پچھ اثر نہیں اور جو آخر کار ہے بھی پچھ نہیں۔(11)

لہذا کیا ہم بغیر خدا کے کا نتا ت کا تصور کر کتے ہیں؟ ہر گز نہیں۔ '' زندگی کی حرکت ایک نامیاتی نمو (organic growth) ہے، جس میں اس کی مختلف مرطوں کی ترقی پذیر تالیف (synthesis) شامل ہوتی ہے۔ اس تالیف کے بغیر نامیاتی نمو باقی نہیں رہ سمتی ۔ اس کا تعین مقاصد سے ہوتا ہے اور مقاصد کے موجود ہونے کا مطلب ہیہ ہے کہ اس میں ذہا نت کی کار فرمائی ہے۔ ''(21) کونیاتی وصدت (Ultimate Self) کی سطح پر اس ذہانت کو لازماً ذاتِ مطلق (21)، مظاہر نا گہاں کا اور خودی حق (Divine Ego) کی سطح پر اس ذہانت کو لازماً ذاتِ مطلق (19)، مظاہر یا گہاں کا ہرچشہ بھی، اور قرآن کے الفاظ میں وہ ''اوّل و آخر اور ظاہر و باطن' ہے۔ '' جے فطرت کہے ہیں وہ مرچشہ بھی، اور قرآن کے الفاظ میں وہ ''اوّل و آخر اور ظاہر و باطن' ہے۔ '' جے فطرت کہتے ہیں وہ کا علم ہے۔ (17) ''فطرت کا ذاتِ خدا وندی سے وہی تعلق ہو جو کردار کا انسانی ذات سے ہے۔ قرآن کا علم ہے۔ (17) ''فطرت کا ذاتِ خدا وندی سے وہی تعلق ہے ہو کردار کا انسانی ذات سے ہے۔ قرآن کا علم ہے۔ (17) ''فطرت کا ذاتِ خدا وندی سے وہی تعلق ہے ہو کردار کا انسانی ذات سے ہے۔ قرآن کا دلتو میں میں دورت ہے گر بلائی ہو ہو کہ کر ملائیں ہے ہو کردار کا انسانی ذات سے ہے۔ قرآن کا علم ہے۔ (17) ''فطرت کا ذاتِ خدا وندی سے وہی تعلق ہے ہو کردار کا انسانی ذات سے ہو قرآن کا تعلق ہے خدا وندی کا ایک کو کہ گذراں ہے' ۔ (۲۰۰ فطرت یا قدرت کا جانا دراصل اس کے رو ہے کا علم ہے۔ (17) ''فطرت کا ذاتِ خدا وندی سے وہی تعلق ہے ہو کردار کا انسانی ذات سے ہو قدر آن کا تعلق ہور ایغو کے طور پر کیا ہے اور یہاں میں یہ اضافہ ضرور کرنا چا ہوں گا کہ ذاتِ مطلق ایفور ایفور ایغو کے طور پر کیا ہے اور یہاں میں یہ اضافہ ضرور کرنا چا ہوں گا کہ ذاتِ مطلق ایفور کی تو تو تا تا ہوں منائی ہوں کا کہ کہ تو میں ان تا کہ ہوں تو ہوں۔ میں دی مطلق ایفوں کی ہوں کے ہیں۔ مطلق ایفوں کی تو تا تا کی ہوں کی ہوں کے ہیں۔ مطلق ایفوں کی تو تا تی میں انعال اور خیالات مماش ہیں، باہم متحد ایفوز (egos) کی طرح کام کرتی ہے۔ مادے کے ذرے ایٹم کی حرکت ے لے کر ذاتِ انسانی میں سوچ وفکر کی آزادانہ حرکت تک مید دنیا اپنی تمام تر تفصیلات میں در حقیقت ''میں انائے اعلیٰ (Great I am)'' کا ظہور ذات ہے۔ اُلوہی توا نائی (Divine energy) کا ہر ذرہ (atom) خواہ وہ اپنے وجود کے اعتبار سے کتنا ہی کم تر کیوں نہ ہو در حقیقت ایک ایغو ہے۔ مگر ایغو کے اظہارِ ذات میں درجات و مراتب موجود ہیں۔ نظامِ مستی کے سا رے سرگم میں بتدرتے بلند ہو نے والا سُر ایغو ہی کا ہے، وہ بلند ہوتا رہتا ہے حتیٰ کہ انسان میں پینچ کر اپنی تعمیل کو پا لیتا ہے۔ (۳۲)

بلا شهه يهال كونياتي مسئله (cosmological problem) محدودايغو (finite ego) کا مطلق اليغو (Ultimate Ego) سے اورنفس (psyche ) کا نفس آفاقی (Omnipsyche) سے تعلق کا ہے۔ اقبال کے الفاظ میں ،' وہ حقیقی سوال جس کا جواب دینا ہما رے لیے بے حد ضروری ہے، یہ ہے کہ کیا خدا کے لیے کائنات کی حیثیت وجود مقابل ( other ) کی ہے اور کیا ان کے درمیان خلاے بسیط بُعد کے طور پر حائل ہے؟ (۲۲۴) اس کا جواب اقبال قطعی طور پر ''نہیں'' میں دیتے ہیں۔ '' کائنات کوئی ایسی خود منحصر حقیقت نہیں سمجھی جا سکتی جو اس کے مدِ مقابل (in opposition ) کھڑی ہو۔'(۲۵) '' کا ئنات کو کی غیر نہیں جو خود منحصر (independent) ہے اور خدا کے مخالف وجود رکھتی ہے۔ ایہا اس وقت ہو تا ہے جب ہم تخلیق کے عمل کو حیات ِ خداوندی کا ایک مخصوص واقعہ شجھتے ہیں تو کائنات ایک خود منحصر غیر کے طور پر اُبھر کر سامنے آجاتی ہے۔ گھی طور پر محیط ایغو کے نقطہ نظر سے کوئی غیر موجود نہیں ہے۔ ذات <sub>ب</sub>خدا وندی کے لیے فکر پاٹمل پا<sup>ع</sup>مل آگہی، افعال تخلیق ہیں اور باہم مماثل ہیں۔''(۲۷) اپنے نظریے کی سائنسی توجیہ پیش کرتے ہوئے اقبال خود نظریۂ اضافت کے ساتھ ضمنی طور الفاق کرتے نظراً تے ہیں۔اپنے مضمون''ذات/خودی نظر بیراضا فت کی روشن میں''وہ بیہ لکھتے ہیں کہ: ہم ہمیشہ سے موجود خارجیت کو اُس شے کی مکمل خود انحصاری اور کگیت سے تعبیر کرکے نہیں سمجھ سکتے جو ذات سے ماہر ظہوریذ پر ہوتی ہے۔ اس طرح کی تشریح وتعبیر اُس اصول کے برخلاف ہو گی جونظریۂ اضافت کو عبال کرتا ہے۔ تو پھر نظریۂ اضافت کی روشن میں وہ مفعول (object ) جو اپنے فاعل (subject) کے بالمقابل ہے وہ 'اضافی (relative)' بے، یہاں کوئی نہ کوئی ذات یا وجود لازماً ہونا جاہے جس کے سامنے وہ بحثیت ' بالمقابل دیگر(confronting other)' کے طور پر اپنی ہتی کو

تو کیا پھر خدا لامتناہی (infinite ) ہے؟ اگر لامتنا ہیت (infinity) سے آپ کی مراد خلا کی لا محدود وسعت اور وقت کے تسلسل کا نا قابل پیا تش چھیلاؤ ہے تو اقبال کا جواب ہے'' نہیں''۔

''خدا کو ان معنوں میں لا متناہی نہیں شمجھا جا سکتاجن معنوں میں ہم مکان (space) کو لا متنا ہی قرار دیتے ہیں۔ روحانی مراتب کے معاملے میں وسعت کا ہونا کسی شار میں نہیں آتا..... زمان و مکاں (time and space ) ذات واجب / اليغو کے امکانات ہیں اور ہما رے ریاضاتی زمان و مکاں (mathematical time and space) میں ان کا ادراک محض جزوی طور پر ہی ہوتا ہے۔ اس (خدا ) سے ما ورا اور اس کی تخلیقی فعالیت (creative activity) سے ما سوا نہ زماں ہے نہ مکاں جو اُسے دوسرے ایغو زکے حوالے سے الگ تھلگ کر دے۔ چنانچہ ذات ِ مطلق / مطلق ایغو( Ultimate Ego ) نہ تو مکا نی معنوں میں لا متنا ہی ہے اور نہ ہی انسانی ایغو کے معنی میں وہ مکان میں اسپر ہے اور نہ ہی انسانی جسم کی طرح دوسرے ایغو سے الگ اور جدا ہے۔ ذات مِطلق کی لامتنا ہیت اس کی باطنی تخلیقی فعالیت کے لامتنابی امکانات پر مشمل ہے، اور جبیہا کہ ہم جانتے ہیں کہ یہ کائنات اس کا محض ایک جزوی اظہار ہے۔ ایک جملے میں بیان کریں تو یہ کہ خدا کی لامتنا ہیت عمیق ہے وسیع نہیں۔ وہ ایک لامتناہی سلسلے کا ماعث تو ہے مگرخود وہ یہ سلسلہ نہیں ہے۔'(۳۱) بہ اس طرح کانشلس نہیں ہے کیونکہ بر گسال کی طرح اقبال کے نزدیک بھی وقت کا بہاؤ متواتر یا سلسله وارنہیں بلکہ بیہ دوران خالص (pure duration) ہے۔(۳۲) '' بیرایک نامیاتی گُل (organic whole) ہے جس میں ماضی پیچے نہیں رہ جاتا بلکہ اس کے ساتھ حرکت کرتا ہے اور حال کے ساتھ عمل پیرا رہتاہے اور منتقبل اسے ودیعت کر دیا گیا ہے'۔ (۳۳) تو کیا پھر خدا وقت/زماں میں ہے؟ نہیں، بلکہ بیہ زماں تو مکاں، تغیر اور خود فطرت کی طرح ذات خداوندی کا ایک عمل ہے۔ چنانچ، جیسا که ہم دیکھ چکے ہیں، خدا بحثیت ذات مطلق ( Absolute Ego ) ہی حقیقت گل ہے۔ اس (خدا) کی صورت حال ایپی نہیں کہاہے ایک برگانہ واجنبی کا بنات کا منظم خارج ے دیکھنا بڑے، نیتجاً اس کی زندگی کے مدا رج ماطنی طور برمتعین ہوتے ہیں۔ لہذا حرکت کے معنوں میں تغیر کے تصور، کہ نامکمل سے نسبتاً کممل کی طرف سفریا اس کے برعکس، کا ظاہر ہے کہ ذات خدا وندی پر اطلاق نہیں کہا جا سکتا۔ ہمارے شعوری تج یے کی گہری بصیرت یہ خلا ہر کرتی ہے کہ سلسلہ دار دوران (serial time) کے مظہر کے بردے میں خالص دوران موجود ہے۔ ذات مطلق کا وجود خالص دوران میں ہے

ای طرح ہر سطح پر ہے۔ عالم وجدان میں انسان اپنی اینو کو مرکزیت بناتے (۳۸) ہوئے زندگی کی دریافت سے آگے بڑھ کر اُس کی آگہی کی طرف جاتا ہے یہاں تک کہ آخر کار اسے ایک آفاقی، وحدت گیر اور غایب اُولی کی قوت کے طور پر خدا کا وجدان ہو جاتا ہے۔ این عربی کی طرح اقبال کے نزد یک بھی یہ کا ننات ایک تصور (concept) اور خدا محسوس (percept) ہے۔'(۳۹) علاوہ از یں برگساں، بریڈ لے اور وائیٹ ہیڈ کی طرح اقبال کے نزد یک بھی ہم ذات مطلق کا ادراک رکھتے ہیں کیونکہ وہ محسوس کی جاتی ہے، اس پر ایمان و یقین ہے کیونکہ اُس کا وجدان ہے۔ صحیح معنوں میں، وہ واردات یا تجربہ جو اس عرفان و معرفت کی طرف رہنمائی کرتا ہے وہ تصوراتی طور پر کوئی سیدھی سادی فکری سچائی نہیں بلکہ یہ ایک حیات آفریں حقیقت ہے: ایک ایسا رویہ جو باطنی حیاتیاتی تبدیلی /قلب ماہیت نہیں بلکہ یہ ایک حیات آفریں حقیقت ہے: ایک ایسا رویہ جو باطنی حیاتیاتی تردیلی مار کی فکری سیائی نہیں بلکہ یہ ایک حیات آفریں ان کی نتر ہوتا ہے اور جے منطقی تصورات کے اصاطے یا گرفت میں نہیں لا یا جاسکتا۔ (۲۰۰)

وائیٹ ہیڈ ا<sup>سے دع</sup>مل تقلیب (transmutaion) ، قرار دیتا ہے۔ بریڈ لے کے نزد یک میہ وہ شے ہے جسے ہم قلب ماہیت (تقلیب) کے عمل میں ان معنوں میں جانتے ہیں جو تج بے/واردات کی نہتی (relational) سطح سے بالا نے نیتی (supera-relational) سطح تک سرگر م عمل رہتا ہے۔ تاہم اس عمل کو جو بھی نام دیا جائے میہ تجربہ و واردات کی وہ خاصیت ہے جو کسی فرد یا ذات کو اپنی تکمیں کے لیے تعقل اور اس کے ناگز ری وحدت الوجودی تصور سے ماورا لے جاتی ہے، اُس رو بے کے ماتحت جسے اقبال کے نزدیک مذہب کہتے ہیں۔(۱۲) اقبال کے خیال میں مذہبی تجربے کی اس سطح کے معنی اور اہمیت کو سمجھنے نے لیے ہمیں ہر صورت دینیاتی ہیا نے (theological description ) کی حیثیت سے وحدت الوجود کی بھی کو دیکھنا ہے۔

جیسا کہ ہم نے دیکھا کہ اقبال کے نزدیک محدود یا متنابی ایغو کا لامحدود یا لامتنابی ایغو کے ساتھ تعلق ایسا ہے جس میں حقیقی لامتنابی ایغو متنابی ایغو کو منہا نہیں کردیتی بلکہ''وہ متنابی ایغو کی متناہیت کو متاثر کیے بغیراُس سے بغلگیر ہوتی ہے۔ اور اس عمل میں وہ اُس کی ہستی کی توضیح اور توجیہ بھی کرتی ہے۔(۲۲) مادے کے ذربے ایٹم کی حرکت سے لے کر ذاتِ انسانی میں سوچ وفکر کی آزادانہ حرکت تک یہ دنیا ابنی تمام تر تفصیلات میں درحقیقت ''میں انائے اعلیٰ (Great I am)'' کا ظہورِ ذات ہے۔( ۳۳ ) دونوں صورتوں میں یہ واضح ہے کہا قبال کی مراد یہ نہیں کہ لامتنا ہی محض متنا ہی ایغوز کی ایک مجرد ومبہم سی کلیت (abstract totality) ہے۔ دونوں صورتوں میں ایک وحدت کے کسی نظر بے میں اُس کا اپنے اجزا سے ما درا ہونا واضح طور پر بیان کردیا گیا ہے۔ مخضراً یہ کہ اقبال کا تصور 'وحدت الوجود یا ہمہ اوست 'نہیں بلکہ 'وحدت الشہو دیا ہمہ از اوست 'ب۔<sup>۲۱</sup> مؤخر الذکر کے ذریعے سے سمجھتے ہیں،' بیعقیدہ کہ کا ئنات نہ خدا سے مماثل ہے (ہمہادست / وحدت الوجود ) اور نہ ہی اُس سے جدا ہے (خداب فطرت) ۲۲ بلکہ خدا میں ہے جواین اُلوہیت میں اس سے مادرا ہوجاتا ہے۔(۲۴۷) اس کی تصدیق کے لیے ہمیں اقبال کے تصورِ فرد یا انفرادیت کے ذریعے سے فکر اقبال کے قلب کے اندر جھانکنا ہے۔ اقبال اینے فلنے میں کسی مقام پر بھی ذات مطلق کو سیاٹ اور بے رنگ گلیت (featureless totality) کے طور پر بیان نہیں کرتے۔(۳۵) اقبال کا خدا ازل سے ذات مطلق، ذات خالق، اور محیط گل کی حیثیت سے موجود ہے۔ جہاں تک ذات متناہی کی صفت کا تعلق ہے تو اس کا بیان ہر جگہ ذاتوں(selves) اور ایغوز کے طور پر ہے، اور اس کا حوالہ ہمیشہ جمع کے صبغے میں ہے۔ حتیٰ کہ قلب ماہیت (transformation/transmutation) کے اس نظریے میں بھی اقبال اس عقیدے پر زور دیتے ہیں کہ 'فرڈ نہ تو زمان میں اور نہ ہی دوام (eternity ) کے معنوں میں خدا میں گُم ہے۔ایغو کی تلاش دجتجو کا مقصد انفرادی حدود سے آزادی نہیں، بلکہ اس کے برعکس بیدا کی معین وداضح تصریح (definition) ہے۔(۲<sup>م</sup>)

چونکہ انفرادیت(individuality) جع (plural) ہے ای لیے بید عقیدہ وحدت الوجودی نہیں ہو سکتا کیونکہ ذاتِ خداوندی کے باہر کوئی فر دقائم نہیں ہے، پچھ بھی موجود نہیں، اور خداے فطرت (deism) کا تصور بے معنی ہے۔ بیداس حد تک موحدانہ (theistic) ہے کہ انفرادیت سے شخصیت کا پہلو نکلتا ہے۔ پس اقبال کابیہ تصور وحدت الشہو د/ ہمہ از اوست ہے کیونکہ اس کے مطابق خدا ایک ذاتِ واحد کی حیثیت سے اُن ایغوز اور ماتحت ایغوز کے گُل مجموعے سے بہت آگے ہے جن سے کا ننات بنی ہے، خصوصاً جب وہ اُس کا ننات سے ماسوا بھی ہے جو اُس (خدا) کا طبعی وجود ہے۔ جن

حضرات نے اس تعبیر وتشریح کواب تک بڑھا ہے اُن کے لیے، یہ تصور وضع کرنے کی کوشش، کہ فکر اقبال بنیادی طور یر 'وحدت الشہو د' ہے، ہو سکتا ہے کہ تحصیل حاصل ہو۔ اس کے باوجود اس قسم کی مشقت محض اس بنا پر ضروری ہے کہ اقبال کا کہیں کوئی ایک شارح بھی اپیا نہ رہے جو اس کی فکر کے وحدت الشہو دی / ہمہ از اوشی ہونے کی تر دیدِ کر سکے کیونکہ : ذاتِ مطلق یا مطلق ایغو متناہی ایغوز کو یا تو ائے تخیل کی گرفت میں رکھتی ہے یا پھراپنے وجود کے اندر ۔ اس فکر کا پہلا متبادل ہبر حال تصور 'ہمہ از اوست ہے۔ اقبال اسے (وحدت الوجود) سلیم نہیں کرتے کیونکہ اس کی توجیہ ہمیں اپنی ذات کے تجربے کے حقائق سے نہیں ہوتی۔ انسانی ایغو کو اگر محض خدا <sup>سے</sup> خیل کی پیدادار سمجھا جائے توبیہ بے رنگ ونور اور فقط تخیلاتی قشم کی شے ہوگی۔ (۴۷) میرے خیال میں اگر تصور ہمہ از اوست کا مطلب حقیقتاً یہی ہے تو پچرہمیں لازماً اس دلیل کی معقولیت اور صحت کوتسلیم کرنا پڑے گا۔مصنف (اقبال) سے تمام تر احترام کے ساتھ، یوں لگتا ہے کہ انھوں نے اس اصطلاح ہمہ از اوست ( panentheism ) کے مفہوم کو یہاں بالکل غلط سمجھا ہے۔ تا ہم اس کی تعریف توضیح مختلف انداز سے کی گئی ہے: ہمہ از اوست سے کہیں بھی بہ مفہوم مراد نہیں کہ ذات متنا ہی خدا کے نخیل کے احاطے میں ہے۔ کم از کم اعلیٰ فلسفیانہ سطح کے کسی ہمہ از اوسی مفکر نے کبھی یہ بات نہیں کی۔اس میں شک نہیں کہ یہ ماننا کہ تخلیق سے قبل خدا اُس ذاتِ متناہی کواپیے تخیل میں رکھتا ہے اور بعد ازتخلیق اپنے وجود میں۔ دراصل کسی بھی مؤحد کا راشخ تصور ہے جوتخلیق کے ضمن میں اس عقیدے پر ایمان رکھتا ہے کہ بیہ کا مُنات عدم سے وجود میں آئی ہے۔ لیکن ا قبال اس تصور کوشلیم کرتے دکھائی نہیں دیتے۔(۴۸) اور ہمہ از اوست کی اس تعبیر، کہ ذاتِ متناہی ذات ِ واجب یعنی خدا کے وجود میں ہے، سے بیہ ظاہر ہوتا ہے کہ بیتعبیر دراصل اُسی تصور کی تعریف کا متبادل طریقہ ہے جسے ہم پہلے ہی اختیار کر چکے ہیں۔(۲۹) اگر بیدانیا ہی ہے تو پھر انور (Enver ) ۲۳ نے کا ئنات اور خدا کے تعلق سے متعلق اقبال کی فکر کا جو خلاصہ کیا ہے وہ بلا کم و کاست وہی ہے جو ہم نے اب تک پیش کرنے کی سعی کی ہے۔ یعنی بیر کہ ہمیں لازماً اس پر قائم رہنا چاہیے کہ مطلق ایغو(ذات ِ واجب) متناہی ایغوز کو اپنے وجود میں قائم رکھتی ہے اُن کے وجود کو منہا اور ختم کیے بغیر۔ حقیقت مطلق( Ultimate Reality) کو ہبر صورت ذات (self)' کی نوعیت اور فطرت کے طور پر

رابرٹ سی وِٹْمور /احمد بلال ۵۲۱

بذياد جلد ٨، ٢٠١٤ء

سیحضے کی کوشش کرنی چاہیے۔ مگر اس سے بھی آگے یہ کہ ذات یا فرد کا ننات سے الگ کہیں نہیں ریڑا ہوا ،اور نہ ہی اُس (ذات واجب) کے اور ہمارے در میان کو کی وسیح خلا حاکل ہے جو ہمیں اُس سے جُدا کرتا ہے۔ تاہم ذات مطلق اُن معنوں میں وراء الورکی ( transcendent ) نہیں جن معنوں میں مجسم یا شخصی خداے واحد پر ایمان رکھنے والا انسان سیحقتا ہے۔ وہ محیط گل ہے کیونکہ گل کا ننات اُس کے دائرہ کار اور احاطے میں ہے مگر وہ روایتی قسم کے تصور وحدت الوجود کے معنوں میں محیط گل کا نتات اُس کے دائرہ ایک شخصی حقیقت ہے نہ کہ غیر شخصی۔ محضور وحدت الوجود کے معنوں میں محیط گل نہیں ہے کیونکہ وہ ایک شخصی دہیقت ہے نہ کہ غیر شخصی۔ محضور وحدت الوجود کے معنوں میں محیط گل نہیں ہے کیونکہ وہ ایک شخصی دہیقت ہے نہ کہ غیر شخصی۔ محضور وحدت الوجود کے معنوں میں محیط گل نہیں ہے کیونکہ وہ کر اور احاطے میں ہے مگر دہ روایتی قسم کے تصور وحدت الوجود کے معنوں میں محیط گل نہیں ہے کیونکہ وہ کار اور احاطے میں ہے مگر دہ روایتی قسم کے تصور وحدت الوجود کے معنوں میں محیط گل نہیں ہے کیونکہ دہ کار دور احاطے میں ہے مگر دہ روایتی قسم کے تصور وحدت الوجود کے معنوں میں محیط گل نہیں ہے کیونکہ دہ کار دور احاطے میں ہے میں کہ خیر شخصی۔ محضور وحدت الوجود کے معنوں میں محیط گل نہیں ہے کیوں کہ دو کار دور احاد دور اور کی میں محضوں میں تاہم کہ دوہ خط محض دور میں محیط گل ہوں ہوں دور اور کا کے معنوں معنہ محضی دور محسول محضی ہوں کے دور دیا ہیں دوں محیط گل ہوں ہوں دور اور دور کی مطلق پر صادق آتے ہیں۔ اقبال ذات مطلق کے دراء الور کی ہونے کے تصور پر زیادہ زور دیتے ہیں نہ کہ اس (ذات مطلق ) کے محیط گل ہونے کو۔ (۵۰)

رابرك سى وِتْمور / احمد بلال ٣٣٥

اب اقبال کی کونیاتی تر تیب (cosmological scheme) سے بذات ِ خود بی ظاہر ہے کہ مطلق الغو ہی کو ذات ِ واحد ہونا چا ہے۔ اگر کا ننات کی تشکیل الی ہے کہ بی ماتحت الغوز کی لامتنا ہیت پر مشمل ہے، اور بیر ماتحت الغوز آگے دیگر الغوز میں باہم متحد ہیں اور اس سے مزید آگے بیر تمام الغوز ہر لحاظ سے مکمل و جامع الغو میں جع ہیں، تو پھر اُس ( مطلق الغور ذات ِ مطلق ) کے متعلق بیر کہنا کوئی معنی نہیں رکھتا کہ وہ ہر جا غالب و محیط قوت ِ حیات ہے۔ چونکہ زندگی الغو کی صورت اختیار کرتے ہوئے دراصل اپنے اس عمل سے انفرادیت کا اظہار کرتی ہے اور اسی بنا پر ہم الغو کو متنا ہی یا پھر جامع و کمل لامتنا ہیت سے تعبیر کرتے ہیں۔ پس، اگر خدا الغوا ور ذات ہے تو پھر خدا لاز ماً مشخص (Person)

اس حد تک تو ٹھیک ہے مگر مسئلے کی اساس بد ستور حل طلب ہے چونکہ یہ بذات خود مکمل طور پر واضح نہیں کہ اقبال کا تصورِ خدا اور قرآن کا تصور باری تعالیٰ باہم ایک ہیں۔ ایک کمسے کے لیے مسلم اور غیر مسلم دانشور دونوں تقریباً اس بات پر تقریباً متفق ہیں کہ خدا کو اس دنیا میں ایک متحرک داخلی اور

حیات ابدی یا لافانیت پر غور سیجے۔ اگر تخلیق (خدا، اور کا ننات زیر تظلیل عمل میں) ترقی کی جانب ہر پل جاری و ساری ایک عمل ہے تو پھر حیات ابدی انسان کا ایک نا قابل انکار حق نہیں ہو سکتا محض اس بنا پر کہ وہ ایمان رکھتا ہے۔ یہ ابدیت یالا مکال میں پُر سکون و شاد کا م کوئی جامد و ساکت مقام نہیں جس کو پانا اور اُس سے محظوظ ہونا ہے۔ اس کے برعکس، جیسا کہ اقبال اس کے اظہار میں کبھی نہیں گھراتے کہ:

> یہ عمل ہے جو ایغو کو آخرت کے لیے تیار کرتا ہے یا مستقبل کی فلاح و ترقی کے لیے اُس کی تربیت کرتا ہے۔ عمل براے نشوونما۔ خودی / ایغو کا اصول اُس ایغو یا خودی کا حوالہ ہے جو مجھ میں بھی کار فرما ہے اور باقی سب میں بھی۔ تو پھر شخصی ابدیت ہمارے لیے اس لیے نہیں کہ یہ ہمارا حق ہے بلکہ اسے ذاتی جدو جہد اور تگ و دو سے حاصل کیا جاتا ہے۔ انسان اس کا صرف اُمیدوار ہو سکتا ہے ......خودی کو ہر حال میں جدو جہد میں لگے رہنا ہے یہاں تک کہ وہ اپنے آپ کو اُس مقامِ فضیلت پر لے جائے جہاں وہ حیات بعد الموت کو پالے۔(۵۳)

ال بات کو بیان کرنا بہت اہم ہے کہ یہ ''جدو جہد اور تگ و دَو' ایسی نہیں کہ جو موت پر اختتام پزیر ہو جاتی ہے: اگر موجودہ عمل خودی/الینو کو جسمانی ہلا کت سے پینچنے والی ضرب کے خلاف کافی حد تک مشتحکم کرتا ہے تو پھر موت صرف اُس منزل کی طرف ایک طرح کا سفر ہے جسے قرآن ''عالم برزخ'' قرار دیتا ہے ..... یہ شعور کی ایک کیفیت ہے جو زمان و مکان کے متعلق الینو کے رویے میں تبدیلی سے متصف ہے۔'(۵۹) یہ کیفیت اور تبدیلی کس پر مشتمل ہے اسے ملس صحت کے ساتھ بیان نہیں کیا جاسکا۔ تاہم، جیسے اقبال اس کی تفسیر بیان کرتے ہیں، اسے تو قعات کی کوئی مجہول یا جامد حالت نہیں سمجھنا چاہیے بلکہ '' یہ وہ مقام اور کیفیت ہے جس میں ایغوا خودی دقیقتِ مطلق کے تازہ عکس اور تجلکیوں کو اپنی گرفت میں لیتی ہے اور اپنی آپ کو ان سے مطابقت و ہم آہنگی کے لیے تیار کرتی ہے۔ اس لیے حشر اجساد (۵۵) خلاصہ ان کا خارجی وان سے مطابقت و ہم آہنگی کے لیے تیار کرتی جو موت کے منہ میں بھی اپنے آپ کو تکھی خاصہ ان کا میں ہوں کا رہی ہوں بالے تاہم کی ہوتی کا رہ حیات کی تکمیل کا ایک عمل ہے۔'(۵۵) خلاصہ ان کا میں ہوں کا رہے ہوں میں ایغوا خودی حقیقت مطلق کے تازہ عکس برزخ میں جا پہنچتی ہے اور پھر عالم برزخ میں بھی وہ یوم حساب تک اپنی کشاکش قائم رکھتی ہے۔ ذرا نور سیجے، یہاں گناہ اصلی کا کوئی سوال نہیں جو اس نصب العین کے انسانی حصول کی راہ میں رُکاوٹ ہے۔اقبال کی نظر میں یہاں کسی 'عظمت وسرفرازی پاعطا و رحت' کی ضرورت نہیں۔ ا قبال کی نظر میں گناہ اور بدی کوئی ایسی چیز نہیں جو بنی نوع انسان پر عذاب یا بد دُ عا کے طور یر مسلط ہے اور جس سے انسان کو صرف اور صرف خدا کی رحمت بے پایاں ہی نجات دِلاسکتی ہے ۔ بلکہ یہ تو ایک طرح سے چینج ہے جسے اپنے اپنے انداز اور طریقے سے قبول کیا اور اس پر غالب آیا جاتا ہے۔ اقبال کے خیال میں اگر بَدی نہ ہوتی تو ہم خیر اور نیکی سے کس طرح واقف ہو سکتے تھے، اور اگر بَدِی اینے آپ کوایسے عامل (factor) کے طور پر نہ پیش کرتی کہ جس پر قابواور اختیاریانا ہے تو ایغو اُس انفرادیت کی حامل کبھی نہ ہو یاتی جس کا اُس سے تقاضا کیا جاتا ہے۔ بکہ می وشراور حیات ِ ابدی دونوں ا سے متعلق اقبال کا نقطہ نظر ہمیں ناگز ر طور پرولیم جیمس (William James) کے نظریئہ اصلاحیت (Meliorism) ۲۴ کی یاد دِ لاتا ہے۔(۵۲) جیسا کہ در تقیقت اقبال واضح طور پر چاہتے ہیں کہ اسے ہونا جاہے۔ چونکہ جب وہ بکہ کی وشَر اور حیات ابدی کا حوالہ دیتے ہوئے یہ کہتے ہیں کیہ''قرآنی تعلیمات ، جوانسانی رویے میں بہتری و اصلاح اور فطرت کی قوتوں پر اس کے تصرف پر یفتین کی حامل يي، نه تو رجائيت بسندانه (optimism) بين اور نه بمي ياسيت يرستانه (pessimism)، تو در حقيقت وہ ولیم جیمس کی زبان کواسلامی عقیدے سے ہم آہنگ کرتے ہیں۔ بینظر یہ اصلاحیت ہے، جو بیت لیم کرتا ہے کہ کا ئنات مسلسل نمویذیر ہے اور اس میں دلفریبی و دکشی انسان کی اس اُمید سے بے کہ آخر کار وہ بدی وشر پر فتح پالے گا۔ (۵۷) تاہم ان عقائد کی جو اقبال نے نئی تعبیر کی اُس کے اصلاحی (melioristic) پہلوسے بیہ

تا ہم ان عقائد کی جو اقبال نے می تعبیر کی اس کے اصلاک (melioristic) پہلوتے یہ حقیقت ہر گز نظر انداز نہیں ہونی چا ہے کہ یہ تمام کام، اول تا آخر، ایک مسلمان کا کام ہے۔(۵۸) اقبال ہر مقام اور ہر نقطے پر اس بات کا شدت سے اظہار کرتے ہیں کہ اُن کے نظریات ہر حوالے سے قرآنی تعلیمات کی رُوح سے ہم آہنگ ہیں اوروہ ہمیشہ اسلامی نظریاتی دائرے میں رہ کر بات کرتے اور لکھتے ہیں۔ پس، اگر اس خمن میں ہم اقبال کی مند تک ہے کہ جدید کی فلسفیانہ اہمیت دیکھتے ہیں جوالے د نیاے اسلام کی حدود سے آگے لے جاتی ہے، تو ہمیں لازماً یہ بھی یاد رکھنا چاہیے کہ یہ کم از کم ایک لحاظ سے اس کے اپنے نقطۂ نظر کی بدولت ہے نہ کہ اس (اسلامی فکر) کی دجہ سے۔

غرف که خدا (اس کی فطرت جوبھی ہو) ایک ہے، بیکا ننات (بری ہو کہ بھلی) ایک مقصد کے تحت معرضِ وجود میں لائی گئی ہے جس کا اپنا ایک کردار اور قدر ہے، اور بیہ قدر 'الہامی کتب (scripture)' میں خدا کی انسان کی طرف وحی سے ظاہر ہے۔ جہاں تک ان عقائد کا تعلق ہے تو اسلام اور مذاہب ِ مغرب کی بنیاد مشترک ہے۔ تاہم فکر اقبال کے ساتھ اسلام سے ایک اضافی اہمیت اس دعوے کی صورت میں منسلک کی جاسکتی ہے کہ اقبال کا نقطۂ نظر نہ صرف ان مشترک عقائد کی وضاحت اور تفہیم کے ضمن میں بہت حد تک قابل قدر خدمت سرانجام دیتا ہے بلکہ سے غیر مذہبی علم (secular knowledge) کے ساتھ بھی ہم آہنگ ہے۔

کیا حقیقت میں فلسفہ یہ خدمت سر انجام دیتا ہے؟ خدا کا تصور بحیثیت مطلق اینو رجعت پند مذہبی حسیات کو جتنی بھی تفیس پہنچائے یہ کام ضرور کرتا ہے کہ یہ انسان کے اُس دیرینہ تصور کو ایک تطون معنی اور معقولیت عطا کرتا ہے کہ خدا 'محبت' ہے۔ ذات باری کے کردار و صفات کے تو سط سے مقصد اور نصب العین کا تصور اگر چہ ما دیمین (materialists)<sup>10</sup> کی نظر میں مشکوک ہے لیکن بہر حال یہ تصور اتن کامیابی ضرور حاصل کرتا ہے کہ اس سے ہر چیز کے خدا سے اور خدا کے ہر چیز سے تعلق کی وضاحت ہو جاتی ہے۔ اور یہ کام وہ لاینچل مذہبی تصاد سے گریز یا اجتناب کرتے ہوئے کرتے ہیں جو ایک سادہ، غیر متغیر، اور غیر متحرک متکلمانہ تصور خدا میں راسخ ہے۔

اس کے باوجود میہ کہنا کہ اقبال نے قدیم متناقض عقیدے کونٹی معقول معنویت دی دراصل آدھی سچائی کو بیان کرتا ہے۔ اقبال نے میہ واضح کیا کہ فطرت اور روح ایک دوسرے سے بیگانے اور لاتعلق نہیں اور اسی لیے مذہبی آدمی کے لیے میہ ضروری نہیں کہ وہ فطرت کو جھٹلائے۔ علاوہ ازیں اقبال نے سائنس، فلسفہ اور مذہب کے مابین قدیم تنازعہ وکشکش کے حل کا راستہ بھی دکھا یا ہے۔ ایک ایسا حل یا تصفیہ جس کی کلید اس اصول کی آگاہی میں پنہاں ہے کہ سائنسی اور دین طریقہ ہا۔ کارایک لحاظ سے

## حواشي وحواله جات (مصنف)

\* استنت پروفیسر (اردو)، گرمانی مرکز زبان وادب، لاہور یونی ورشی اوف میتجنت سائنسز، لاہور۔

ا۔ لندن، ۱۹۳۴ء۔

- ( بید دراصل میشکدیلِ جدید کا مختفر حوالہ ہے جو پہلی مرتبہ ۱۹۳۴ء میں اوکسفر ڈیونی درش پرلیں ،لندن سے شائع ہوئی تھی ) سر در مستقبہ میں در مستقبہ میں ایک میں ایک مرتبہ ۱۹۳۴ء میں اوکسفر ڈیونی درش پرلیں ،لندن سے شائع ہوئی تھی )
- ۲۔ ایک نمایاں اشتنا بارٹشورن (Hartshorne)، اور ریس (Reese) کی تصنیف، فسلسفیوں ک خدا سے کارم (شکا گو، ۱۹۵۳ء)، ص، ۲۹۲ سے ۲۹۷، ہے۔

Hartshorne and Reese, Philosophers Speak of God (Chicago, 1953), p 294-97.

۳۔ فلسفۂ اقبال سے میری مراد اُن کا وہ نقطۂ نظر ہے جس کا اظہار اُن کی بعد کی فلسفیانہ نظموں میں ہوا ہے۔ مثلاً اسے اِ رِ خودی ، انگریز می ترجمہ ، رینالڈ ان نظلن (لندن ، ۱۹۲۰) ، ' شکوؤ' اور' جواب شکوؤ' ، انگریز می ترجمہ ، الطاف حسین (لا ہور ، ۱۹۵۳) ، اور اُن کا سب سے بنیاد می نئر کا کا م، تشکیل جدیدِ المہات اسلامیہ ۔ بیر حد بند می ضرور کی ہے کیونکہ ہر مفکر کی طرح اقبال کا فلسفہ بھی ایک ارتفا کو محیط ہے۔ اور بیدارتفا اُن کی ابتدائی شاعر می کی جمالیاتی وحدت الوجود می صفت اور 'ایران میں مابعد الطبیعیات کے ارتفا سے کے لیے دیکھیے ہیں بھیلا ہوا ہے جن کی ہم یہاں تشری اور تجزیر کر رہے ہیں۔ اقبال کے ابتدائی تقطر نظر کے خلاصے کے لیے دیکھیے ، ایم ایم شریف کی تحریر ''اقبال کا تصور خدا '' ، مشمولہ اقبال بحیثیت فلسفہ (لاہور ، ۱۹۵۳)، میں ۱۹۵۲)، میں سے ۱۹

M. M. Sharif, "Iqbal's Conception of God" in Iqbal as a Thinker (Lahore, 1944), p 107-12.

- ۴۔ · · · · میرے خیال میں تجرب کا بیدنا قابل وضاحت محدود مرکز اس کا سُنات کی سب سے بنیادی حقیقت ہے۔ تمام تر زندگ انفرادی ہے؛ یہاں کوئی ایسی شے نہیں جے آفاقی /ہمہ گیر کہ سکین' - (اسوار خودی، ص11–12)۔
  - ۵۔ تشکیل جدید، *م۳۳*۔

| است | خودى    | آ ثارِ        | į      | ہستی  | پيکر       |
|-----|---------|---------------|--------|-------|------------|
| است | خودي    | زِ اسرارِ     | بىنى   | . می  | - <i>z</i> |
| كرد | بيدار   | خودى          | چوں    | b     | خويشتن     |
| كرد | ار      | پند           | عالم   |       | آ شکارا    |
| او  | ذاتِ    | اندر          | پوشيده | جهاں  | صد         |
| او  | اثبات   | از            | پيداست | او    | غير        |
| است | كاشت    | تصومت         | تخم خ  | جهاں  | در         |
| است | ىپنداشت | خور           | غير    | b     | خويشتن     |
| b   | اغيار   | پي <u>ک</u> ر | خور    | از    | سازد       |
| b   | پيکار   | رت            | لذ     | فزايد | t          |

[محمد اقبال، كليات اقبال فارسى، مرتب احمد رضا، ص ٢٠]

۸۔ تشکیلِ جدید ، ص ۹۷ مزید بیر که دو الیغو کی زندگی ایک طرح کی کشاکش ہے جو الیغو کے ماحول (environment) اور ماحول کے الیغو سے تصادم کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے۔ الیغو باہمی تصادم کے اس میدان حرب سے باہر نہیں رہ سمتی - یہ اس میں راہبراند/ظلمیاتی توانائی کے طور پر موجود ہے اور بیدا ہے تجرب سے تفکیل پاتی اور منظم ہوتی ہے'(ایفنا)۔ بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

- ۹۔ ، ذبخی و عقلی زندگی دراصل متفصدی ( teleological ) صرف ان معنول میں ہے کہ ییہاں کوئی دوردراز نصب العین یا مقصد نہیں ہے جس کی سمت ہم روال دوال ہیں ، بلکہ جیسے جیسے عمل زندگی آگے بڑھتا اور وسعت اختیار کرتا ہے تو تازہ اور نے نے نصب العین، مقاصد اور مثالیت کی قدر کے مختلف مدارج کی ارتقائی کی تشکیل ہوتی رہتی ہے۔ (اییناً،جن۵)۔
- •ا۔ " ''پن، ہمارے شعوری تجربے سے موافقت رکھتے ہوئے یہ کا نکات ایک آزادانہ تخلیقی حرکت ہے۔ مگر ہم اس حرکت کو کیسے سمجھ سکتے ہیں جو اُس ٹھوں شے سے آزاد اور خود مختار ہو جو حرکت میں ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ 'شے' کا تصور یا خیال دراصل خود ما خوذ ہے۔ ہم حرکت سے اشیا کو اخذ میں ما خوذ کر سکتے ہیں مگر ہم غیر متحرک اشیا سے حرکت کو اخذ نہیں کر سکتے ''۔ (الینا ہیں ۳۳)۔
  - اا۔ ایضاً،ص۹۸۔

27

رابرٹ سی وٹمور /احمد بلال

- ۱۲ ایضاً،ص•۳۔
- ۳ا۔ ایسا، صوبوا۔ اس کے علاوہ دیکھیے : «طبیعی عضویت (physical organism) ماتحت الیفوز کی ایک کسبتی ہے جس میں نسبتا ایک وسیع وعمیق الیغو مجھ پر سلسل عمل پیرا رہتی ہے اور اس طرح سے جمعے تجربے کی ایک منظم وحدت کی تغیر کا موقع فراہم کرتی ہے۔ تو ڈیکارٹ (Descartes) کے بیان کردہ مفہوم کے مطابق روح اور اس کا مادی جسم دو چیز میں جو پُراسرار طور پر باہم متحد ہوتے ہوئے بھی ایک دوسرے سے آزاد وخود مختار ہیں۔ میرے نزد یک میہ مفروضہ کہ مادہ خود مختار وجود رکھتا ہے، ایک کمل طور پر بلا جواز اور بے دلیل نے ''۔ (ایسنا، میں ۹۹)۔
- ۔ الیفا، صاما۔ اس کے علاوہ دیکھیے <sup>(د</sup>نتا ہم حقیقت میہ ہے کہ مادہ جو ہے وہ زمان و مکال کے نناظر میں روح ہی ہے۔ وحدت جو انسان کہلاتی ہے دراصل جم ہے جب آپ اُسے عمل کرتے دیکھتے ہیں، اُن معنوں میں جسے خارجی دنیا کہتے ہیں، تو یہ ذہن یا رُوح ہے۔ اور جب یہ مصروف عمل نظر آتی ہے تو دراصل وہ اپنے اس عمل کے حتمی نصب العین اور آئیڈیل کے حصول کے حوالے سے عمل پیرا ہوتی ہے۔ قرآن کے مطابق، حقیق مطلق رُوحانی ہے اور اس کی حیات و زندگانی اُس کی مادی فعالیت (activity) پر مشتمل ہے۔ روح اپنے مواقع اس فطری، مادی اور طبیقی دنیا میں تلاش کرتی ہے۔ یہاں کوئی شے بھی غیر موزوں اور غیر قابل نہیں ہے، مادے کی میہ بے کراں وسعت روحوں کو اپنی ذات کے اور اک کا موقع فراہم کرتی ہے' ۔ (الیفاً، صریحا)۔
- ۵۱۔ الیفا، ص۵۴ ۵ تاہم اس بات کا ذکر اہم ہے کہ فلسفۂ ہمد نفسیت ( panpsychism ) کی طرف اقبال کا ذوق وشوق تکی مغربی مفکر کی وجہ سے نہیں بلکہ بیشہرۂ آفاق فاری صوفی 'رومیؓ' کی بدولت ہے۔ اقبال تند سکیل جدید میں رومؓ کی مثنوی کے بہت سے حوالوں اور اُن کی واضح تعریف و توصیف کے ذریعے اس بات کو تتلیم بھی کرتے ہیں۔خصوصاً دیکھیے بص211۔
  - ۱۷ ایشا، ص۵۲\_
  - ∠ا۔ ای*ضاً*،ص۳۹–۵۰۔
- ۱۸۔ '' ''…… حقیق حطق اصل میں عقلی رہنمائی میں تخلیقی زندگی ہے۔ ایک ایغو کے طور پر اس زندگی کی تعبیر اس عام ز بحان کی تقلید نہیں کہ''خدا محض انسان کا ایک تصور یانخیل ہے۔ بلکہ یہ تجربے کی سادہ می حقیقت کو تسلیم کرنا ہے کہ زندگی کوئی ب صورت سیال (formless fluid) نہیں بلکہ یہ دصدت کی تفکیل کا ایک اصول ہے''۔ (ایضا ہم ۵۰)۔

۲۲۔ ایضاً۔

۲۳\_ ایضاً،ص۲۷\_۲۹\_

۲۴\_ ایضاً، ص۲۴\_

۲۵۔ ایضاً۔

۲۷\_ ایضاً، ص۲۷\_

٢٢ بشراحمد دار، فلسفة اقبال كا ايك مطالعه (لا بور،١٩٣٣ء)، ص٢٩٧-٣٩٨

Bashir Ahmad Dar, A Study in Iqbal's Philosophy (Lahore, 1944), p. 397–98.

۲۸۔ تشکیل جدید، *ص*۵۵۔

Charles Hartshorne, Man's Vision of God and the Logic of Theism (Willett, Clark &

Company, 1941, reprint Hamden: Archon, 1964).

بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

\_72 اقبال کے گھور وجدان کے صلیقی بیان کیے دیکھیے بعشرت مشن آلور، اقب ل کی مابعد الطبیعیات (لاہور، ص19۔

Ishrat Hassan Anwar, Metaphysics of Iqbal (Lahore: 1944) p. 19.

تشت کیا جدید ، ص ۵۸۔ اس کے علاوہ دیکھیے :'' دنیوی زندگی وجدانی طور پر اپن ضروریات کو مد نظر رکھتی ہے اور \_ ٣٨ نامساعد کمحوں میں اپنی سمت کالغین خود کرتی ہے''. (اییناً،ص۱۳۰)۔

ایضاً، ص۲۷۱۔

اليضاً-

ابضاً،ص٢٤-١٨ ـ ٣٣

Funk and Wagnall's Unbridged Standard Dictionary میں تصور وحدث الشہو د/ہمہ از اوست کی جو \_~~~ تعریف درج ہے وہ عقیدہ توحید' سے ان معنوں میں مختلف ہے کہ (۱)وہ یا تو اس سوال کو کھلا رکھتی ہے کہ آیا خدا کو شخصیٰ سجھنا ہے ( توحید کا نظلہ نظر )، یا 'غیر شخصیٰ یا گھر لاشخصی ( ۲ ) وہ اس' دشخصیٰ' کی تعریف کو کھلا رکھتا ہے یہ قیاں کرتے ہوئے کہ 'خدا' کواسی طرح سے بیان کیا گیا ہے۔

گیفورڈ (Gifford ) لیکچرز کے سلسلے میں خدا کی صفات کے ضمن میں فارنیل(Farnell) نے جو اینا نقطۂ نظرواضح کیا \_10 ہے اُس پر تبصرہ کرتے ہوئے اقبال کہتے ہیں:''تاہم یہ کہا جا سکتا ہے کہ مذہبی فکر کی تاریخ حقیقت ِ مطلق کے انفرادی یا شخصی تصور سے انحراف یا فرار کے مختلف طریقوں سے بردہ اُٹھاتی ہے جسے کوئی مبہم و دھندلا، وسیع و بسیط، اور ہر جا محیط کونیاتی عضر سمجها گیا جیسے کہ تُور یا روشنی۔ بیہ وہ نقطۂ نظر ہے جسے فارنل نے گیفورڈ لیکچر سیر یز میں خدا کی صفات کے

حوالے سے اختیار کیا ہے۔ میں اس بات سے انفاق کرتا ہوں کہ مذہب کی تاریخ ایسے طریقی فکر کی نثاندہ ی کرتی ہے جو عقیدہ وحدت الوجود کی طرف لے جاتا ہے۔ مگر جہاں تک تُور اور روشن کی خدا سے مماثلت کا تعلق ہے، جیسا کہ قرآن میں بیان کیا گیا، تو میں یہ کہنے کی جسارت کرتا ہوں کہ فارٹل کا نقط نظر غلط ہے ..... میں ذاتی طور پر یہ تجھتا ہوں کہ خدا ک تُور سے اخیر، جیسے کہ یہودیت، عیسائیت ، اور اسلام کی الہا می کتب میں ہے، کی اب ایک مختلف تو جیہ ہونی چاہیے۔ لبذا روشن ک استحارے کا خدا پر اطلاق، جیسا کہ کیا جاتا ہے جلم جد یدکی رُو سے ذات واجب کی مطلقیت (Absoluteness ) کی طرف اشارہ کرتا ہے نہ کہ اُس کے کھیط گل ہونے کی طرف، ورنہ یہ تو جیہ باً سانی خدا کی وحدت الوجودی تعبیر کی طرف لے جاسمتی ہے' ۔ (ایھناً، ص-۱۱) ۔

- ۴۷ ۔ ایصناً،ص۱۸۷۔ اس کے علاوہ دیکھیے :صا۹-۹۴ ۔
  - ۲۷۔ عشرت <sup>حس</sup>ن انور ج**۲**۷۔
- ۲۸۔ یہ استنا ضروری ہے کیونکہ اقبال'<sup>د تخل</sup>یق جاریہ (continuous creation)'' کے عقیدے پر کار بند بیں (تن سک ک جدید، ص2۲-۲۹، ۷۵-۹۹) جے وہ بنیادی طور پر اسلامی قرار دیتے ہیں (ایفیا، ص ۱۳۱)، یہ بات بهرحال لیقین سے نہیں کہی جا سکتی کہ اسلامی قدامت پندفکر اردایت پندفکر کے نزدیک ، جو اس نظریے کو مانتی ہے کہ یہ کا نتات عدم سے وجود میں آئی ہے، یہ دوعقا کد باہم مطابقت و ہم آ جنگی رکھتے ہیں یا نہیں۔ یہ وہ مقام ہے جہاں ہوسکتا ہے کہ اقبال اسلامی نمازی قکر کی نئی تفکیل کرنا چاہتے ہیں اور شاید یہ اُس تصور سے زیادہ وسیق و جامع ہے جتنا کہ اس کے اصل معمار تصور السلیم کر سکتے ہے۔

۵۹۔ سی بہت واضح ہے کہ یہاں اقبال کے ذہن میں ولیم جیس کی کتاب نتائی جیست (Pragmatism) کا پا نچواں باب ہے۔

### حواشي و حواله جات (مترجم)

- ۔ تصلیم (Thales) آیونیا (Ionia) کے شہر میلیٹس (Miletus) کا رہنے والا تھا۔ ایک روایت کے مطابق وہ ۲۳ قبل از متیح میں پیدا ہوا اور اس کا انتقال ۲۳۵ قبل از متیح میں ہوا۔تصلیم کا شار قبل از سقراطی (pre-Socratic) فلسفیوں میں ہوتا ہے بلکہ اے قدیم یونانی فلسفے کا بانی سمجھا جاتا ہے اور یہی قدیم یونانی فلسفہ جدید مغربی علم و فلسفے کی بنیاد بھی ہے تصلیم بنیادی طور پر ماہر ریاضیات اور فللکیات تھا۔ کہا جاتا ہے کہ اس نے علم ریاضی و ہندسہ (geometry) مصر سے سیکھا۔ یہ وہ پہلا فلسفی ہے جس نے مغرب میں اس کا نکات کی مادی تشریح (geometry) مصر سے (universe) کی بنیاد رکھتے ہوئے کہا کہ ریانی اس کا خات کا بنیادی جو ہر ہے اور اس سے ہر شے وجود میں آئی ہے۔
- ۲۔ لَدُوگ جوزف ونگذیائن (Ludwig Joseph Wittgenstein) بیتویں صدی کے نمایاں ترین مغربی فلسفیوں میں سے ایک ہے۔ ونگذیائن آسٹریا (Austria) کے شہر ویانا (Vienna) میں ۲۱ اپریل ۱۸۸۹ء کو پیدا ہوا اور اُس کا انقال ۲۹ اپریل ۱۹۵۱ کو کیمبرج الگلینڈ میں ہوا۔ ونگذیائن کا کام بزیادی طور پر فلسفہ ریاضی اور منطق میں ہے مگر اسے بیتویں صدی کے تجریاتی فلسفے (Inguistics) اور فلسفہ کسانیات (Inguistics) کے اہم ترین اور نمائندہ فلسفیوں میں شار کیا جاتا ہے۔
- وجودیات/موجودیت (ontology) دراصل ما بعد الطبیعیات (metaphysics) کی ایک شاخ ہے جو دجود، بستی اور اُس کی فطرت اور نوعیت پر بحث کرتی ہے۔ ontology کا ماخذ دویونانی الفاظ onto اور logia کا مرکب ہے۔ ontos وجو د ، بستی یا ہونا کو کہتے ہیں اور ایوانی المطلب ہے علم۔ لاطنی زبان میں یہ contologia کا مرکب ہے۔ انگریزی میں ontologia۔ یہ قدیم مابعد الطبیعیات کی بنیادی شاخوں میں سے ایک ہے۔ اسے فلسفۂ اول بھی کہا جاتا رہا ہے۔ اس میں وجود (being) اور اس کی نوعیت و فطرت کے ساتھ بحث ہوتی ہے اور اس کے ذریعے سے هیقت اولٰ تک چنچنے کی کوشش کی جاتی رہی ہوتی دوالے بیان تین طریقہ ہائے استدلال میں سے ایک ہے جو ہستی باری تعالیٰ

کونیات ( cosmology ) کا ماغذیتھی دو یونانی لفظ cosmos اور logia کا مرکب ہے۔ cosmos کا تنات یا اس مادی دنیا کو کہتے ہیں اور logia کا مطلب ہے علم۔ اس فکری طریقہ کار کے مطابق اس کا تنات یا دنیا۔ فطرت کی ابتدا، ارتقا اور اجزاء ترکیبی کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ قدیم دور میں یہ فلہ فد مابعد لطبیعیات کی ایک شاخ تفالیکن بعد میں یہ اُن جدید سائنسی علوم کی بنیاد بنا جنھوں نے اس مادی کا تنات کے سریسته رزاوں سے پردہ اُتھایا۔ کونیاتی دلالک ( cosmological arguments ) نظر کا وہ ذرایعہ ہے جس میں مظاہر فطرت کے ذریعے سے حقیقت اولی تک چینچنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ دوستی باری تعالی کے بارے میں بیدا کی شوط ہوت ہے کہ اس کا آغاز کا تنات سے موتا ہے۔ کہا جاتا ہو ہو ای جاتی ہے۔ دوستی باری تعالی کے بارے میں بیدا کی شوت ہے کہ اس کا آغاز کا تنات سے موتا ہے۔ کہا جاتا خود اسے کسی علب کی ضرورت نہ ہو ..... ایسی علب جس پر علب و معلول ( cause and effect ) کا سلہ لمختم ہو جاتا ہے، خدا ہے۔ خوا ہے اولی ہے اور اس کا وجود تکوین کا تنات کے لیے ضروری ہے'۔[ کشاف اصطلاحات فلہ ایتا ہے، خدا ہے۔ کہ خداعات اولی ہے اور اس کا ورد تکون کا تنات کی جمی علیہ ہونی چی اس

ارسطوکا خداے نغیر متحرک خرک ( The Unmoved Mover ) ای سلسلة علت و معلول کا منطق نتیجہ ہے جسے ارسطو کی

رابرٹ سی وِتْمور /احمد بلال ۱۳۴

~^

مابعد الطبيعيات کا نظريۂ تغليل (theory of causation) کہتے ہيں اور يہی وہ طريقة کار ہے جو بعد ميں کونياتی دليل (cosmological arguments) کی بنیاد بنا۔

- ۵۔ دینیات یا النہیات (theology) وجودیات اور کونیات کی طرح قد یم یونانی زبان کی اصطلاح ہے۔ قدیم یونانی زبان میں theos اللہ یا خدا کو کتبے تھے اور مطالعۂ اللہ (theology کمبلا تا ہے۔ یہاں اللہ سے وہ تصویر اللہ یا خدا مراد نبین جو ابر سیمی ندا ہب میں ہے، بلکہ یہاں الدفلسفیوں مثلاً ارسطو وغیرہ کا تصویر خدا ہے، جو غیر شخصی و غیر متحرک اور بے جان ہے۔ لیکن جدید دور میں یہ فلسفے کا وہ پہلو ہے جس میں ذات ہاری کی فطرت، نوعیت اور کا نتات سے اُس کے ساتھ کتعلق کے علاوہ انسانوں کے اُس پر اعتقادات کے حوالے سے بحث کی جاتی ہے اور اس طریقی استدلال کو دینیاتی یا النہیاتی دلیل کہتے ہیں۔
- ۲۔ جان مک ٹیگرٹ (John McTaggart) بیسویں صدی کا انگریز مثالیت پیند (idealist) اور مابعد الطبیعیاتی قلسفی تھا۔ وہ ۳ ستمبر ۱۸۸۹ء کولندن میں پیدا ہوا اور اُس نے ۱۸ جنوری ۱۹۲۵ء کولندن ہی میں وفات پائی۔ اُس کی زندگی کا بیشتر حصہ کیبرج میں گذرا۔ علامہ اقبال انگلینڈ میں دورانِ تعلیم اس سے بھی مستنیض ہوئے۔ Some Dogmas of Religion اور Studies in the Hegelian Cosmology اس کی نمائندہ تصانیف میں سے ہیں۔
- 2۔ جیمس وارڈ (James Ward) انگریز فلتفی اور ماہرِ نفسیات تھا۔ وہ ۲۷ جنوری ۱۸۶۳ء کو انگلینڈ میں پیدا ہوا اور اس کی وفات ۴ مارچ ۱۹۲۵ء کو امر کی ریاست میسا چوسیٹس (Massachusetts) کے شہر تیمبرج میں ہوئی۔ جیمس وارڈ تیمبرج میں چرچ پادری کے طور پر بھی خدمات سر انجام دیتا رہا۔ اُن کی اہم کتابوں میں سے ایک Maturalism and میں چرچ پادری کے طور پر شخصی ہمد نفسیت (personalistic panpsychism) کا ایک بڑا میلغ تھا۔ اقبال نے علم نفسیات کے حوالے سے اس سے کسپ فیض کیا جس کے اثرات ہمیں میشہ کدیل جدید میں نظر آتے ہیں۔
- ۸۔ ہنری برگسال (Henry Bergson) مشہور فرانسینی فلنفی تھا۔ بینسلا آئرش اور مذہباً یہودی تھا۔ اس کی تاریخ چید اکش ۸۱ اکتوبر ۱۹۵۹ء اور تاریخ دفات ۴ جنوری ۱۹۹۱ء ہے۔ ہنری برگسال کا شار بیسویں صدی کے نمائندہ فلنےوں میں ہوتا ہے۔ برگسال کا فلسفہ تغیر، جس کے مطابق تغیر زمانہ اور زمانہ تغیر ہے، نہایت اہمیت کا حامل ہے۔ اس کی تصنیف Creative برگسال کا فلسفہ تغیر، جس کے مطابق تغیر زمانہ اور زمانہ تغیر ہے، نہایت اہمیت کا حامل ہے۔ اس کی تصنیف Creative برگسال کا فلسفہ تغیر، جس کے مطابق تغیر زمانہ اور زمانہ تغیر ہے، نہایت اہمیت کا حامل ہے۔ اس کی تعنیف Creative برگسال کا فلسفہ تغیر، جس کے مطابق تغیر زمانہ اور زمانہ تغیر ہے، نہایت اہمیت کا حامل ہے۔ اس کی دو اور کتابیں بہت اہمیت کی مامل ہیں جو Natter and Memory اور پر فلسفہ برگسال کے قریب تھے اور اس سے شدید متا شر بھی۔ اس بات کا شوت راست مستغیض ہوئے۔ وہ فکری طور پر فلسفہ برگسال کے قریب تھے اور اس سے شدید متا شر بھی۔ اس کا شوت مشد کہ ل جدید میں متعدد مقامات پر اپنی بات کی تائید میں برگسال کے حوالوں سے ملتا ہے۔
- 9۔ کو جبلم دنت (Wilhelm Wundt) مشہور جرمن فلنفی اور ماہر نفسیات ہے۔ کو جملم دنت ۱۱ اگست ۱۸۳۲ء کو بیدا ہوا اور ۳۱ اگست ۱۹۲۰ء کو اس جبان فانی سے گوچ کر گیا۔ پرو فیسر دنت کو جدید علم نفسیات کے بانیوں میں شار کیا جاتا ہے۔ اس کی مشہور تصانیف سے میں:
- 1. An Introduction to Psychology,
- 2. Outlines of Psychology,
- 3. Principles of Physiological Psychology,

رابرك سى وِثْمور /احمد بلال ٣٣٥

4. Lecture on Human Ethical Systems and Animal Psychology.

- 1. Process and Reality,
- 2. Science and the Modern World,
- 3. Principia Mathematica.

فلسفۂ مابعد الطبیعیات میں ایک نیا تصور ''عضوبیہ organism '' کی صورت میں دیا۔ اس تصور کے مطابق ہر وجود خواہ وہ جان دار ہے یا بے جان، مادی ہے یا غیر مادی وہ ایک عضوبہ ہے۔

- 1. The Brightest Lights of Silver Age,
- 2. The Meaning of History,
- 3. The Russian Idea,
- 4. Christianity and Class War,
- 5. Dream and Reality,
- 6. Slavery and Freeodm.

۱۴۔ ولیم پیریل مومیگو (William Pepperell Montague) امریکی حقیقت پیند (realist ) مکتبه ُ فکر سے تعلق رکھنے والا ایک فلسفی تھا۔ ولیم موفیگو (۳۷۸ء-۱۹۵۳ء) کا ہم نام ایک اور امریکی فلسفی رچرڈ موفیگو (۱۹۳۰ء–۱۹۷۱ء) بھی ہے۔ تاہم در مور اول الذکر کا حوالہ دے رہے ہیں۔ وہ امریکی فلسفیانہ ایسوسی ایشن کا صدر بھی رہا۔ اس کے علاوہ وہ امریکا کی نمائندہ یو نی ورسٹیز میں فلسفے کے اُستاد کی حیثیت سے بھی خدمات انجام دیتا رہا۔ اُس کے اہم کام ہے ہیں :

- 1. The Ways of Knowing or the Methods of Philosophy,
- 2. Great Visions of Philosophy,
- 3. The Ways of Things: A Philosophy of Knowledge, Nature and Value,
- 4. Belief Unbound, a Promethean Religion for the Modern World.

۵ا۔ چیار کس بارشورن (Charles Hartshorne) امریکی فلسفی تھا اور ان کا زیادہ تر کام فلسفۂ مذہب کے حوالے سے ہے۔ ان کا دورِ حیات 3 جون ۱۸۹۷ء سے ۱۹ کتوبر ۲۰۰۰ء تک ہے۔ اس حساب سے اس نے ایک طویل عمر پائی اور پوری بیسویں صدی دیکھی۔ اس نے پروفیسر ولیم ریس (William Reese) کے ساتھ مل کر شہرہ آفاق کتاب بیسویں صدی دیکھی۔ اس نے پروفیسر ولیم ریس (William Reese) کے ساتھ مل کر شہرہ آفاق کتاب ورز نے ان کا حوالہ دیا۔ بنیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

- ۲۱۔ فرانس ہر برٹ بریڈ کے (Francis Herbert Bradley) انگریز مثالیت پیند (idealist ) فلسفی تھا۔ وہ ۲۹۸۹ء میں عیسانی مبلغ چارکس بریڈ کے کے گھر میں پیدا ہوااور ۱۹۲۳ء میں او کسفر ڈیشائر میں دفات پا گیا۔ بریڈ لے بنیادی طور پر مشہور بر من فلسفی ہی حک کے جدلیاتی طریقہ کار کا قائل تھا۔ اس کے علاوہ وہ کثرت و جودی (plurality) کی بجائے وحدت (monotheism) پر یقین رکھتا تھا یہی وجہ ہے کہ اُس نے منطق ، مابعد الطبیعیات اور اخلاقیات میں ایک طرح سے ہادی وحدت کا تصور بیش کیا۔ اس کا سب سے بنیادی کام (1893) بر 1893 ہے۔ اس سے معام شکلیات/ مارفولو تی (morphology) کا ماخذ بھی قدیم کونا نی لفظ (morpholog) ہے۔ شکل ما صورت،
- علم شکلیات/ مار فولود تی ( morphology ) کا ما خذتھی قدیم یونانی لفظ morph ہے جس کا مطلب ہے شکل یا صورت، اور اسی سے morphology بنا ہے جس کا مطلب ہے صورت بشکل یا اجسام کی بناوٹ کا علم ۔ جد ید علوم کے ضمن میں کہا جاتا ہے کہ یہ اصطلاح عظیم جرمن شاعر، فلسفی اور سائندان گوئٹے نے وضع اور استعمال کی لیکن اُس نے یہ اصطلاح حیاتیات ( biology ) کے تنا ظر میں استعمال کی۔علم حیاتیات میں یہ اصطلاح اجسام کی تظکیل اور بناوٹ پر بحث کرتی ہے۔ اب اس کا استعمال علم لسانیات کی ایک اہم اصطلاح کے طور پر ہوتا ہے۔ اس کے مطابق میدعلم لیا تیک وہ شاخ ہے جو الفاظ کی بناوٹ اور داخلی ڈھا نچ سے بحث کرتی ہے۔ اس کے علاوہ یہ ذہن کے اُس عمل کو تھی زیرِ خور لاتی ہے

اسپائی نوزا (۱۹۳۴ء-۱۷۷۷ء) ڈچ (Dutch) مابعد الطبیعیاتی یا النہیاتی فلسفی تھا۔ یہ بنیادی طور پر یہودی تھا۔ سپائی نوزا غیر شخصی خدا کا قائل ہے اور ای فلسفیانہ فکر کی بنا پر اے وحدت الوجودی فلسفی کہا جا سکتا ہے۔ اس کے نزد یک مادہ اور رُوح ایک ہی حقیقت کے دو رُخ ہیں۔ اس کے علاوہ وہ اس کا سکتا سے مع عقیدۂ جبریت کا قائل تھا۔ اُسے عقلیت (rationalism) کے ابتدائی علمبرداروں میں شار کیا جا سکتا ہے۔

ریٹی ڈرکارٹ (۱۵۹۹ء-۱۲۵۰ء) بلا شبہ مغربی فلسفہ وفکر نے نمائندہ اور اہم ترین فلسفیوں میں سے ایک ہے۔ ڈرکارٹ کو فلسفۂ جدیدہ (modernity) کا بانی قرار دیا جاتا ہے۔ کارڈ لی (cartesian) فکر نے مغربی فلسفے کو ایک نئی راہ پر گامزن کیا۔ اس کی دو قصانیف: The Meditation on the First Philosophy اور Discourse on اور Discourse on the First Philosophy اور Method Method آج فلسفے کے بزیادی متن کی حیثیت سے یونیورسٹیز میں فلسفے کے نصاب کا بزیادی حصہ ہیں۔ ڈرککارٹ کے افکار نے یورپ کی نشاق ٹانیہ (renaissance) میں قابلی ذکر کردار ادا کیا اور جو بعد میں سائنسی اور پھر صنعتی انقلاب کا

نظریۂ متوازیت ( theory of parallelism ) کے مطابق جسم اور نفس ایک دوسرے میں مدخم نہیں اور نہ ہی ایک دوسرے پر اثر انداز ہوتے ہیں بلکہ جسم اور نفس کے عوامل ایک دوسرے سے مختلف اور جُدا گانہ ہیں اور ایک دوسرے کے متوازی عمل پرا رہتے ہیں۔ بنیاد اس نظریے کی یہ خیال ہے: چونکہ جسم اور نفس اپنی اپنی تر کیب میں ایک دوسرے سے محتلف ہیں اس لیے یہ ایک دوسرے پر اثر انداز نہیں ہو سکتے اس لیے ان کے در میان رشتہ علت و معلول کا نہیں بلکہ متوازیت کا ہے اور اس میں ہم آ ہنگی خدا کی بدولت ہے۔ صرف ونحو کے حوالے سے marallelism ایسے مرکب جملے یا جملوں کے ایسے مجموعے کو کہتے ہیں جس میں ہر جملہ تواعد (صرف ونحو ) کے مطا بق ایک جیسا آ ہنگ اور تر کیب رکھن ہو

۲۱ . . . . وحدت الوجود / بهه اوست (pantheism ) اور وحدت الشهو د/ بهه از اوست (panentheism ) اسلامی فکر و فلسفه اور

ابرٹ سی وِتْمور /احمد بلال ۱۳۸

\_1A

\_1+

تصوف وعلم الکام کی دواہم اور بذیادی اصطلاحات میں سے ہیں۔ یہ دونوں اصطلاحات بنیادی طور پرمستی باری تعالٰی اور کا نئاتِ اکبر و اصغر (مادی دنیا اور انسان) دونوں کے ساتھ اس کے تعلق کے مباحث پر مبنی میں۔ ان کی وضاحت یہاں مقصود نہیں، مقصد صرف بیہ بتانا ہے کہ ان کے انگریز ی مترادفات بالتر تیب pantheism اور panentheism بی ۔ ہم اکثر ان دونوں کو خلط ملط (confuse) کردیتے ہیں۔ pantheism دو الفاظ pan اور theos کا مرکب ہے۔ pan کا مطلب ہے تمام اور theos قدیم یونانی میں خدا کو کہتے ہیں، اور فلسفہُ مغرب میں خدا سے متعلق تمام مباحث کی اصطلاحات اسی کے گرد گھوتی ہیں۔ اس کا مطلب ہوا کہ ہر شے خدا اور خدا ہر شے ہے اور یہ اُس تصور کے قریب ہے جسے ہم وحدت وجود کہتے ہیں۔ جب کہ panentheism تین الفاظ کا مرکب ہے، اس میں صرف en اضافی ہے جس کا مطلب ہے' میں'۔ اس اضافے سے pantheism کے مفہوم میں ایک لطیف سا اضافہ ہوجاتا ہے جو وحدت الشہو د/ ہمہ از اوست میں واضح ہو جاتا ہے۔''ہمہ اوست اور ہمہ ازادست میں فرق یہ ہے کہ ہمہ اوست کی رُو سے کا نُنات اور خدا ایک ہیں ،خدا کا ننات بے نہ اس سے کم اور نہ زیادہ لیکن ہمہ از اوست میں خدا کو نہ صرف اس کا ننات کے اندر بلکہ اس سے مادرا بھی سمجھا جاتا ہے یعنی خدا اس کا سُنات میں محدود نہیں؛ اس کے بہت سے ایسے پہلو بھی ہیں جو کا سُنات کے زمانی ادر مكاني (spatio-temporal) تعيّنات مين نبيل آتے'' - [قيم احم، تاريخ فلسف يونان ، ص٣٥-٣٦] - تابم یہاںان دونوں انگریزی اصطلاحات کے حوالے سے ہیہ بات ذہن نشین رکھناً ضروری ہے کہ بیہ خالصاً مغربی فکر کی پیدادار ہیں جس کی جڑیں قدیم بینانی فلسفہ وفکر میں پیوست ہیں، اور مغرب نے اُٹھیں اسلامی فکر وفلسفہ سے مستعار نہیں لیا۔ اور نہ اسلامی فکر نے ان دو کاتر جمہ وحدث الوجود اور وحدث الشہو دکی صورت میں کردیا ہے۔ اسے ہم حسن اتفاق کہہ سکتے ہیں یا ہستی باری تعالیٰ کے متعلق انسانی فکر کی آ فاقیت کہ اسلامی فکر وفلہ نمہ کی بہ دواصطلاعیں مغربی فکر وفلہ نمہ کی دواصطلاحوں کے متبادل کے طور پر استعال ہوتی ہیں۔ اس ضمن میں بیہ بات بھی یاد رہے کہ بیہ انگریز ی ادر عربی و فارس اصطلاحیں سو فیصد ایک ہی مفہوم ادانہیں کرتیں لیکن ہم انھیں ایک دوسرے کے متبادل کے طور پر استعال کر سکتے ہیں۔

- اللہ پڑی (Deism) اے خدا ے عقل بإخدا نے فطرت بھی کتے ہیں۔ اس کے علاوہ اس تصویر خدا کو دین بے رسالت بھی کتے ہیں۔ یہ تصویر خدا دراصل مغرب میں نثاق ثانیہ کے بعد ظہور پذیر ہوا۔ نثاق ثانیہ کے بعد رفتہ رفتہ سائنس ترقی کرتی م یک تعلق علوم کا بول بالا ہونے لگا۔ اس تیزی سے بدلتی دنیا میں خلکش پیدا ہوگی۔ اس طرز فکر کے نتیج میں ایک جانے لگا۔ اور ظاہر ہے کہ اس سے عقلی و سائنی اور دینی و فہ نہی علوم میں تحکش پیدا ہوگی۔ اس طرز فکر کے نتیج میں ایک علم در اروں میں انگریز مفکر ہر برت آف چریں۔ اس اصطلاح کا ماخذ لا طینی لفظ معال یعنی خدا ہے۔ اس کر فکر کے نتیج میں ایک علم در داروں میں انگریز مفکر ہر برت آف چریں (۲۸۵ اے ۱۳۷۰ء) کا نام سر فہرست ہے بلکہ اسے تو اس طرز فکر کا باد اور تو طیل در اردوں میں انگریز مفکر ہر برت آف چریری (۲۸۵ اے ۱۳۷۰ء) کا نام سر فہرست ہے بلکہ اسے تو اس طرز فکر کا باد اور تو طیل در اردوں میں انگریز مفکر ہر برت آف چریری (۲۸۵ اے ۱۳۵۰ء) کا نام سر فہرست ہو بلکہ اس طرز فکر کا باد اور تو طیل در اردوں میں انگریز مفکر ہر برت آف چریری (۲۸۵ اے ۱۳۵۰ء) کا نام سر فہرست ہے بلکہ اسے تو اس طرز فکر کا باد ار مقرار دویا جاتا ہے۔ اس کے علادہ فرانیسی مفکر ین والڈیئر (Sousseau)، اور رویز درید فراہم کی یہاں تک کہ میہ با تا عدر پروان چر طایا۔ اس کی جد جان لاک (John Locke) نے ای او تو تسلیم کرتا ہے لیکن اس کے زرد کی خدا کا انسان سے برا زراست کوئی تعلق نہیں گویا یہ دی و درسالت کا الکار ہے جو مغربی یا ابرانہی ندا ہو۔ (یہ کی خامر انسان سے برا نیزی در میں ای در یہ دنیا۔ اس کی میں انگار ہے جو مغربی یا ابرانہی ندا ہو۔ (یہ میں ایس ایس نیں ہوں الیں ایس کے مزد کی خدا ہو۔ اسلام) میں نیزی دی خین سراد او خدا ہے محل او خدا ہے خل اور خدا ہے خلا تک چہنچ کا واحد ذریع عمل اور اسان سے اور اسان اس نیں ہزیادی حین او خدا ہو خل او خدا ہے خل او خدا ہے خل ہوں ایں خبر ہوں الی میں ایں ایس کر میں ایں ایں نیں کہ نور کی در ایں ایں ایں ہوں در ایس کر در میں در ایں میں ہوں ایک ہوں در در در دیو محل او در در ہو میں کر ایس کر در ہوں میں در در در در در دو مول ہوں کا ہوں کا ہو ہو مول ہوں کا ہو جو میں میں در ہوں در در در میں در در دیو مول او خدار ہوں کا ہو ہو مول ہوں کہ ہو خدا ہو ہو ہوں در در میو مول ہوں در در دو مو مول او خدا ہو مول ہوں کر ہوں درم ہوں در دو
  - \_11

بذیاد جلد ۸، ۲۰۱۷ء

\_10

(محد اقبال، بانتب درا)

مادینمین ( materialists ) فلسفهٔ مادیت ( materialism ) کو ماننے والے اور اس مکتبهٔ فکر کو اینانے والے کو کہتے میں۔ اس فلیفے کی رُو ہے محض مادہ بن اس کا مُنات کا بنیادی جوہر ہے یعنی تمام مظاہر فطرت مادے ہی کی مختلف صورتیں ہیں۔اس مادے سے ماسوا اور اس سے ما ورا نہ کوئی اور شے ہے اور نہ ہی کوئی حقیقت، حتی کہ ذبن کاعمل بھی مادے ہی کی کار فرمائی ہے۔ اس فلفے کی ابتدا قدیم یونانی فلفی تھیلیز سے ہوجاتی ہے جس نے اس کا مّات کی مادی تشریح کرتے ہوئے یانی کو مادی کائنات کا بنیادی جوہر قرار دیا تھا۔ صدیوں کا ارتقائی سفر طے کرتے کرتے آج سہ موجودہ طبیعیاتی علوم ( physical sciences ) کی صورت اختیار کر چکا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں اس فلسفے نے سائنسی طرزِ فکر اور طریقتہ کار کی بنیادی رکھی جس کے نیتیج میں انسان اس دنیاے فطرت کے سربستہ رازوں کو آشکار کررہا ہے۔لیکن اس طرزِ فکر اور اس کے نتیج میں مادی علوم کی ترقی نے اس کا سُات کے غیر مادی پہلو یا روحانیت کے عضر کو نہ صرف نظر انداز کیا بلکہ سرے سے اس کا نکار ہی کر دیا۔

#### مآخذ

اقبال، محمد - The Reconstruction of Religious Thought in Islam - ترتيب وحواثی محمد معید شخ - لا مور: انسمی نیون اوف اسلامک کلچر، ۲۰۰۹ء۔ احمد، شنمزاد (مترجم) - اسلامی فکر کی نئی تشکیل - لامور: کمیته خلیل، س ن۔ جالبی، جمیل (ایڈیٹر) - قومی انگریزی اردو لغت - پاکستان: مقتررہ قومی زبان، ۲۰۰۲ء۔ می اے، قادر، اکرام رانا (مولفین) - کیشاف اصطلاحات فلسفه - لامور: برم اقبال، ۱۹۹۴ء۔ عبدالله، سید (مترجم) - متسکیل جدید اللہیات اسلامیه - لامور: برم اقبال، ۲۰۱۲ء۔ احمد، فیم - تاریخ فلسفه میونان - لامور: قابل اکیڈی، ۲۵۷۶ء۔ احمد، فیم - تاریخ فلسفه میونان - لامور: اسلام - لامور: اقبال اکیڈی، ۱۹۹۶ء۔

برقي ماخذ

https://plato.stanford.edu./entries/pantheism/

#### **TRANSLITERATION GUIDE**

Except proper nouns, the entire Urdu text is transliterated. This transliteration guide is a modified version of AUS [Annual of Urdu Studies 2007]

Vowels:

| a [e.g. jab <b>جب</b> ] as in r <b>u</b> b | ت [e.g. nīm ( ی as in m <b>ee</b> t            |  |  |
|--------------------------------------------|------------------------------------------------|--|--|
| ā [e.g. rāt رات] as in b <b>a</b> rn       | o [e.g. bol يول as in roll                     |  |  |
| e [e.g. shehr شرر) as in s <b>e</b> t      | u [e.g. mujh z.] as in stood                   |  |  |
| ē [e.g. sē –] as in s <b>a</b> y           | ū [e.g. khūn <b>حُون</b> ] as in m <b>oo</b> n |  |  |
| i [e.g. dil دل] as in s <b>i</b> t         | ai [e.g. hai ج] as in b <b>a</b> t             |  |  |
| au [e.g. mauj موج] as in h <b>au</b> l     |                                                |  |  |

**Consonants with English equivalents:** 

| onsonants with English equivalents.            |                                                                                                      |  |  |  |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| b [Urdu bē ب ] as in <b>b</b> at               | sh [Urdu shīn $\hat{\mathcal{T}}$ ] as in <b>sh</b> ut                                               |  |  |  |
| p [Urdu pē (پ as in <b>p</b> ut                | ş [Urdu suād ا ص ] as in sun                                                                         |  |  |  |
| t [Urdu țē ك as in ten                         | $\underline{z}$ [Urdu $\underline{z}$ uād $\overset{\checkmark}{\upsilon}$ ] as in $\mathbf{z}$ ebra |  |  |  |
| s in <b>s</b> un (ٹ s in sun                   | ź [Urdu żo'ē ٶ ] as in <b>z</b> ebra                                                                 |  |  |  |
| j [Urdu jīm &] as in <b>j</b> ar               | f [Urdu fē ن ] as in <b>f</b> it                                                                     |  |  |  |
| ch [Urdu chē 🍕] as in <b>ch</b> in             | k [Urdu kāf ✓] as in <b>k</b> ite                                                                    |  |  |  |
| ḥ [Urdu hē ८] as in <b>h</b> at                | g [Urdu gāf ال ] as in <b>g</b> ive                                                                  |  |  |  |
| d [Urdu dāl ،] as in <b>th</b> en              | l [Urdu lām ل ] as in let                                                                            |  |  |  |
| d [Urdu ḍāl أ as in <b>ḍ</b> en                | m [Urdu mīm / ] as in <b>m</b> ap                                                                    |  |  |  |
| z [Urdu zāl <sup>3</sup> ] as in <b>z</b> ebra | n [Urdu nūn $\omega$ ] as in <b>n</b> et                                                             |  |  |  |
| r [Urdu rē ،] as in <b>r</b> un                | ṅ [Urdu nūn-ghunnā $∪$ ] as in si <b>n</b> g                                                         |  |  |  |
| ẓ [Urdu ẓē ʲ] as in <b>z</b> ebra              | v [Urdu vā'o , ] as in <b>v</b> eil                                                                  |  |  |  |
| ý [Urdu ýē <sup>†</sup> ] as in <b>y</b> ou    | h [Urdu hē •] as in <b>h</b> at                                                                      |  |  |  |
| s [Urdu sīn <i>v</i> ] as in <b>s</b> un       | y [Urdu yē، کو] as in <b>y</b> ou                                                                    |  |  |  |

#### BUNYĀD | Vol.8, 2017

| t [Urdu tē ت]                 | j <u>h</u> [Urdu j <u>h</u> ē ∡] |
|-------------------------------|----------------------------------|
| kh [Urdu khē ¿]               | chʰ [Urdu chʰē عَرِ ]            |
| r [Urdu rē ל]                 | dħ [Urdu dħē ↔ ]                 |
| <u>t</u> [Urdu <u>t</u> o'ē ا | dħ [Urdu dħē , to s] (لاھ        |
| ' [Urdu 'ain $t c$ ]          | rh [Urdu rhē ، اره]              |
| gh [Urdu ghain ݢ ]            | ṛʰ [Urdu ṛʰē ٹر ]                |
| q [Urdu qāf ت ]               | kʰ [Urdu kʰē ه ]                 |
| bh [Urdu bhē ź.]              | gh [Urdu ghē ه ]                 |
| ph [Urdu phē 🎣 ]              | الم [Urdu lhē الم                |
| thٍ [Urdu thຼē ة ]            | mh [Urdu mhē هر ]                |
| tٍh [Urdu thē ﷺ ]             | nh [Urdu nhē 🕉 ]                 |

**Consonants without English equivalents:** 

- 1. Letter  $v\bar{a}$ 'o [ $\cdot$ ] of conjunction [meaning 'and'] is written as (-o-).
- 2. Izafat [for compound words] is indicated as (-i).
- Letter hamza [, ] is transliterated as elevated comma (') followed by the letter/s representing the vowel it carries. However, when letter alif [ / ] appears at the beginning of a word it will be represented only by the letter representing the vowel it carries.
- 4. Article [  $\bigcup$  ] is transliterated as (al-) whether followed by a moon or a sun letter.
- 5. 'h' at the end of a word is written only when pronounced in Urdu. e.g. it is written in 'gunah' and not in 'zinda'

Names of all authors are spelt as written by the authors themselves. All proper nouns are spelt as used/written commonly.

ഹ

\_\_\_\_\_

Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

Basit Bilal Koshul \* Ahmed Afzaal \*\*

# Confessions: Abd al-Majid Daryabadi's Autobiographical Account of his Spiritual Journey

Abd al-Majid Daryabadi (1892-1977) was an Indian Muslim scholar who was active in political, academic, literary, and religious circles during a career that spanned more than six decades. He published his first article at the age of nine and had a book published in English shortly after he graduated from college. (The book—titled The Psychology of Leadership-was published in 1915 by T. Fisher Unwin, a well-known British academic publisher.) In addition to publishing in both Urdu and English newspapers, periodicals, and journals on a regular basis, Daryabadi penned one of the best-known Urdu tafāsīr of the 20th century-Tafsīr-i Mājidī. Around 1928, he developed a deep personal relationship with Shaykh Ashraf Ali Thanavi, a celebrated Muslim scholar and leader. Taking Shaykh Thanavi as mentor was the culminating point of Daryabadi's two-decade long spiritual journey. The milestones on this journey are described in detail in his autobiography—تي يتى. The relevant excerpt is translated below.<sup>1</sup>

#### Chapter 29

#### The Beginnings of Atheism

I was born in a religious family and was brought up in a religious environment. My mother and elder sister were regular in their *tahajjud* prayers.<sup>2</sup> My respected father was regular in fulfilling his ritual obligations and was a very devoted believer in general; my elder brother was neither irreligious nor one to

9

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

abandon his daily prayers. In addition to the practice of religion, religious learning was also quite prominent in my extended family. My paternal grandfather was a mufti and a faqīh, qualified to issue religious rulings, and I had been hearing of the scholarly and religious exploits of my maternal grandfather since the very beginning. Under the influence of my paternal uncle, I had adopted the attire of a typical clergyman even when I was still a child-complete with an ankle-length robe, a colorful tasbīh, and a tan turban. My reading interests too were focused largely on religious books. I had a *maulvī sāhib* as my private tutor at home and a *hājī sāhib* as my Arabic teacher in school, and it was the company of these two individuals that significantly shaped my early life. By the time I reached the 7th or 8th class, at the age of 12–13 years, I had pretty much become a full-fledged mullā. By reading everything that I could get my hands on, and often borrowing other writers' ideas, I even started composing entire essays of my own in response to Hindu, Christian, and Deist polemicists. I also recall that, during those years, I used to revere Maulana Abd al-Hayy Farangi-Mahalli as India's foremost Islamic scholar, and even as the mujaddid, though it had already been quarter of a century since his death.<sup>3</sup> I was also influenced by the polemical writings of Maulana Muhammad Ali Mungeri and Maulana Sanā'ullah Amritsari<sup>4</sup> that were aimed at refuting the arguments favoured by Christian missionaries and Arya Samaj preachers.<sup>5</sup>

My interest in religious debates and polemics became even more pronounced after I reached 9th class. As I became acquainted with the writings Maulana Shibli Nu<sup>c</sup>mani—such as *Al-Kalām* and *Risā'il*—my interests shifted towards philosophy and theology.<sup>6</sup> Instead of refuting the Arya Samaj or the Christians, I now became more interested in refuting atheists and materialists. At that time, I was still diligent in performing my ritual obligations, including congregational prayers and fasting.

It was in this very state of strong faith and religious

~

\_\_\_\_\_

Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

fervour that I passed my 10th class exams from Sitapur High School at the age of 16 and moved to Lucknow where I enrolled in Canning College in July 1908. Before college started, I chanced upon a book in English at the home of one of my relatives. The book was quite bulky. Being the proverbial bookworm from the very beginning, I had this irresistible urge to read everything that I came across. Once I got my hands on this book I began to read it voraciously. What happened next is hard to put into words. As I read the book, a new world of rational thought progressively opened up in front of my eyes. The universe of my previous beliefs and norms was turned upside down. The book was not about religion, nor did it seem to repudiate Islam or attack religion in any overt fashion. It was titled The Elements of Social Science and dealt with social norms and customs. The author's name was missing from this edition and in the place of a name only the professional qualification of the author was noted, indicating that he was a medical doctor. In later editions, the name of Dr. Drysdale appeared and it also became known that he was a fanatical atheist in his day.<sup>7</sup> This was not so much a book as a minefilled tunnel. It was an attack on those moral restrictions and prohibitions that religion considers to be self-evident truths and upon which it bases its various injunctions-i.e., modesty and chastity. The book undermined these very fundamental moral values. It claimed that the sexual urge is a physiological demand of the body, and that to repress this demand and postpone its fulfillment until one is married is not only pointless but also exceedingly harmful to one's health and detrimental to the process of natural, physical growth. Consequently, one should disregard all such restrictions and prohibitions and trample underfoot all the artificially concocted rules of religion and ethics.

That was just one of the many topics discussed in this book. Along the same lines, the book hammered away at every moral value that has always been held in high esteem by religion and ethics. I came across Malthus' notions of population control and contraception for the first time in this book. The tone of the writing was without a doubt forceful and convincing. How could a naïve adolescent, 16 years of age, keep his fragile little boat of faith and morality afloat in this raging tempest, especially when the claims and arguments of the book were in complete accord with libidinal urges?

All the strength that I had gathered for the defence and propagation of Islam could not withstand such a massive assault. Seeds of doubt and suspicion were sown in my heart against religion and morality. I said to myself: What sort of mirage have I been chasing up till now? Those beliefs that I had accepted as part and parcel of my faith based solely on blind following [of tradition]—how weak, feeble, and hollow they turned out to be in the light of rationality and critical analysis! This was the reaction in my heart and mind after completing the book. The beauty of propaganda is that it doesn't have to carry out a frontal attack; rather, what destabilizes the fortress is relentless shelling around the perimeters—causing so much confusion among its defenders that they become inclined to willingly surrender.

Around the same time that the seeds of this suspicion and doubt were being sown, I came across a multi-volume collection (each volume a book in itself) titled International Library of Famous Literature in the Library of Lucknow. This book was also not about religion but rather about literature and rhetoric; the best pieces of literature from across the world had been compiled in this collection.8 Islam and the Qur'an are mentioned in one of the volumes-even if it is not in positive terms, the presentation is not in especially degrading or negative terms either. But in this same volume there was a fullpage image of "the founder of Islam." Under the image there was an apparently authoritative reference claiming that this was a picture of a certain painting. In other words, the picture was presented as being accurate and authentic in every respect. The picture depicts an Arab, wearing a cloak and a turban, with a bow in his hand, a quiver full of arrows across his chest, and a

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

ω

sword slung across his back. Instead of showing gentleness, the face was contorted by rage. Taken together—*I seek refuge in Allah*—the picture was that of some savage and fearsome chief of a Bedouin tribe. If, God forbid, I were to come across such an image today, my instinctive response would be:

*I seek God's forgiveness*—this figment of someone's imagination lacks even the flimsiest of connection with reality; the hadīs literature contains a detailed description of the Prophet's blessed face and everyday dress, while this caricature concocted by some devil bears no resemblance with the person it claims to depict.

But when I originally saw the picture I did not have that awareness. As a result, a heavy blow came down hard on both my heart and my mind. Upon seeing the picture an inner voice said:

> Good heavens! I have been the victim of a massive fraud; all the tales of mercy and forgiveness, charity and leniency have turned out to be false—the reality of the matter has only now dawned upon me.

A mind that was already in awe of all things Western wasn't capable of entertaining the possibility that the picture itself was fictitious. From my viewpoint, it wasn't even conceivable that anything said by a Westerner could be wrong. I was convinced that reality had to be exactly what was depicted in that picture.

There you have it—a citadel erected after years of hard work came crashing down in a very short time. This happened not as a result of losing some debate with an Arya Samaj Hindu, a Christian missionary, or some other enemy of Islam. Forget about having any faith in the Blessed Prophet as the Messenger of Allah, I couldn't even imagine him as a great or noble human being! The enormous gift of Islam and faith had turned into a barren wasteland of apostasy.

This part of my autobiography deserves careful reading and reflection by every Muslim because of the lessons and insights it offers. A boy—rather a young adult—raised and Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

6

educated in a deeply religious environment was overpowered by the devil's very first or second assault. There are many doors that lead to misguidance, and there are many paths that the devil can use for that purpose. Under such conditions, how could I maintain regularity in performing my obligatory daily prayers? Initially, I started to become somewhat irregular; then irregularity became the norm. I began to skip a prayer here and there; then the skipping started to add up, until I reached a point where I stopped praying altogether and gave up entirely such things as ablution, Qur'an recitation, and fasting. In the beginning, the fear of and deference to my father kept me attached to ritual obligations-but for how long? Whenever I would go home to Sitapur from Lucknow, I would slip away from him whenever the time for prayer approached, or I would pretend to be sleeping. The most delicate issue was the Friday congregational prayers. At first my late father would try desperately to wake me up so that he could take me with him to the *masjid*; seeing that I—the miserable wretch—was not going to get up for prayer and that time was running out, he would leave me in my pathetic state and depart for prayers. What went through his heart and mind during these episodes? Who can tell today?

When I look back upon these events and think about what that pious, God-fearing man went through because of my rebellion, I feel like crawling into a hole in the ground on account of feeling ashamed at my wretchedness. But at a time when I was bent upon open rebellion against God and His Prophet, what possible deference could I have extended to my poor father!

It must be noted that even during that period my study of religious texts was not insignificant, but it proved to be entirely inadequate in the face of the raging tsunami of Western atheism. The laws of nature are operative throughout the majestic expanse of the universe, and the Almighty Creator does not make any exceptions or give any special favours to anyone or anything—not even His revealed religion, not even

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

10

11

\_\_\_\_\_

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

His *masājid*, not even His Qur'ān, not even His Ka'ba, and not even His own Prophet. The capacity to cut, slice, and chop that He has bestowed upon the blade of a sword remains equally effective regardless of the object that has been placed in front of it—whether it's the pages of the Holy Scripture, the pulpit of a *masjid*, the walls and gates of the Ka'ba, the head of a saint or sage, or the blessed body of a noble prophet.

Do not come in front of a sword without a shield,

The sword cannot but cut down what is in front of it.

#### Chapter 30

#### Atheism and Apostasy

While in college, I gave particular attention to logic and philosophy. Logic was part of the college curriculum, but I had started studying it even during High School when it wasn't a required subject. When I was in 9th class at Sitapur High School, my elder brother was in college in Lucknow. Once, when he came home for summer vacation, he brought one of his textbooks with him: it was Stock's Logic.<sup>9</sup> I got hold of the book and started reading, though I understood only bits and pieces of it. I also read his earlier essays on the logic of major and minor premises.<sup>10</sup> In college, I finally got the opportunity to fully satiate my thirst for the study of logic. In addition to the required course readings, I began to borrow and read books on logic from the college library on a regular basis. I was such a voracious reader that I went through Mill's difficult and bulky A System of Logic, even though it was more of a book of philosophy than it was of logic.<sup>11</sup> I also began to study philosophy as such—especially that branch of philosophy that came under the heading of "psychology." Even though hardly anyone would believe it today, psychology in those days was not a branch of science but of philosophy, and it was divided into a number of subfields; in addition to individual psychology, there were additional subfields like social psychology, abnormal psychology, etc. There was no shortage of atheistic and semi-atheistic thinkers writing in English. I consciously searched for and diligently read the works of such thinkers; [John Stuart] Mill [1806–1858] was on the top of the list. My heart and mind were deeply influenced by skeptical ideas as I went through the writings of [David] Hume [1711–1776] and [Herbert] Spencer [1820–1903]. Some of these writers were actually scientists but were counted among atheistic philosophers. I also paid homage to the dogmatic proponents of atheism—including Britain's Charles Bradlaugh,<sup>12</sup> Germany's Büchner,<sup>13</sup> and America's Ingersoll.<sup>14</sup>

It goes without saying that studying this literature only nourished my skepticism and strengthened my atheism. However, the writings of these atheists and semi-atheists were not nearly as significant in turning me away from Islam and moving me towards manifest apostasy as were those scientific books on psychology that were penned by the experts in the field. On the surface, these latter writings had nothing to do with religion—they appeared to neither reject nor affirm religion in any noticeable way—but a deadly poison still ran through the lines of these apparently objective and harmless textbooks.

For example, a man named Dr. Maudsley authored two voluminous books which gained wide acclaim, *Mental Psychology* and *Mental Pathology*.<sup>15</sup> In this second book, as he was discussing mental diseases and psychological disturbances, this miserable wretch offered, apparently out of nowhere, the revelatory experience of Muhammad (peace be upon him) as an example. Mentioning the Blessed Prophet by name,<sup>16</sup> he wrote that it was entirely possible for an individual suffering from epilepsy to leave a great legacy in the world. The foundations of my faith had already been hollowed out; after hearing about the research done and results attained by "the experts in the field"—these miserable wretches—any remaining traces of faith quickly vanished. In short, my atheism and apostasy had now reached their full maturation.

If your faith is dear to you, please read these lines very, very carefully—for God's sake. Pause here for a bit and think about the consequences that are awaiting your beloved children

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

12

13

\_\_\_\_\_

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

whom you're pushing into that raging fire which goes by the name of "modern education."

During Intermediate,<sup>17</sup> when my tendency towards irreligion and disbelief was becoming more and more pronounced, I came across the catalogue of London's Rationalist Press Association.<sup>18</sup> This was nothing less than a dream come true! In promoting the rationalist school of thought, all of these books argued for the negation of religion and the promotion of atheism. Even though the main focus of their attack was Christianity, no religion was safe from their debunking criticism. Each book could be bought for a trifling amount. Such affordability was surprising even in those days of low prices. At first, I would borrow these books from others; as my addiction and craving increased, I became a dues-paying member of the Association and accumulated a notable collection of its publications. I started calling myself a "rationalist" and felt proud in doing so. How gratified I felt every time I looked at the mini-library I had assembled! There was no branch of the Rationalist Press Association in India; I would send the dues on a regular basis to London and paid for a subscription to its flagship bi-monthly publication "The Literary Guide and Rationalist Review." Gradually, I began to feel embarrassed at being associated with the term "Islam." When I had to fill out the form to register for annual exams, under religious affiliation I wrote "Rationalist," instead of "Muslim."

In mental, intellectual, and rational terms I had now become completely Westernized—a brown  $s\bar{a}hib$ . My interaction with Muslims naturally decreased and I stopped attending Islamic functions and festivities altogether. The one saving grace was that my personal and social links with family members and relatives remained intact. Around the same time, I observed one of my classmates who had completely cut himself off from his family and had adopted the cultural, social, and behavioral norms of Hinduism to such a degree that he was completely assimilated into that tradition. In contrast, I

remained Muslim in my outward appearance, eating habits, and everyday manners. In fact, it could be said that to a certain extent I remained Muslim in my emotional life as well, albeit as an "Enlightened Muslim"-but at that time who among the young generation of Muslims was not an Enlightened Muslim? Thank God that the roots of my attachment to the Muslim community were not severed. A commitment to Muslim nationhood is itself a great blessing, second only to the religion of Islam itself-and no one should belittle it as lacking in real value. It was only later in life that I became conscious of the immense worth of this blessing. There was nothing exceptional about the extent to which I wore Western clothing-other Muslims did that too. I went to the movies as often as was the norm among Muslims. The one thing I did not do was drink alcohol-even though I repeatedly made the intention to try it. But even if I had tasted alcohol, it would not have been anything totally out of the ordinary.

The point is that I did not do anything which would have led to outright ostracism by my family and relatives, or a social boycott by some segment of the Muslim community. The most important blessing was that I never said anything which would've offended Muslim sensitivities. I made it a point to keep all conversations within the bounds of academic discussion and remained strictly focused on the issues themselves. Whenever I did critique, it was always in relation to beliefs and ideas; I never criticized or attacked any particular person.

There is a funny story related to my emotional attachment to Islam that is worth narrating. Whenever a non-Muslim would raise objections against Islam, I never ever felt the urge to affirm him in his criticism—to say nothing of supporting his position. In spite of my complete apostasy, I always felt an inner urge to offer a rejoinder to the criticism of Islam by a non-Muslim. In October 1911, there was a large conference of Christians, in which one of the participants was a famous anti-Muslim polemicist named Zwemer, who had come

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

14

from Bahrain to attend the conference and whose notoriety preceded him.<sup>19</sup> I was studying for my B.A. at that time and had completely rejected Islamic beliefs and doctrines. Upon hearing of Zwemer's arrival, my friend Maulvi Abd al-Bari Nadavi and I went to meet him as soon as the first chance availed itself. Zwemer received us warmly but as was his habit he began to raise objections against Islam. As hard as it is to believe-but you have to believe me-just as my friend started to respond to the objections in Arabic, I began to respond to them in English. Zwemer never got the slightest hint that I had become totally disillusioned with Islam and had become an apostate. After all, I was not in the least influenced by any Christian priest or any Arya Samaj missionary or anyone who declared themselves to be an enemy of Islam. All that I was influenced by came from Islam's hidden enemies-those individuals who claim to be objective and unbiased in their knowledge and expertise and in their sophisticated research programs, but who-either deliberately or inadvertentlywould inject poison in the student's mind. A naïve and uninformed reader, failing to maintain his defensive faculties at high alert, could not but eventually become their hapless prey. Since I was convinced of the greatness and wisdom of Western thinkers, and since my mind had already surrendered to them intellectually, every single thing that they said or did appeared to me as if it were above all suspicion and beyond all doubt.

As I have noted elsewhere in this book, from March 1910 until the end of that year, Maulana Shibli Nu'mani's book *Al-Kalām* was extensively discussed and critiqued in the periodical "Al-Nāźir." The critique of the book was merely a pretense, however. The attacks were actually aimed at the fundamental beliefs and doctrines of religion, such as the reality of God, prophethood, revelation, and life hereafter. While this critique did not seal my materialism, it did provide a certificate of authenticity for my agnosticism and skepticism.

My father (may his soul rest in peace) passed away in November 1912 in Makkah while performing Hajj. My turning Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 15

away from religiosity had caused him profound sadness and heartache, and he had taken me to every notable religious figure he could think of in the hope that I would repent and reform. Later on, I learned from a relative who was with him during Hajj that he had grabbed on to the covers of the Ka'ba and prayed from the bottom of his heart for the guidance and return of his son. How was it possible for the sincere prayer of a true person of faith to not be answered sooner or later? Why would the Almighty Creator-the one who answered the prayers of Prophet Jacob (peace by upon him) for the return of his son after making him weep without end—not respond to the supplication of this individual, Abd al-Qadir, who was both a member of the ummah of Muhammad (peace be upon him) and also a descendent of Prophet Jacob (peace be upon him)?<sup>20</sup>

#### Chapter 31

16

# 3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | Light at the End of the Tunnel

The period of atheism and apostasy lasted for a decade-from 1909 or a little earlier until the final quarter of 1918. Now that a long time has passed since that ten-year period came to an end, it seems if it were only a fleeting moment. But create a mental image of the period of atheism when it was not something in "past" but very much in the "present," something that was actually occurring-and occurring with great force and intensity. I seek refuge in Allāh! How protracted did it appear at the time-it was as if this period would never come to an end so long as I was alive. This was the sense that I had, and it was also the sense of those around me-friends and enemies, supporters and opponentseveryone. (The only exceptions were a handful of perceptive individuals who recognized that my atheism was temporary.)

It was in August of 1918 that I moved back from Hyderabad to Lucknow. There, I began reading the works of religious and semi-religious philosophers out of sheer interest and curiosity. After quickly going through the works of Europeans like [Arthur] Schopenhauer [1788–1860], the first major thinker I came across was the Chinese sage, Confucius.

Whatever else one may say about Confucius' teachings, his ideas, like those of Schopenhauer, were not at all purely materialistic. The ethical dimension was so dominant in his thought that its outer edges touched the borders of spirituality, and he did seem to have an inclination towards the unseen realm of reality. This was my first encounter with the work of a philosopher or sage whose point of view was characterized by something other than pure materialism. This encounter further stimulated my curiosity. One of my college classmates, Dr. Muhammad Hafīz Sayyid, was most helpful in pointing me in the direction of Buddhism, Jainism, and theosophy. In this way, God—the Most Wise—continued to provide the means for guidance and inner cultivation that were appropriate to my condition, and He did so not just at every stage but at every step of the way.

After reading an important and profound book on Buddhism, I realized that, far from being some hodgepodge of superstitions, Buddhism actually contained many deep truths and insights about human ego and spirit. Next, I started to delve into theosophical literature. (For obvious reasons, all of this study was in English.) Theosophy can be considered another name for Hindu mysticism or Hindu mystical philosophy-the entire focus is on the spirit and its various states, with some similarity with elements of the occult sciences [that are familiar to Muslims]. Mrs. Annie Besant [1847–1933], who had converted from Christianity to Hinduism, was the animating spirit as well as the leading advocate and missionary of this movement. Dr. Bhagavan Das [1869–1958], a philosopher and mystic from Banaras, was another important figure in this regard; he was among the best expositors and interpreters of Hindu mysticism and philosophy. I read many of the writings of these two thinkers and learned a great deal from them. I went through the writings of Tilak of Maharashtra<sup>21</sup> and Aurobindo Ghose [1872–1950] of Bengal/Northern India as well. Around the same time, I studied every English translation of Sri Krishna's Bhagavad Gita that I

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 17

could find.<sup>22</sup> This text turned out to be a most amazing eyeopener for me, as it brought to light an entirely new spiritual universe—a universe above and beyond the material world into my field of awareness. I also read many of the writings by [Mohandas Karamchand] Gandhi [1869–1948] during this period. Gandhi was able to offer a spiritual interpretation of, and confer spiritual meaning on, every minor or major event that occurred in the material world—an approach that left [a positive] imprint on my heart and mind.

As a result of 18-24 months of continuous, focused study during 1919-20, the idol of Western and materialist philosophy that had been enthroned in my mind was shattered to bits. I could now see that the final word and the decisive interpretation of the mysteries of the universe could not be the ones provided by Western materialists. On the contrary, I realized that one could find in this world many different interpretations and theories about the universe-all of them quite coherent, and each more appealing than the previous one. I also realized that the world of the spirit was not a world of fantasy and superstition worthy of ridicule and cursory dismissal, but rather a real, actual world of fact that must be approached with great respect. If the profundity of insight along with the scope of inquiry and attention to detail were the criteria by which a text was to be judged, then the teachings of Buddha and Sri Krishna were not just on par with those of Mill and Spencer, but were actually far superior to them in many respects. In comparison to the teachings of these towering sages, the writings of Western intellectuals began to appear shallow and mediocre.

The spiritual teachings mentioned above were quite remote from Islam; nonetheless, they allowed an entirely new perspective to come into focus with respect to life's big questions and the mysteries of the universe. As a result, the grand edifice erected on the foundations of materialism, skepticism, and agnosticism through years of painstaking work came crashing to the ground. My heart came to accept the

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 18

reality of a spiritual universe in addition to—and far transcending—the world of matter. I understood that what was felt, mirrored, and observed by the physical senses wasn't all that was real, that underneath its depths and beyond its heights there was an entire "realm of the unseen"—'*ālam al-ghaib*—that existed in its own right.

Indeed, there is profound wisdom and significance in the fact that the Qur'ān explicitly identifies [the capacity for having] faith in the unseen— $\bar{i}m\bar{a}n$  bi al-ghaib—as the defining characteristic of faith. A person must begin by attaining faith in the reality of the "unseen"—for this is the necessary prerequisite for subsequently acquiring any knowledge of its different elements and details. The typical *mullā* may not recognize the real value of this particular stage [in a person's journey], but the fact is that my affirmation of a spiritual world constituted the first major "clear victory"—*fat*<u>h</u>-*i mub*<u>i</u>n—of faith over and against the combined forces of atheism and skepticism.

This stage of my journey had barely begun when the first volume of Sīrat al-Nabī (The Life of the Prophet) by Maulānā Shiblī came off the press. It was enough for me that the book was authored by Shiblī, for I would have eagerly devoured anything written by him regardless of the subject matter. I opened the book and did not take a break until I had read it from cover to cover. Right there was the real cause of my disenchantment! The biggest obstacle that had caused my soul to stumble and fall had to do precisely with the blessed life of the Prophet (peace be upon him). It was nothing other than the biography and personality of the Prophet that had been the main target of criticism by Orientalists and other Western scholars, particularly regarding his participation in wars and battles. These bigots had convinced me through all sorts of machinations that the Noble Prophet was-I seek refuge in Allāh—nothing but a ruthless conqueror. Through this book, Maulānā Shiblī (may Allāh shower His mercy on his grave) had put healing ointment on precisely this wound and

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

19

administered medicine to cure exactly this pain. By the time I reached the book's end, the image of the Blessed Prophet that emerged in my mind was that of a great reformer of nation and community and a most merciful and munificent leader-a person who engaged in fighting and violence only as an absolutely last resort after he had been left with no other option. Today, most Muslims would think that the image of the Prophet as a generous reformer and a kind ruler does not do full justice to his exalted status, and for this reason they would probably judge Maulanā Shiblī's work as lacking in value. But if people really wish to know the true worth of this book, they should ask the person whose heart was-I seek refuge in Allah-full of hatred and revulsion for the Noble Prophet! I will never forget the immense debt I owe to Shibli's book. After all, whatever opinion Muslims may have of Abū Tālib, the fact of the matter is that he belonged to an entirely different category than the evil wretches named Abū Lahab and Abū Jahl.

Thus far I have been describing the role of different books and authors who paved the way for my journey back to Islam. It would now be worthwhile to mention the names of those individuals who helped me during this stage. A question will naturally arise in the reader's mind that, even though I maintained good relations with my Muslim friends and relatives, why did most of them keep quiet-why didn't they fulfill their obligation of sincere council and advice, either publicly or privately? Part of the answer lies in run-of-the-mill oblivion, apathy, inertia, and excessive tolerance. Secondly, many individuals did try as best as they could, but I was not the type of person who would give them the time of the day. A famous maulvī sāhib from Farangi Mahal in Lucknow, a distinguished Shaikh of tarīqa from Uttar Pradesh, a wellknown Sufi from Delhi-all of them tried to persuade me in their own way but none of them was able to win me over:

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

20

No matter how much medicine and treatment I received / The disease went on spreading and I did not regain health.

If I have to name the individuals whose sincere and sagacious attempts, often carried out in a quiet and unpretentious manner, proved most effective in changing the direction of my life, then it would be the two men mentioned below.

The first of these was Akbar Allāhabādī [1846–1921], the celebrated master of witty and satirical poetry. He never allowed even the whiff of contentious argumentation or debate into our conversations, nor did he ever preach, admonish, or moralize. Every now and then, however, he would make a comment in his usual sweet and jovial manner that would penetrate deep into my heart, while also expanding my mind to create room for the acceptance of truth. One day he said to me:

Well mister, you studied Arabic in college—so are you still in touch with it? It's important to cultivate the knowledge of language, whichever it might be. I replied:

I didn't have free time to continue my study of Arabic.

He said:

It doesn't have to be anything arduous or time consuming. Even the Europeans acknowledge the literary excellence of the Qur'ān, and I have heard that in Western universities the latter half of the Qur'ān is included in courses on Arabic literature. Forget about beliefs—simply study the Qur'ān from the viewpoint of language and literature. Read it every day for as much time as you can easily spare. When you read something you don't understand, just ignore it and move on; tell yourself that those sections aren't meant for you. But eventually you will come across at least a few sentences that you will like—when you do, read those a few times over again. And you don't even have to be in a state of  $wuz\bar{u}$  to do this.

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 21

That's just one example of how tactful he was in fulfilling his duty of *tablīgh*.

The second person who was successful in making me re-think my views was the renowned leader of nation and community, Maulana Muhammad Ali Jauhar [1878–1931]. His was a forceful personality, and the affection between the two of us was deep. Sometimes he would employ humour; at other times, he would thunder with passion, or entreat with his tears. Through letters and in person, whenever he got a chance he would counsel me to return to Islam.

I had complete confidence in the intellect, intelligence, knowledge, and sincerity of both of these individuals, which is why I never felt irritated or annoyed by any of the advice they gave me. For their part, both men earned heavenly reward for the sincere concern they showed for my well-being.

After these two individuals of considerable stature, the third person worthy of mention is my friend Maulvi Abd al-Bari Nadavi—who, at the time of this writing (in July 1967), is widely known as Maulana Shah Abd al-Bari, the *khalīfa* (successor) of Shaikh Thānavī. His influence, ever so gentle and quiet, was always for the better. And here I almost forgot to mention a fourth name, that of a non-Muslim—Bhagavan Das of Banaras, who was a philosopher and mystic of high acclaim. He too played an important role in leading me out of the dark pit of materialism and into the light of spirituality. In addition to benefitting from his writings, I also had the opportunity to meet with him often.

I had developed an inclination towards *taṣavvuf* after studying the *Bhagavad Gita*. As a result, I was no longer scandalized by the narratives concerning the extraordinary deeds—*karamāt*— of ṣūfī saints or by the spiritual teachings recorded in their *malfūźāt*. Instead of being repelled by such topics, I now started enjoying them. As a result, I ended up reading a considerable number of books on *taṣavvuf* in both Persian and Urdu. Among those who influenced me at the time, the name of Haji Waris Ali Shah [1819–1905], a widely known

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 22

sufi sage from Dewa, is particularly worth mentioning. With great reverence and devotion, I studied his *malfuzāt* and listened to the stories of his various *karamāt* and supernatural exploits—*khavāriq*—that were quite popular at the time. I did all of this, even though I had not yet become a conscious Muslim.

Towards the end of 1919, I happened to come across a six-volume set of the Masnavī by Maulana [Jalal al-Din] Rumi. This particular set, published in Kanpur, was most attractive because of its bold typesetting and beautiful printing. It was in the possession of one of my relatives, Sayyid Mumtaz Ahmad Bansvi Lukhnavi. I felt a strong desire to read the Masnavī, and the dear relative agreed to start loaning me one volume at a time. All I had to do was start reading, and it felt as if someone had cast a spell on me. Even if I wanted to put the book down, I found that the book wouldn't let go of me! My Persian was weak and I couldn't make any sense of hundreds-probably thousands-of couplets. Nonetheless, I was so completely taken over by the text that I could not stop myself from reading it-I was experiencing the euphoric intoxication of someone hit by Cupid's arrow. I neglected eating and sleeping; all I wanted to do was lock my door and read the Masnavī in complete seclusion. Every now and then tears would flow, and sometimes I would let lose a scream of ecstasy. The quality of the annotations provided in the margins was incrediblehaving been penned by "our revered spiritual guide." These comments were brief, no more than a few words for each couplet, yet they succeeded brilliantly in extracting the essence of each couplet. I learned later on that the author of these annotations was none other than Haji Imdādullah Muhājir Makkī [1817-1899].

I can't recall how long it took me to finish reading the entire *Masnavī*, but what I do recall is the profound gratitude I felt for my dear relative who had let me borrow the books, for he was the means through which this priceless blessing had reached me. Without any debate or argumentation, all doubt

Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 23

and suspicion withered away from my heart. I couldn't wait to declare my faith in the composer of the *Masnavī*; it was as if the poet who had written this wonderful poem—*I seek refuge in Allāh*—was my God and my Prophet and my everything. Clearly, I was not yet a Muslim by any stretch of the imagination. At the same time, however, my heart had thoroughly distanced itself from *kufr* and had denounced skepticism and atheism.

During this period, I read many Persian books on Sufism, such as Mantiq al-Tair by Attar and Nafhāt al-Uns by Jami.<sup>23</sup> I also became fascinated with the paranormal and the supernatural, and would listen with reverent devotion to the marvellous stories of sūfī saints and their extraordinary feats. One of my cousins, Shaikh Na'īm al- Zamān, came to stay with us; he turned out to be a living library of sufi hagiographies whose company further intensified my interest. I started visiting sūfī shrines and attending sūfī festivals both within and outside Lucknow. I seek refuge in Allah - but for a while I actually believed that Haji Waris Ali Shah was an omnipresent and omniscient being! Overall, however, my alienation from Islam was shrinking day by day, and every step was bringing me closer and closer to Islam-even though the road along which I was travelling passed through the veneration of saints and their tombs.

Chapter 32

24

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

#### The Return to Islam

Due to the changes in my inner attitude, as discussed above, I found myself moving slowly but steadily towards Islam. I had become more than fifty percent Muslim when, in October 1920, I happened to stay at the home of one of my relatives—Justice Nāźir Yar Jang—in Aurangabad, during a journey to [Hyderabad] Deccan. In his library, I happened to come across the English translation and commentary of the Qur'ān written by Muḥammad 'Alī Lāhorī, a member of the Aḥmadiyya movement.<sup>24</sup> I eagerly took it out of the cabinet and started reading it. The more I read—*all praise belongs to*  Allah-the more my faith increased. Given my Westernized mindset at the time, the exact same meanings and explanations that I found to be banal and ineffective when I read them in Urdu now seemed to have a powerful impact on me as I encountered them in English. This may or may not have been the result of my mind playing tricks on me; either way, in my case at least this turned out to be the real fact of the matter. After reading this English rendering of the Qur'an, I scrutinized my heart and discovered that I was, indeed, a Muslim-having uttered the shahāda with a clear conscience and without any hesitation, self-deception, or reservation. May Allāh grant this Muhammad 'Alī paradise at every turn. I do not want to get into the debate about whether his beliefs about Mirzā Ghulām Ahmad were right or wrong, for the one thing I cannot deny is my personal experience. He was the one who put the final nail in the coffin of my atheism and apostasy.

The Islam which I had abandoned furtively and ever so gradually, by the grace of Allah I returned to that very Islam in the same gradual, step-by-step manner. Just as it is difficult to give a precise date and time for the beginning of my departure from Islam, it is not at all easy to provide the exact date and time for my return. Nonetheless, I can say that my journey back to Islam reached its culmination in October 1920. I went astray as a result of intellectual inquiry and study, which also turned out to be—*all praise belongs to Allah*—the means through which I was guided. As a result of my own journey, I personally experienced the verity of Akbar Allahabadi's line "as education changes, so will the hearts." The impact of living persons was relatively minor vis-à-vis the twists and turns of my journey.<sup>25</sup>

Hindu philosophy and folk mysticism served as a bridge between kufr and  $\bar{i}m\bar{a}n$ . This suggestion is particularly noteworthy for those austere and puritanical individuals who throw a fit at the very mention of Hindu philosophy and who equate it categorically with infidelity and misguidance. In fact, that same Hindu philosophy can be very easily turned into a

Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 25

source of guidance. Nor should such people allow themselves to be so blinded by their religious zeal that they totally dismiss the contributions made by Shiblī Nu'mānī and Muḥammad 'Alī Lāhorī for the propagation of Islam. I for one have personally benefitted from the helping hand of both these authors. Even the work of Justice Sayyid Amīr 'Alī [1849–1928]—author of *The Spirit of Islam* [1891]—should not be belittled, even though the poor soul probably considered the Qur'ān to be the speech of the Prophet.

The main takeaway of my journey is this: The sort of intellectual state I was in would not have allowed me to consider the writings of sages like Shaikh Thanavi as worthy of my attention, let alone study them diligently. In fact, their sermons and admonitions would have affected me in a way that was the exact opposite of the one intended. The food may be nourishing and of the finest quality, but if it doesn't agree with the condition of the patient's stomach, it is bound to cause more harm than good.

There can be no doubt that by this time I was blessed with the riches of faith. However, I was still stumbling around in the world of folk religion and monastic *taṣavvuf*, regularly visiting sufi shrines and participating in sufi festivals. One day I would pay homage at the shrine of Ajmēr,<sup>26</sup> the next day at the tomb of Khavaja Bakhtiyar Kaki.<sup>27</sup> I was a regular pilgrim at the various shrines within Lucknow (such as Shah Mina and Sufi Abd al-Rahman) as well as those in nearby towns such as Rudauli,<sup>28</sup> Bansa,<sup>29</sup> and Dewa.<sup>30</sup> I became especially fond of Delhi's Niźām al-Din Auliyā<sup>31</sup> and, as a result, became a regular guest of Khavaja Hasan Niźami [1873–1955] for a long time.

At the beginning of 1921, I left Lucknow and moved to Daryabad. For two consecutive years in Daryabad, I sponsored the annual festival in honour of my [earliest known] ancestor, Makhdūm Ābkash Daryabadi, with great fanfare, including  $qavvāl\bar{i}$  gatherings. Early next year, I got hold of several ecstatic poems composed by Maulana Muhammad Ali Jauhar

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

in praise of the Prophet (peace be upon him). I had them performed by  $qavv\bar{a}ls$ , along with some of my own odes that I composed in the same metre. It so happened that numerous  $qavv\bar{a}ls$  had arrived in Daryabad, one of the most prominent being the late Afzal Qavvāl. Attending  $qavvāl\bar{i}$  sessions became virtually a part of my daily routine, and over time I even began to shed tears while listening to mystical songs. I vividly recall the first time I wept uncontrollably—it was when I heard Jāmī's famous ode that begins with the following couplet:

Walk, once more reveal your stately beauty,

Make dizzy the heads of devotees full of love for you

My eyes would well up with tears whenever I heard the blessed name of Allāh's Messenger (peace be upon him). On several occasions, I saw in my dreams saints and sages who had passed away, as well as those who were still living.

This stage lasted for two-and-a-half to three years. It was probably around September 1923 that I was blessed with the opportunity to study the Maktūbāt [letters] of Mujaddid Sirhindi.<sup>32</sup> I got hold of a nine-volume set published in Amritsar.33 This edition was impressive in every waybeautiful script clearly printed on high quality paper, along with annotations in the margins-just like the Kanpur edition of the Masnavī. This text had more or less the same effect on me as Rūmī's Masnavī had had three or four years earlierwith one major difference. The Masnavī had given birth to the intoxication of spiritual ecstasy, which I experienced as something akin to the heat of passion. As a result, I had so far been aimlessly wandering hither and thither, giving myself over to every saint—whether dead or alive—whom I happened to come across. Now, through reading the Maktūbāt, I found the solid path of following the *sharī* 'a. The desired end became clearly established-the attainment of God's pleasure-and the means of attaining that end became obvious as well-obeying the Prophetic injunctions. As long as I am alive, I will not 3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 27

forget the blessings and favours that were bestowed upon me by means of the *Masnavī* and the *Maktūbāt*. Whatever guidance I received, I must acknowledge that, in the final analysis, it came about as the fruit of my study of these two texts—and this was despite the fact that the study took place without the help of a teacher, and that it remained to a large extent superficial and cursory due to my deficient capacity and competence.

It was at this point that I began my study of core religious texts. The little bit of Arabic that I had learned in college finally paid off. I embarked upon the study of *tafsīr*, hadīs, fiqh, and kalām with great interest and diligence, often relying upon Urdu translations. By the grace of Allah, the majority of the key texts in each of these areas had already been translated into Urdu. I got my hands on a number of Urdu and Persian translations of the Qur'an, and I carefully went through all of them one by one. Then I turned to the classical commentaries on the Qur'an, and read al-Kashshaf [by Imam al-Zamakhshari] and [its condensed and revised version by Imām] al-Baizāvī, as well as others. Studying everything in all the available collections of *hadīs* wasn't a realistic goal, but I did read those sections of the Sahah al-Sitta that appealed to my taste. Similarly, I went through those parts of the wellknown and frequently referenced works on *figh* that I considered relevant, studying them with the help of translations and marginal annotations. I quickly learned to make use of any book that I could find on Qur'anic terminology, hadīs terminology, and *figh* terminology. I had always been a compulsive reader, and this "disease" of mine proved pretty useful at this stage too, as I devoured page after page of these texts with varying degrees of understanding.

There was a venerable elder in Lucknow, Maulvi Abd al-Ahad Kasmandvi (d. 1929)—in appearance government bureaucrat but a man of deep intuition and insight in reality. I enjoyed his company very much, for I could be mischievous around him, and even a little stubborn. Outside Barabanki there

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 28

29

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

was another well-respected elder, Maulvi Ābid Husain Fatehpuri (d. 1927)-a learned person, meticulous follower of the shar'īa, and a man of high spiritual station. I learned from both men to the extent of my own capacity. By far the greatest benefit that I received in terms of faith came from the company of Maulana Muhammad Ali Jauhar (d. 1931). In appearance, he was neither a mystic, nor a scholar, nor a reformer. In reality, he was a spiritual heavyweight, raging in front of faith. A deep love for the Prophet and an intimate attachment to the Qur'an dominated his everyday existence. If any life was breathed into my own faith, it was through the blessings of his company. I met him frequently from the end of 1923 to the end of 1930, mostly in Lucknow and Delhi but also in Bombay, Aligarh, and other places. Each meeting provided spiritual nourishment to my moribund faith. My first meeting with Maulanā Husain Ahmad<sup>34</sup> had already occurred in Kanpur in December 1925 in relation to the Khilāfat Committee. Afterwards other such opportunities presented themselves in Deoband, Lucknow, Saharanpur, and in Daryabad itself. It was because of his generosity of spirit that in July 1927 I was able to gain access to Shaikh [Ashraf Ali] Thanavi. I cannot describe in words the incredible benefits-religious, spiritual, and moral-that I received through my association with Shaikh Thanavi. One of his students was Haji Muhammad Shafi' Bijnauri (d. December 11, 1951 or Zu al-Hijja 8, 1370); he was so kind and affectionate towards me that for all practical purposes he appeared to be one of my closest relatives. May Allah grant all of these righteous souls the loftiest of stations. Other than offering heartfelt prayers for these elders, what else can a worthless commoner and sinner like me do to repay them for the blessed favours they bestowed on me.

## **Notes and References**

- \* Associate Professor, Lahore University of Management Sciences, Lahore.
- \*\* Associate Professor, Concordia College, Moorhead, Minnesota, USA.
- <sup>1</sup> 'Abd al-Mājid Daryābādī, *Āp Bītī* (Karachi: Majlis-i Nashrīyāt Islām, 1996), p 233-259.
- <sup>2</sup> The reference to the supererogatory night vigil—*tahajjud*—implies that the elders in the household maintained a higher level of ritual piety than is pursued by most people.
- 3 Abd al-Hayy Farangi-Mahalli (1848-1886) was a well-known scholar and teacher of religious sciences, especially hadīs and fiqh. He belonged to a prominent and influential family of religious scholars from the Lucknow neighbourhood of Farangi Mahal-so named because the estate once belonged to a French merchant before it was bestowed on the family by Emperor Aurangzeb in 1695. One of the distinguished scholars of this family was Mulla Niżam al-Din Ahmad (d. 1748), who helped standardize what became the dominant system of Islamic education in South Asia, viz., Dars-i Niźāmī. For details, see Francis Robinson. The 'Ulama of Farangi Mahall and Islamic Culture in South Asia (London: C. Hurst & Co. Publishers Ltd., 2001). The term mujaddid means "one who renews (religion)." It is widely believed, on the basis of a hadīs, that a renewer of religion appears at the beginning of every Islamic century.
  - Muhammad Ali Mungeri (1846–1927) was one of the founders of Nadvat al-'Ulamā as well as its first rector; in order to resist the influence of Christian missionaries, he issued a newspaper, published several books, and established an orphanage for Muslim children. Sanā'ullah Amritsari (1868–1948) was an antimissionary debater and author of several polemical works on Christianity.
  - The Arya Samaj movement was founded by Swami Dayananda in 1875 as a missionary form of Hinduism. Starting in early twentieth-century, the movement began a campaign—known as *Shuddhi*—for bringing Indian Muslims and Christians back into Hinduism.
- <sup>6</sup> Shibli Nu'mani (1857–1914) was a widely influential poet, historiographer, and man of letters.
- <sup>7</sup> The original title of the book was *Physical, Sexual, and Natural Religion* (first edition 1854), by George R. Drysdale (1825–1904),

Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal | 30

31

3asit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal

a British physician. In earlier editions, the author was identified only as "A Graduate of Medicine" due to the controversial nature of the book's subject matter.

- <sup>8</sup> The International Library of Famous Literature: Selections from the World's Great Writers, Ancient, Medieval, and Modern, with Biographical and Explanatory Notes and Critical Essays was edited by Richard Garnett, Leon Vallée, Alois Brandl, and Donald G. Mitchell, and published in 1898-99 in London and New York (20 volumes).
- <sup>9</sup> *Logic* by St. George Joseph Stock (1903).
- <sup>10</sup> This is probably a reference to Stock's *Deductive Logic* (1888).
- <sup>11</sup> A System of Logic: Ratiocinative and Inductive by John Stuart Mill (1843).
- <sup>12</sup> Charles Bradlaugh (1833–186) was a British activist and author who wrote numerous books attacking Christianity and promoting atheism; he founded the National Secular Society in 1866.
- <sup>13</sup> Ludwig Büchner (1824–1899) was a German philosopher and physician, famous for his advocacy of scientific materialism; he founded the German Freethinkers League in 1881. Büchner's most important work was *Kraft und Stoff* (1855), translated into English as *Force and Matter* (1864).
- <sup>14</sup> Robert G. Ingersoll (1833–1899) was an American lawyer and orator, noted for his defence of agnosticism.
- <sup>15</sup> Henry Maudsley (1835–1918), British psychiatrist and author of *The Physiology and Pathology of the Mind* (1867). Revised editions of the book were subsequently published as two separate volumes, *The Physiology of Mind* (1876) and *The Pathology of Mind* (1879).
- <sup>16</sup> According to the research done by Tehsin Feraqi, Dr. Maudsley does not explicitly mention the Prophet's name. He does describe the mental and physiological state of an individual experiencing "revelation". Please see: Tehsin Feraqi, *Abd al-Majid Daryabadi: Aḥvāl-o-Āsār* (Lahore: Idara Saqafat-i Islamia, 1993), p 49-52.
- <sup>17</sup> The first two years of college.
- <sup>18</sup> The Rationalist Press Association was founded in London in 1885 to publish books that mainstream publishers didn't want to touch because they considered them to be too anti-religious.
- <sup>19</sup> Samuel Marinus Zwemer (1867–1952) was an American missionary and scholar who was nicknamed "the Apostle to Islam." In 1911, Zwemer founded the quarterly journal *The Moslem World* with the aim of educating American Christians

about Islam and Muslim societies. The journal is still being published under the title *The Muslim World* by Hartford Seminary.

The extent of Daryabadī's atheism can be gauged from the following passage. After telling the reader that twin sons were born in July 1917, he goes on to note:

The first son died almost as soon as he was born. The funeral preparations and the burial itself were done by my relatives: What did I—the committed atheist that I was—have to do with such things? The second son survived childbirth and I named him "Akbar" in honour of Akbar Allahabadi. After reaching the age of 13 months, he too passed away in September 1918. The mother was beside herself in mourning and grief. What words of comfort could I—being the stone-hearted atheist that I was—offer her? I did not take part in the arrangements for the funeral, the burial, or anything of the sort. ( $\bar{Ap} B\bar{t}t\bar{t}$ , p. 367)

This is probably a reference to Bal Gangadhar Tilak (1856–1920).

*Bhagavad Gita* ("Song of the Lord") consists of chapters 25–42 of the sixth book of *Mahabharata*; its narrative framework is that of a dialogue between Prince Arjuna and his guide Lord Krishna regarding the absoluteness of the imperative to fulfill one's duty.

Farid al-Din Attar (1145–1221) was a Persian şūfī poet, best known for his long mystical poem *Mantiq al-Tair*, translated into English as *The Conference of the Birds*. 'Abd al-Raḥmān Jāmī (1414–1492) was a prolific scholar, poet, and şūfī theologian; his book *Nafḥāt al-Uns min Ḥaz॒rāt al-Quds* is a collection of şūfī hagiographies.

The Ahmadīyya movement was founded in the Punjab in 1889 by Mirza Ghulam Ahmad (1835–1908). The movement is based on Ghulām Ahmad's messianic and prophetic claims, including the belief that he represented the fulfillment of various eschatological prophecies. Following the death of Ghulām Ahmad's first successor in 1914, the movement split into two: the Qādiyānī faction stressed Ghulām Ahmad's claim to prophethood while the Lāhorī faction held him to be only a renewer of religion, or *mujaddid*. Muhammad Ali Lahori (1874–1951) was a leading figure of the latter faction; his English translation and commentary of the Qur'ān was first published in 1917.

The following description of Daryabadi's first major publication in English poignantly sums up some of the most important issues concerning the relationship among intellectual curiosity, scholarly inquiry, and a person's inner spiritual-intellectual condition:

20

32

Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

21

22

23

24

In 1913, I penned a long English essay titled "Psychology of Leadership." I had it typed up and sent it to a well-known British monthly "19th Century" to be considered for publication. It was hardly worth being published in this periodical and was returned to me with a cordial note of thanks. I reviewed the essay, expanded it, and turned it into a book. Once again, I sent it to London. Now good fortune smiled upon me and one of the leading publishers of the day, T. Fischer Unwin, agreed to publish it on the condition that the cost of publication be borne by the author. I managed to put together the needed amount and the book was published in London in 1915. After publication, reviews of the book started to appear in the English press—so much so that it was reviewed in *The Times Literary Supplement*. For me this was nothing less than a priceless treasure and I was puffed up with pride and a sense of self-importance to the bursting point. [...]

As my book was being prepared for publication in English, I began to expand its Urdu version by adding new examples and supporting evidence. The additions were so copious that the length of the Urdu version became twice or two-and-a-half times the length of the English version. Instead of naming it Social Psychology, I chose the title Social Philosophy. If I recall correctly, it was published in 1916 by Anjuman Taraqqi-i Urdū. [...] Strictly speaking, the book was on the topic of psychology, but since this was the period during which my atheism was in its vigorous, youthful stage, it was as if a potent dose of poison was injected into every single line of the book. Taking the approach of the Orientalists as my model, I did not explicitly attack the Qur'an or the sīra of the Prophet; instead, I offered such explanations and interpretations concerning them that the reader was left with the impression that both of them were completely worthless. After about a year and a half, when I went to Hyderabad as an employee in the Department of Editing and Translation at Osmania University, a great deal of religious controversy surrounded this book, and many fatāvā were pronounced declaring me a kāfir. Being firmly in the grip of atheism, I went toe-to-toe with my detractors-meting out as much as I absorbed. But when I finally regained my senses after many years and was blessed to re-enter Islam, the first thing I did was to repent and seek refuge in Allāh from this vile book. I publicly expunged this book from the list of my publications. I seek refuge in Allah from this book and the Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

other transgressions and sins that I committed during that period of my life. ( $\bar{A}p \ B\bar{t}t\bar{t}$ , p. 277-8)

- <sup>26</sup> The "shrine of Ajmēr" refers to the tomb of the mystic-saint Moeen al-Din Chishti (1141–1236), the founder of the Chishti order of Sufism.
- Khavaja Sayyid Muhammad Qutb al-Din Bakhtiyar Kaki (1173–1235) was a mystic-saint of the Chishti order; his tomb is located near Qutb Mīnār in Delhi.
- <sup>28</sup> The tomb of Shaikh Ahmad Abd al-Haq (a 14th/15th century mystic-saint) is located in Rudauli, a city in the Faizabad district of Utter Pradesh.
- <sup>29</sup> The tomb of Abd al-Razzaq Shah, a 17th/18th century mysticsaint, is located in Bansa, a city in the Barabanki district of Uttar Pradesh.
- The tomb of Waris Ali Shah (1819–1905) is located in Dewa, is a
   city in the Barabanki district of Uttar Pradesh.
  - <sup>31</sup> Shaikh Khavaja Sayyid Muhammad Nizam al-Din Auliya (1238– 1325) was one of the most famous representatives of the Chishtī order; he is buried in Delhi.
  - <sup>32</sup> Shaikh Ahmad Sirhindī (1564–1624), often described as Mujaddid Alf Sānī (the renewer of Islam's second millennium), was a Hanafī jurist and a mystic-saint of the Naqshbandī order.
    - <sup>33</sup> This edition of Shaikh Sirhindi's 124 letters was edited by Maulvi Nur Ahmad Amritsari and published between 1909 and 1916.
    - <sup>34</sup> Sayyid Husain Ahmad Madani (1879–1957) was a religious scholar and political leader, associated with Dār al-'Ulūm Deoband and Jam'īyyat-i 'Ulamā-i Hind.

Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal |

Kanwal Khalid \*

# *Muqaddama-i Hukam*ā *Sing<u>h</u>:<sup>1</sup> A Persian Transcript of the Sikh Era*

Lahore has been a centre for arts and crafts since ages and many art forms have flourished here. It was a favourite city of almost all the rulers in its known history of two thousand years that brought wealth and prosperity, both to the city and its inhabitants. But its prosperity also proved to be a curse for its citizens because the invaders from the northwest used it as a first stopover before going towards Delhi. The city was looted and plundered innumerable times. After the decline of the Mughals, it became an easy prey for Afghans and other local forces that invaded it so many times that it became hard to keep count. No long term, stable government controlled the region and chaos prevailed during the 17<sup>th</sup> and 18<sup>th</sup> centuries.

Ahmad Shah Durrani invaded Lahore but due to unrest in Afghanistan, had to go back. In 1765, Lehna Singh and Gujar Singh of Bhangi *Misl* took control of the city. Later on Sobha Singh joined them. They divided Lahore into three parts among themselves and began to rule. This *Trimurti* rule of the city was very difficult and the citizens were miserable. Gujar Singh died in 1791. His son Sahab Singh replaced him. Sobha Singh passed away in 1797 and his son Mahar Singh came into power<sup>2</sup> and in 1798 Lehna Singh died and his son Chet Singh took over.<sup>3</sup> These were the circumstances when Shah Zaman, a Durrani ruler of Afghanistan, entered Lahore in 1797 but as his own throne in Afghanistan was in danger, he granted the city to Ranjit Singh.

#### Maharaja Ranjit Singh

Ranjit Singh's origin can be traced back to a simple farmer, Daisoo. He was a Jāț (a local cast) who lived in a village named Sukher Check in the district of Majha. Daisoo's wealth described in the native style was that he owned "three ploughs and a well". His son Nodh, became a Sikh and got married to the daughter of Gulab Singh of Mejithia. He died in 1750 and left his son Chert Singh behind who died by the bursting of a matchlock in 1771. Chert Singh had three children; Sehed Singh who died in 1872, Raj Kaur who got married to Sahib Singh of Gujarat, and Maha Singh<sup>4</sup> who inherited his father's land and got married to Bhag Singh's sister. Bhag Singh was Raja of Jhind.

On 2<sup>nd</sup> November 1780, in the house of Maha Singh was born the undisputed monarch of the land of the five rivers, that is, Ranjit Singh and was given the name, Budh Singh. In those days his father conquered Rasool Nagar and changed the name of his son from Budh Singh to *Ran Jeet* Singh, "the one who wins in the battlefield."<sup>5</sup> How true this name proved to be for the young Ranjit!

Maha Singh died in 1792. He was only 30 years old and Ranjit Singh was a twelve-year-old boy. His father left quite a large territory behind that was managed by his mother who got assistance from the  $D\bar{v}a\bar{n}$  named Lekheo or Lakhpat. Ranjit Singh was a different kind of child who spent his time in warbased exercises. In one of his conversations in the year 1831, he told Captain Wade, Political Assistant in Ludhiana, "When my father died, he left 20,000 rounds of shots which I spent firing at marks." As a result, by the age of 13, he ended the regency of his mother with the help of his father's maternal uncle, Dal Singh and took over the estate.<sup>6</sup>

From the year 1793, began the career of this shrewd and brave statesman/warrior. In 1799 he attacked Lahore with the help of his mother-in-law Mae Sedda Kower. He faced some resistance but had the cooperation of the citizens of Lahore, particularly Mehar Mohkam Din, the guard of one of

Kanwal Khalid

the gates of the city i.e., Lohari *Darvāza*. This gate was opened for Ranjit Singh on July 1799<sup>7</sup> and he entered Lahore. Chet Singh and Mohar Singh were not brave enough to face the invader so they ran away while Gujjar Singh's son Sahib Singh, the most powerful of them all, was in Gujarat at the time. Ranjit Singh became the undisputed ruler of Lahore. In 1800 he issued a coin<sup>8</sup> and on 12<sup>th</sup> April 1801 assumed the title of *Maharaja* of Lahore and was given the name of Singh *Sahib*. The government was called *Sarkar Khalsa* and the court, *Darbar Khalsa*.

Ranjit Singh began to expand his territories and forty years later when he died, the boundaries of his government were touching Ladakh, Skardu and Tibet from one side and from Khyber Pass to Sulaiman Mountains from the other. The southern side included Shikarpur in Sindh. On the eastern side, he did not go beyond the river Sutlej, due to a peace treaty with the British.<sup>9</sup>

From 1801 to 1839, Ranjit Singh was the ruler of Lahore. The Maharaja began renovating the city and the project of reconstruction was given to Mian Salah Maimar who doubled the city wall with a ditch in between. All the twelve *Darvāzas* and two *Morīs* were reopened. Ranjit Singh brought back peace and tranquillity to the city. The people were happy and prosperous and he was able to keep a balance among his subjects. His court was a galaxy of wise administrators, scholars and great warriors. Highly talented people of every religion were serving him. Wise counsellors like Faqir Aziz al-Din, Faqir Noor al-Din and clever generals from Italy and France like Allard and Ventura surrounded him.

#### Maharaja Ranjit Singh as a Patron of Arts

A lot has been written about the political as well as social life of Maharaja Ranjit Singh. Details concerning his *Darbar*, army, personal life and behaviour have been recorded by different personalities who met him and spent some time with him. W. G. Osborne, William Moorcroft, Emily Eden, Dr. Martin Honigberger, Victor Jacquemont, Baron Charles Hugel, Kanwal Khalid

Henry Lawrence, Leopold von Orlich and many others wrote in detail about the Sikh rulers of the Punjab. Not many provide any information about his interest in arts but a few references do testify his likes and dislikes. Faquer Waheed al-Din writes:

Painting, for example, flourished under his patronage and a Sikh school of painting came into existence. It was an eclectic school, combining the Mughal method of treating the subject with the vivid colours of Kangra School.<sup>10</sup>

W. G. Archer, while discussing the not 'very flattering looks' of Ranjit Singh, negates this notion:

To such ugliness, Ranjit himself was obviously very sensitive and while we know that by the end of his reign he was sometimes employing painters and even tolerating them in *Darbar*, there is no evidence that he liked and, or encouraged their activities.<sup>11</sup>

This misconception is very well corrected by B. N. Gosawamy:

Again the Maharaja's prejudice against portraits of himself, even if it is taken to be literally true, need not to be constructed as prejudice against the art of painting itself.<sup>12</sup>

When we study the accounts of Sohan Lal Suri, the famous diarist of the Sikh  $Darb\bar{a}r$ , facts are completely contrary to what Archer wrote. In his memoirs, Suri mentioned the Maharaja's great interest and love for painting. He wrote about important occasions when painters were officially invited to sit in the  $Darb\bar{a}r$  or accompany delegations to record the proceedings. They were very well paid by the Maharaja himself. In 1834 Suri writes:

A letter was issued to Sardar Lehna Singh Majithia to construct and repair the vast and extensive *Baradari* situated eastward towards the portico of the garden of Adinanagar, where the Maharaja met the Captain *Sahib* (C. M. Wade) once to inspect the parade of the troops and also the other *Baradari* adjacent, surrounded on all sides with beautiful trees

and a canal that flowed very smoothly and rapidly. It was further remarked that a painter for the purpose of making figures, pictures and marks pleasing to the sight had been sent for and was to be given one rupee a day from the account of the Maharaja.<sup>13</sup>

All these writers were narrating Ranjit Singh's patronizing of the arts but the need was to find concrete evidence of their narrations. There are very few documents that reveal the financial support and care provided for the painters by the Maharaja and other Sikh rulers.<sup>14</sup> Since very little insight is available about the artists of Lahore, even small bits of information need to be collected and compiled.

Research can reveal some very fascinating materials and one such official record was discovered at the Punjab Archives. It is a document, which consists of letters and details of an inquiry and court proceedings, related to an artist of Lahore, Hukama Singh. According to the records of the Punjab Archives, these documents belonged to Maharaja Ranjit Singh's *Daftar*.<sup>15</sup>

#### Muqaddama-i Hukamā Singh (Trial of Hukama Singh)

The patronage of arts under the Sikh rule can be appreciated by a detailed study of this original document, which is coming to light for the first time. Written in Persian, the official language of the  $Darb\bar{a}r$ , it is an important proof of the significance of art in the Sikh court.

Papers of the document were tied together and labelled as 'Papers Related Hukama Singh, Royal Painter of Sikh Government, 1839, January to April'. Pages inside consist of three letters comprising very interesting events related to the theft of a book of paintings. The letter written on page one is without any sign or name on it but the tone of the text reveals it is from Maharaja Ranjit Singh. Study of the remaining document confirms that this letter was issued from the office of Ranjit Singh and it was addressed to his son Prince Sher Singh.

Letter is dated 8<sup>th</sup> January 1839 and it says:

Kind and Sincere Person, who has assembled in his personality innumerable virtues,

I got your letter in which you said that the book of paintings has been stolen. My clerk was on leave so I could not write to you any sooner. You have already mentioned that a book of paintings and a gun had been stolen and the thief had sold the book to Quinton. I sent my servant Chandar Singh to buy back the book. That he did. I saw it but did not like it because at many places the pages with the paintings of the Sardārs had been ripped from the book and sold separately. I issued an order that the thief be traced so that he could bring the whole book to you and you could have the stolen paintings repainted from the artist who serves you. Dated: 25 Poh, Bikrami 1896

The letter reveals that it is an inquiry about a book that was stolen from Sher Singh and later on was recovered successfully but the thief had removed the pages that had the paintings. Now the Maharaja is ordering his son to have the stolen paintings retrieved and repainted. Name of the painter is not mentioned.

The next letter is clearly addressed to Prince Sher Singh and it says:

# Honourable Prince, affectionate and kind to friends, Prince Sher Singh, May Live Long,

The meeting that we had, gave me such happiness that I cannot express. May you live long. Colonel Wade Sahib Bahādur has written to me that he had a discussion with you about the book of paintings. Since you are journeying towards Lahore that is why I am writing to you. Colonel Wade Sahib Bahādur had hired a painter Hukama Singh at Ludhiana and had paid him quite a big amount to prepare a book with paintings of all the princes, important Sardārs and courtiers of the Maharaja Sahib. The purpose of such a book was to present it to the Queen when he went to England, so that

people of that country could know about the dresses and lifestyles of the people of this nation. They would also see how tall and beautiful these people are. The book was almost complete when the artist passed away and it was stolen.

Now when the Colonel Sahib came to Lahore, he was informed that the book was with Cortlandt. Colonel Sahib asked for the book. The respectable person, who had the book, said that he was sending it because you asked for it. But he asked a favour and wanted to be informed if you had received the book. Now Colonel Sahib wants you to trace out the real thief.

After the death of Hukama Singh Musavvir, Colonel Wade sold all his belongings and gave the money to your clerk (Munshi) Shadi Lal and asked him to give the money to the artist's family. At the inquiry it was told that they did not receive the money. Now I want you to ask for the money from the above-mentioned clerk and send it to Colonel Sahib so that he would send the money to the relatives of the artist. I hope that you will take some necessary steps and send me a reply at the Tibbi address because that is where I will be.

8<sup>th</sup> January 1839

In this letter the name of the artist, Hukama Singh has been mentioned who was hired by Col. Wade. Later part of the document revealed that basically Hukama Singh was Sher Singh's painter.

On the third page it is written:

To Prince Sher Singh, affectionate and kind, who has assembled in his personality innumerable virtues, who displays manners of high esteem, May Live Long,

With lots of thanks you are informed that the book with the paintings has been received through your servant. It was observed that all the best paintings that were on twenty-eight pages, have been ripped off from the book. It was asked from

Cunningham Sahib that the book should be shown to Cortlandt Sahib so that he could look at it. The book was inspected, disliked and it was expressed. You wrote to the respectable person that you owned the book and it should only be given to your servant. This write up by you was due to some misunderstanding on your side. I cannot understand it and I should make it clear that the book was complete before it reached you but later on its best paintings were taken away. Not even a single one of those rare paintings of important Sardars and the courtiers of Maharaja's court that everyone liked and I was also very impressed by them, is left in that book. That book is useless to me now so I am sending it back through the messenger. Keeping in mind the good relationship that we had in the past, I am asking you to find those stolen paintings for me otherwise I will not be able to continue our relationship. I hope that you will reply to me soon and oblige me to make you happy. 18th January 1839, Gujranwala

Incredible facts are revealed in these pages where Maharaja Ranjit Singh is showing great concern to retrieve a book with twenty-eight paintings. He has gone even to such a length as scolding *Kunvar* Sher Singh for his negligence and threatening to discontinue his relationship with his own son.

An important name in these documents is Col. Wade *Sahib*. Martine Wade was one of the few British functionaries on the Sutlej who by their tact and amiable disposition had won the esteem and affection of the Sikhs. He remained at Ludhiana for 17 years as assistant to agent (1823-27), political assistant (1827-32), and then as political agent (1832-40). Wade balanced the interests of the two States in such a manner that in due course, he became a personal friend of the Maharaja, who valued his advice and counsel on political matters.<sup>16</sup>

Martine Wade advised Ranjit Singh not only about political matters but his opinion on art was also highly valued. On several occasions he is mentioned observing the artwork

produced by the artists of the Sikh court. About one such particular event, Sohan Lal Suri writes:

After this the *Sahibs* presented themselves before the Maharaja. Bhai *Sahibs* (Ram Singh and Govind Ram), the Jamadar (Khushal Singh), Raja Kalan, Sardar Jawala Singh, Desa Singh Majithia and Dewan Moti Ram, all joined in talks purporting to enhance the formalities of friendship and unity with the Captain *Sahib* (C. M. Wade); and the Raja Kalan showed to Captain *Sahib* an album of pictures, according to the orders of the Maharaja.<sup>17</sup>

We can fairly assume that the album with paintings is the same that was stolen because it was observed and appreciated both by Ranjit Singh and Col. Wade.

Another person who is related to this particular stolen book was Colonel Van Cortlandt who spent eight years (1818-26) in Persia and joined Maharaja Ranjit Singh in Lahore, where he was to serve from 1827 to 1843.<sup>18</sup>

Sher Singh was asked to write to Cunningham *Sahib* about the book and to show it to Cortlandt. Joseph Davey Cunningham was born in Scotland in 1812 and died in 1851. He was the author of the book *History of the Sikhs* and an authority in Punjab historiography. His father was the famous Scottish poet and author Allan Cunningham. Cunningham joined the Bengal engineers in 1834 and he was appointed assistant to the political agent on the Sikh frontier in 1837, and occupied several political positions in this area until 1845.<sup>19</sup> He was also very closely associated to *Darbār Khālsa*.

The document reveals that the artist Hukama Singh, who was hired by Col. Wade to complete the album, had died. The matter of the stolen book was not forgotten and Sher Singh was inquired about it. But now another matter had been raised and it was related to the belongings of the deceased painter that were supposed to be given to his family. Later documents reveal the important fact that Hukama Singh was a Lahori artist and his family was residing there. Basically he was working for ƙanwal Khalid

Prince Sher Singh but later on Col. Wade took him to Ludhiana to paint for him.

From here on the focus of the inquiry from the stolen book is shifted to the painter of the book, Hukama Singh and his belongings.

The next page of the document is the report of a meeting under the supervision of the Political Agent of Ludhiana, Wade *Sahib*.

Proceedings Dated on 17th February 1839

After the death of Hukama Singh, who was associated with Prince Sher Singh's Darbār, Munshi Shadi Lal was questioned about his belongings and this investigation was given to the Department of Ludhiana. It has been told that Shadi Lal did not send Hukama Singh's belongings to his family. It has been ordered now that a copy of this order should be sent to the Assistant Political Agent Ludhiana, who will ask the Kotvāl (The Chief Police Officer) of Ludhiana to demand the belongings of the painter from Shadi Lal and send them to his family. If he does not come then the Political Agent Sahib should kindly send us a list of the belongings so that we can send all the stuff back to his family. 17<sup>th</sup> February 1839

The next page is an application from Shadi Lal dated 20<sup>th</sup> March 1839.

Got the orders from the Honorary Sir to provide the list and belongings of the painter Hukama Singh and that have I sent the belongings of the deceased to his relatives? With respect it is being informed that all of Hukama Singh's belongings consisted of a horse that was given to him by Prince Sher Singh and it was given back to the Sarkār. Apart from that I paid forty rupees obeying the orders of Colonel Wade, twenty five rupees from the Prince and seventeen rupees from my own pocket that were given to the family of the deceased artist. I have a record for this and most of the servants know

about it. Everybody knows that Hukama Singh neither had property nor any belongings. In fact he had taken money from the Prince in advance. In this situation whatever you will order about the descendants of Hukama Singh and about his belongings, I will obey because you are the master. The painter has been with Colonel Wade Sahib for the last one year and his family is in Lahore. I have no idea about their whereabouts. I am writing it all just to inform your Highness.

Yours obediently, Shadi Lal, Munshi Shahzada Kunvar Sher Singh.

The application has been stamped by the Court of Political Agent Ludhiana.

The following pages are the proceedings of the court hearing that was conducted under the supervision of the Political Agent of Ludhiana.

> This year on 1<sup>st</sup> April 1839, Colonel Wade held a meeting in which it was said that all the belongings of Hukama Singh the painter had been given to Shadi Lal who is a clerk of Prince Sher Singh, so that he could send them to his family which he did not. In this regard Shadi Lal was asked for his statement and an order was issued to the Kotvāl, to provide a list of the belongings. Today an application has come from Shadi Lal as an answer to the order and three lists (of things) of the deceased painter have come from the Kotvāl. On the basis of this it has been ordered that the statement of Shadi Lal along with the three lists (things) attached with an order should be sent to his Honour.

The following is the last paper of the document which has the final order, that was issued from Peshawar because Col. Wade was promoted and appointed as Political Agent in Peshawar in 1839.

> Meeting under the supervision of Colonel Wade, who is appointed in Peshawar. Dated: 15<sup>th</sup> April 1839

A letter from the Assistant Political Agent of Ludhiana was received in relation to the lawsuit of Hukama Singh the painter that was sent on 1<sup>st</sup> April 1839. In this order the assistant (clerk) of Prince Sher Singh. Shadi Lal was directed to send the belongings of the painter to his family. In reply to that an application was received from Shadi Lal in which there were details of the artist's belongings and there was also mention of his loans. Through this application it was known that twenty rupees that were paid to the deceased artist were in the government records. Treasurer Lala Gorsi was investigated and he testified. Seventeen rupees were paid by Lala Shadi Lal himself, and three hundred seven rupees and fourteen annas were of the creditors. You are requested to clear the whole business about the personal belongings and the loans after reading all the documents. After the presentation of the authentic documents and the testimony of the right witnesses, whatever loan will be proven, it should be paid by selling the belongings of the artist.

A copy of this order should be sent to the Assistant Political Agent, along with the belongings of the artist for auction so that they would auction the things and creditors should be paid according to the law of the Government.

The document has been stamped by Court of Political Agent Ludhiana.

Significant facts could be gathered from this document. An artist named Hukama Singh lived in Maharaja Ranjit Singh's period and he belonged to Lahore. He was employed by *Kunwar* (prince) Sher Singh and he also worked for Colonel Wade *Sahib* who took him to Ludhiana to finish a book of paintings and it was a routine for artists to travel from one place to another according to the demand of the patron. Hukama Singh went from Lahore to Ludhiana to work for Colonel Wade *Sahib*.

The letters in the document also show that a book of paintings was considered so important that orders from the Maharaja were issued to retrieve the stolen book whose main value was the paintings inside. Ranjit Singh was personally involved first in the preparation of the book and later his deep concern over the whole matter is revealed through his letters. This was the last year of the Maharaja's life and his health was in a bad condition. He had already suffered three strokes of paralysis in the past four years. But even in those days of great stress and disease, he was alert enough to worry about some stolen paintings that he admired and wanted to send them to London to show how beautiful the men of Punjab were.

Another interesting point is the swift process of judiciary in the 19<sup>th</sup> century that a whole lawsuit was decided within a few months. Although the results are not in favour of the poor artist because it seems that the *Munshīs* (clerks) of that era were not only cunning enough to rob the family of the belongings of the artist but he was able to show Hukama Singh in great debt that was to be paid by selling off his things. The pitiable painter had no property and whatever personal belongings he had were to be auctioned by the order of the court to pay his debts.

The presence of such an important document indicates that Lahori artists were an important part of *Darbār Khālsa* and not only the Maharaja but the princes also employed them. It also gives us a solid proof of Maharja Ranjit Singh's keen interest in arts contrary to the propaganda that he was a man without appreciation of aesthetics. The discovery of the paintings by Hukama Singh is another significant element because it is very rare that we come across the creation of Lahori artists with their name on it.

The present research is a basic overview of this archival document. Given time and resources, I am sure a lot more can be discovered, which will give an immense insight into the arts of Lahore during the Sikh Era.

48

#### **Notes and References**

- \* Associate Professor, College of Art & Design, University of the Punjab, Lahore.
- 1 Originally, it is a Persian document but it has been translated. For the translation of the document, I am grateful to Dr. Moeen Nizami, Persian Department, Oriental College, University of the Punjab, Lahore.
- 2 Sayyad Muhammad Latif, Tārīkh-i Lahore (Lahore: Takhlīgāt Publishers, 2004), 131.
- 3 Muhammad Baqir, Lahore Māzi-o-Hāl (Lahore: Punjabi Adabi Academy, n.d.), 12.
- 4 A. F. M. Abdul Ali, Notes on the Life and Times of Ranjit Singh (This is a report in the library of Lahore Archives and it has never been published), 5-6.
- 5 Munshi Muhammad Din Fauq, "ahd-i Hukūmat-i Khālşa", Nagoosh, Lahore Number (1962), 370.
- 6 A. F. M. Abdul Ali, Notes on the Life and Times of Ranjit Singh, 5.
- 7 Muhammad Shuja al-Din, "Siāsi aur Saqāfati Tārīkh", Naqoosh, Lahore Number (1962), 114.
- 8 Hans Herrli, The Coins of The Sikhs (India: Munshiram Monoharlal Publishers Pvt. Ltd., 2004), 5.
- Kanwal Khalid 9 Munshi Muhammad Din Fauq, "ahd-i Hukūmat-i Khālşa", 371.
  - 10 Fakir Syed Waheeduddin, The Real Ranjit Singh (Karachi: Lion Art Press, 1965), 121-22.
    - 11 W. G. Archer, Paintings of the Sikhs (London: Her Majesty's Stationary Office, 1966), 33.
    - 12 B. N. Goswamy, "A Matter of Taste: Some Notes on the Context of Painting in Sikh Punjab", Marg, Special Issue: Appreciation of Creative Arts under Maharaja Ranjit Singh, (Bombay: 1982), 51.
    - 13 Sohan Lal Suri, Umdat-ut-Tawarikh, Vol III (Chandigarh: 1972), 192-93.
    - 14 For details see: B. N. Goswamy, Painters at the Sikh Court (New Delhi: 1999).
    - 15 For great help and support I am grateful to Abbas Chughtai, Deputy Director Lahore Archives.
    - 16 www.allaboutsikhs.com Dated: 22nd April 2009
    - 17 Sohan Lal Suri, Umdat-ut-Tawarikh, 41-42.
    - 18 Jean-Marie Lafont and Barbara Schmitz, "The Painter Imam Bakhsh of Lahore", Barbara Schmitz (editor), After the Great Mughals, Painting in Delhi and the Regional Courts in the 18<sup>th</sup> and 19th Centuries (Mumbai: 2002), 78.
    - 19 www.allaboutsikhs.com Dated: 22<sup>nd</sup> April 2009

49

Kanwal Khalid

#### Sources

- Abdul Ali, A. F. M. *Notes on the Life and Times of Ranjit Singh*. This is a report in the library of Lahore Archives and it has never been published.
- Archer, W. G. *Paintings of the Sikhs*. London: Her Majesty's Stationery Office, 1966.
- Baqir, Muhammad. Lahore Māzi-o-Hāl. Lahore: Punjabi Adabi Academy, n.d..
- Fauq, Munshi Muhammad Din. "'ahd-i Ḥukūmat-i Khālṣa". *Naqoosh,* Lahore Number (1962).
- Goswamy, B. N. "A Matter of Taste: Some Notes on the Context of Painting in Sikh Punjab". Marg, Special Issue: Appreciation of Creative Arts under Maharaja Ranjit Singh, (Bombay: 1982).
  \_\_\_\_\_\_\_. Painters at the Sikh Court. New Delhi: 1999.
- Herrli, Hans. *The Coins of The Sikhs*. India: Munshiram Monoharlal Publishers Pvt. Ltd., 2004.
- Lafont, Jean-Marie and Barbara Schmitz. "The Painter Imam Bakhsh of Lahore". Barbara Schmitz (editor). After the Great Mughals, Painting in Delhi and the Regional Courts in the 18<sup>th</sup> and 19<sup>th</sup> Centuries. Mumbai: 2002.
- Latif, Sayyad Muhammad. *Tārīkh-i Lahore*. Lahore: Takhlīqāt Publishers, 2004.
- Shuja al-Din, Muhammad. "Siāsi aur Saqāfati Tārīkh". *Naqoosh*, Lahore Number (1962).
- Suri, Sohan Lal. Umdat-ut-Tawarikh. Vol III. Chandigarh: 1972.
- Waheeduddin, Fakir Syed. *The Real Ranjit Singh*. Karachi: Lion Art Press, 1965.

#### **Online Sources**

www.allaboutsikhs.com Dated: 22<sup>nd</sup> April 2009

# Abstracts

# Arif Naushahi

# **Turkish Manuscripts in Pakistani Libraries**

The South Asian Islamic civilization was greatly influenced by the Persian, Arabic and to some extent the Turkish languages. Turkish was the mother tongue of the Mughal rulers of India. Although it was never adopted as the court language, interest in its scholarship survived and even to date a large number of Turkish manuscripts remain available in the libraries of the region. This article provides a list of manuscripts in the Turkish language that could be located in different libraries in Pakistan. Thematically these are either texts of literature or Sufism or compiled as course material for learning Turkish.

#### Saadat Saeed

#### Sir Syed Ahmed Khan's Contribution to National Progress

This essay discusses the influence of Sir Syed Ahmed Khan's movement. It particularly takes into account the importance that Sir Syed placed on scientific inquiry and his interpretation of religious texts, on later generations of writers and intellectuals as well as its affect on subsequent socio-political developments in the Subcontinent.

#### Khalid Mehmood Sanjarani

#### Wajid Ali Shah's Rare Masnavi in Heidelberg University

A rare edition of Wajid Ali Shah's masnavi *Daryā-i Ta'ashshuq* is present in the Heidelberg University in Germany. This text was published by the Naval Kishore Press in 1885. This article presents a comparison of the various editions of the masnavi and highlights the motives behind the differences in the original and edited editions. It also presents a concise critique of the masnavi.

Abstracts

# Arshad Mahmood Nashad

# 'Tasniya' in the Urdu Language

*'Taśniya'* or the method of representing nouns in pairs besides the singular and plural forms is derived in Urdu from the Arabic language. However, this has not been formalized as a rule of grammar in Urdu. This article makes a case for this rule to be formalized in Urdu as there are a large number of words used in this form.

# Saima Iram

# Critical Analysis of *A History of Urdu Literature* by Ali Jawad Zaidi

This article critically reviews *A History of Urdu Literature* written in the English language by Ali Jawad Zaidi, published in 1993 by Sahitya Academy, Bombay (Mumbai), India. All thirty two chapters of the book are critically studied. The writer questions the sequence of the chapters and the subtitles as well as the facts presented in the book.

Abstracts |

52

# Rafaqat Ali Shahid

**Journalistic Literature in Urdu: Tradition and Development** This article takes into account the Urdu newspapers and periodicals of India that went into circulation between 1815 and 1857 and establishes their contribution to literature through the literary material published in them as well as the quality of language employed in their content. The article discusses some well known papers like the *Delhi Urdu Akhbar, Syed al-Akhbar* and *Koh-i Noor*, among others.

# M. Khawar Nawazish

# The Syntax and Morphology of Urdu and Hindi and their Basic Vocabulary: Tracing the Linguistic Unity of the Languages

This essay traces the similarities in the syntax and morphology of the Urdu and Hindi languages. Numerous examples are quoted to support the thesis. It is maintained that, sharing eighty percent of the vocabulary and most of the rules of syntax and morphology, these languages are similar in their origin and far closer to each other than to Persian in the case of Urdu and Sanskrit in the case of Hindi.

#### Shamsur Rahman Faruqi Faiz Sahib's Worldwide Popularity

The author here discusses the features of Faiz's poetry that, in his opinion, contribute to the poet's phenomenal popularity. Despite falling short of perfect in its application of craft and delivery of meaning as compared to the likes of Mir and Dard, Faiz's poetry has an inclusive quality that influences and touches the soul of its readers.

#### Saima Ali

# The Influence of the Hindi Language on the Modern Urdu Ghazal

The complexity of the Urdu language can be traced back to its origins where it gradually developed through the interaction between the language of Persian speaking rulers whose Persian, affected with vocabulary from the Arabic (evolving into classical Persian) commingled with local dialects of the Subcontinent to eventually take the form of a new language that acquired several names including Hindi, Dehlavi, etc., as it evolved. In its Sanskritized form it eventually came to be known as Hindi whereas in its more Persianized form it was known as Urdu. This paper studies the use of purely Hindi words in the 'ghazal', the popular poetic genre of Urdu, descended from the tradition of Persian literature.

#### Ahtisham Ali

## The Poetics of Akhtar-ul-Iman: Role of Contemporary Thought and Narrative

Akhtar-ul-Iman is an important contemporary of Rashed, Miraji and Faiz. This article highlights the journey of his contemporary poetic consciousness as influenced by external factors and the 53

Abstracts

inner complex world of the poet. The article takes into account the entire body of his poetic works, from the first collection published in 1941 to the last, published in 1997.

## Zahid Hassan

# Syed Waris Shah's Punjabi Translation of "Qaşīda Burda Sharīf": Introduction, Analysis and Comparative Study

"Qaşīda Burda Sharīf", a long poem written originally in Arabic by Imam Muhammad Sharf al-Din Busiri, has been translated into several languages by multiple translators. This article studies the Punjabi translation of the Qaşīda by Syed Waris Shah, who is better known as the author of the Punjabi epic Heer. The article studies Waris Shah's translation in comparison with other translations in that language and establishes the uniqueness and superiority of Waris Shah's effective and spontaneous expression and his command over the language.

54 \_\_\_\_

## **Zeeshan Danish**

# Bharē Bharolē: Poetry of the Punjabi Sufi Tradition Abstracts

- This article reviews the collection of poems Bharē Bharolē by
- Wasif Ali Wasif. The poems in the collection are evaluated in the light of the Punjabi Sufi tradition of poetry with its own perception of the Ultimate Truth and its own range of metaphors and linguistic nuances.

## Najeeba Arif

## **The Socio-Political Dimension in Fiction**

This essay explores the nature of fiction, its popularity in the present age, the socio-political dimension of its themes and the responsibility of the reader who may interpret those themes or use them as a tool to understand the socio-political history of a period.

# Muhammad Saeed Some Uncompiled Letters of Manto

Letters have always remained significant in the study and analysis of biographical data and works of renowned literary figures. Up till now, only about one hundred and fifty of Saadat Hasan Manto's letters have been discovered and published but it is assumed that there would be more. Ahmed Nadeem Qasmi published Manto's letters addressed to him but in spite of his efforts could not manage to retrieve letters from other of his friends and acquaintances, that Qasmi hoped to publish in another volume. This article throws light on the earlier publications of Manto's letters and also presents some uncompiled letters of the author.

#### **Abdul Qadeer**

# The Manto of Egypt

This essay presents a comparative study of the life and works of Egyptian writer and journalist Ihsan Abdul Quddus and the Pakistani, Urdu fiction writer, Saadat Hasan Manto. Amazing similarities between the lives and circumstances of both the writers as well as striking thematic similarities in their creative works are revealed. Both also lived in the same period except that Quddus lived much longer than Manto.

#### Muhammad Naeem

#### Ibn al-Vaqt: Construction of Cultural Identity

Identity is a construction of the cultural process of a people, affected by the social milieu in which they interact and define their existence. Literature has an integral role in defining this identity. Characters represented in novels represent the identity defined by the society and vice versa. This essay studies the characters of Nazir Ahmed's *Ibn al-Vaqt* as juxtaposed against each other to define their own characteristics and through these their identity in roles that reflect the times after the 1857 war of independence in India.

#### **Muhammad Salman Bhatti**

# Urdu Drama of the PTV Lahore Centre: History and Comparative Study

PTV is the pioneer centre of the TV drama in Pakistan. The article is an overview of the history of the Urdu drama produced

Abstracts

55

\_\_\_\_\_

by its Lahore Centre. It also studies the emergence of the private network of channels in the country and the reasons behind the changing production quality of drama presented by PTV since its inception.

# M. Rafiq ul Islam

## A Study of the Metaphysical Elements in Fasāna-i 'ajā'ib

Along with the growth of human civilization was born a quest for the metaphysical dimensions of life and society and its relationship with the universe. Metaphysical elements in literature appear in several shades, from the starkly visible to the mystically subtle. *Fasāna-i 'ajā'ib*, a dastān (tale, fable) by Rajab Ali Baig Suroor, written in the 19<sup>th</sup> century, replete with supernatural characters and situations, is studied in this article from this perspective.

# <sup>9</sup> Tahira Siddiqa

# Iftikhar Jalib and New Linguistic Formations in the Urdu Short Story This essay highlights Iftikhar Jalib's views on the importance of introducing new linguistic formations and abandoning the

This essay highlights Iftikhar Jalib's views on the importance of introducing new linguistic formations and abandoning the conventional use of language in Urdu poetry and prose. This essay limits itself to the Urdu short stories of Iftikhar Jalib, that apply what the author calls the mythical technique, through which the story is constructed in the light of mythical ideas from the Greek and Hindu traditions as well as stories from the Islamic scripture.

## **Muhammad Naveed**

## **Two Plays of Intezar Husain**

This essay reviews two plays of short story writer and novelist Intezar Husain. These are his lesser known works. The author brings to light the significance of the themes of these plays that highlight the dilemma of the disintegrating value system of the society. It also reviews the characters of the play and the effective use of language by Intezar Husain.

#### **M. Khalid Fiaz**

# Aging in an Urban Culture: As Represented in Baudelaire's Poetry

Urbanization has brought about progress for the human race at a certain cost. In pursuit of physical comfort the humans end up spiritually deprived, hollow and lonely. Aging in these circumstances becomes a dilemma that is expressed in several of Baudelaire's poems. This article presents a study of some of these poems in the light of this theme.

#### **Khalid Ameen**

# Arminius Vambery: A 19th Century Orientalist

Arminius Vambery was a prominent orientalist of the 19<sup>th</sup> century whose works hold considerable significance as a study of the history and culture of Central Asia. He displays a sympathetic understanding towards the Muslims of the region but at the same time his writings reflect some degree of religious bias. This article reviews those of his books that have been translated into Urdu.

# Robert C. Whittemore / Translator: Ahmad Bilal Iqbal's Panentheism

This is a first complete translation, along with references and notes, of Whittemore's essay on Iqbal's Panentheism, that was first published in 1955 in *Review of Metaphysics* from the Tulane University, New Orleans. Whittemore discusses at length Iqbal's idea and concept of the Ultimate Reality, using Iqbal's lectures collected as *The Reconstruction of Religious Thought in Islam* as his basic source of study.

#### Basit Bilal Koshul / Ahmed Afzaal Confessions: Abd al-Majid Daryabadi's Autobiographical Account of his Spiritual Journey

This is the translation of an excerpt from the autobiography of Abd al-Majid Daryabadi (1892-1977), an Indian Muslim scholar who was active in political, academic, literary and religious Abstracts | 57

circles during a career spanning more than six decades. This excerpt highlights the spiritual journey of the scholar as he drifts away from religious ethical beliefs towards materialism, atheism and apostasy and then gradually returns to Islam under the influence of eastern religious philosophy, Rumi's Masnavi and other spiritual and religious texts.

# Kanwal Khalid

# *Muqaddama-i Ḥukamā Sing<u>h</u>:* A Persian Transcript of the Sikh Era

This article is based on an original document discovered in Lahore, that provides an authentic evidence of Maharaja Ranjit Singh's role as a patron of arts. One part of the document consists of letters exchanged between the Maharaja and his son, *Kunvar* Sher Singh. The other part of the document is a legal correspondence, which is to investigate the theft of a book. The investigation was initiated by the direct orders of the Maharaja.

The document has been translated from Persian.

Abstracts |