# فهرست

| ۵    | نحجيبه عارف        | اواربي                                               |
|------|--------------------|------------------------------------------------------|
|      |                    | تحقيق و دريافت                                       |
|      |                    | عالم اسلام مين طباعت كا آغازاور تذبذب:               |
| 9    | معين لدين عقبل     | جنو بی ایشیا میں فاری طباعت کے عروج و زوال کا مطالعہ |
|      |                    | فطرت، جمالياتی اوراک معوفيه اورخافقاين:              |
| 179  | محمر بوسف صديق     | بنگال کے اسلامی کتبات کی روحانی جہت                  |
| ۷٣   | محرعلی ارژ         | اردو کا پہلائٹر ی رسا کہ اور اس کا مصنف              |
|      |                    | اردو صحافت کا افغلاب آفرین نمائنده:                  |
| ۸۵   | محمد حزه فاروتی    | روزمامه ' انقلاب'' اور اس کا سیای کردار              |
| 1+9  | رؤف بإ ركيمه       | قرار اللغات: امير اللغات كالتحمله؟                   |
|      |                    | اردو میں شکنتگا کی تکلیب:                            |
| 175  | جا ويد احمد خورشيد | نمائند ومتون كالتحقيقي مطالعه                        |
|      |                    | اردو مصنفین اور تحریب اتنحا ډ اسلامی                 |
| 1179 | خالد الثان         | (مولوی عبد الحق کی ایک نا ورتحریر)                   |
|      |                    | بیاد رفتگاں                                          |
| 1079 | متحسين فراقي       | عبد الستا رصد لقي: مامو رمامِر لسانيات، تهه رس محقق  |
|      |                    | ميرا جي: تخصيصي مطالعات                              |
| IAM  | تتبسم كالثميرى     | ميرا جى اورحد يدنظم كى تضميم كا فريم ورك             |
| 199  | سعادت سعير         | میرا جی کی فکری جبتیں                                |
| rrı  | نجيب جمال          | میرا جی اورمغا <u>لط</u> ے                           |

|                                                                                     |                          | يقدو نظر                                                  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------|--|
| 101                                                                                 | زابدمشير عامر            | تمثال وتجریه (واصف علی واصف کی نظم نگاری)                 |  |
| 141                                                                                 | مجرسلمان تبعثى           | لا ہور کا تھیئر: قیام ہا کتان ہے • ۱۹۷ء تک                |  |
| 149                                                                                 | طارق محمود بإخمى         | كلاسكى اردوغزل مين تصور إنسان                             |  |
|                                                                                     |                          | موت اور زمذ گی کے جھٹ پٹے میں:                            |  |
| 190                                                                                 | محرحميد شابد             | اسد محمد خاں کے افسائے                                    |  |
| r.s                                                                                 | زرين حبيب مرزا           | زندگی اور اوب، شاہانِ اُ وَوہ کے عہد میں: محقیدی مطالعہ   |  |
| rrr                                                                                 | ئيكى جسشن                | پنڈنا رامابا فی:ساجی مصلح اور با مبل کی کیبلی خاتون مترجم |  |
|                                                                                     |                          |                                                           |  |
|                                                                                     |                          | <b>تراج</b> م                                             |  |
|                                                                                     | مائتكل مارموراا          | ا بن سينا كا''مر ډيزال" سياق وسباق مين                    |  |
| rrr                                                                                 | ترجمه فكرعم تيمن         |                                                           |  |
|                                                                                     | تحرلين اين وروار [       | معليهٔ نفس وجسم: ابن سينا اور و يكارت                     |  |
| 200                                                                                 | ترجمه فشرعم يمين         |                                                           |  |
|                                                                                     | عارف نوشای ا             | آقاً ب رائے لکھنوی اور اس کا تذکر دُ ریاض العارفین        |  |
| MI                                                                                  | تزجمه عصمت درانی         |                                                           |  |
|                                                                                     |                          |                                                           |  |
|                                                                                     |                          | تبصره                                                     |  |
| <b>790</b>                                                                          | محيبه عارف               | انگارے (شاندور مارئی)                                     |  |
|                                                                                     |                          | انگریزی مضامین                                            |  |
|                                                                                     | Iqbal and the West: Sor  |                                                           |  |
|                                                                                     | t Interpretations from P | akistan Christina Oesterheld 3 Sarmad Sehbai 21           |  |
| Miraji: The Return of Anima Samad Sehbai 21 The Oxford Edition of Igbal's Lectures: |                          |                                                           |  |
|                                                                                     | ef History               | Ali Usman Qasmi 25                                        |  |
| Abstra                                                                              | acts                     | 57                                                        |  |

ما صرعباس نیر

rri

میراتی کے زاجم

### اداريه

اردو یا کتان کی قومی زبان ہے اور ایک عظیم تہذیبی وثقافتی ورثے کی امین و عکاس ہے۔ یا کتان کے عمومی ساسی و معاشرتی منظر ما مے میں بعض اوقات اس زبان کی حقیقی قدر و قیت کے تعین میں کوتا ہی بھی ہو جاتی ہے لیکن ما کستان کی ایک بڑی اکثریت اردو کے فروغ و ارتقا بر متنق رہی ھے۔ ہے۔یہ واحد زبان ہے جو باکستان کے تمام علاقوں کے درمیان رابطے اور یک جہتی کاذر بعہ ہے۔ ﷺ یا کتانی عوام، خواہ وہ کسی طبقے سے تعلق رکھتے ہوں، اردو ہی کوایے علمی وفکری اظہار کا بہترین وسیلہ خیال کرتے ہیں۔معاشرتی سطح پر اس کی پذیرائی کا ایک شوت نوجوان نسل کے وہ بیچے ہیں جوانگریزی اسکولوں میں تعلیم عاصل کر کے نکلے ہیں،اورجنمیں اب تک اپنی تہذیب و ثقافت سے بیگانہ خیال کیا جاتا تھا، مگر وہ بھی اردو پر شرمانے کی بجائے اسے اپنانے کی طرف مائل ہیں۔ تاہم یہ بات کسی بھی طرح باکتان کی دیگر زبانوں کی اہمیت اورضرورت کو کم نہیں کرتی ۔ باکتان کی تمام زبانیں اپنی تہذیبی ار وت مندی، ادبی ورثے اورساجی اظہار کی بیش بہاصلاحیت کے باعث اپنی اپنی جگہ قابلِ فخر مقام کی عامل ہیں اور ہر باکتانی کی خواہش ہے کہ یہ زبانیں بھی ترقی کرکے جلدا ز جلد علمی اظہار کی صلاحیت عاصل کرلیں ۔ تاہم اردوکو یہ انتیا زضرور عاصل ہے کہ یہ ایک طرف تو یا کتان کے ہر خطے میں بولی اور مستجھی جاتی ہے اور دوسری طرف کئی سوہرس کے ارتقائی مراحل سے گزرنے کے بعد جدید علمی انکشافات کے ابلاغ پر قادر ہے۔ اگرچہ یہ زبان دنیا کے کئی ممالک میں بولی اور سمجھی جاتی ہے اور ہندوستان کی تو قومی زبانوں میں سے ایک ہے لیکن معروضی حقائق کا ادراک کرنے پر احساس ہوتا ہے کہ اردو کے اس

محمد نوبدکا شکریہ بھی واجب ہے ، جضول نے اس مجلے کے حوالے سے ایک مضبوط علمی و تحقیقی روایت کی بنا رکھی اوراس کا ایک جمیل اور خوش نظر سانچا تیار کر دیا۔ چنال چہ ہم نے روایت کے تسلسل کو قائم رکھتے ہوئے، ای تحقیقی و طباعتی انداز کو اختیار کیا ہے ان تمام اہلِ علم کا بھی شکریہ ، جضول نے صلے کی پروا کے بغیر بنیاد کے لیے موصول ہونے والے مقالات کو دفت نظری سے پرکھا اور جمیں بنیاد کا علمی معیار قائم رکھنے میں مددی۔

ہ خریس اس ذات کے حضور احساس تشکر جو الله ماریکھی ہے اور اللہ خسبہ بھی۔اس دعا کے ساتھ کہ ہم سب کوشپر علم اور باب شہر علم کی نبیت سے علم اور ادب کی توفیق ارزانی ہو!

نجیبه عارف مهمان مدیر، منگ۲۰۱۳ درجبالر جب۱۳۳۳ه علمی وادبی سرمائے کی حفاظت اوراس کا فروغ اب مملکت پاکستان بی کی ذمہ داری ہے۔

لاجور اونی ورٹی آف مینجنٹ سائنسز کے گرمانی مرکز زبان وادب کے زیر اہتمام بنیاد جیے على وتحقیق مجلّے كا جرا اردو زبان كے حوالے سے اس اہم قوى ذمه دارى سے نبر دازما ہونے كى ايك قابل ستائش کوشش ہے۔ بنیاد کا تازہ شارہ پیشِ خدمت ہے۔ گرمانی مرکز زبان وادب کے فیلے کے مطابق اب یہ شارہ سالا نہ بنیا و پر شائع کیا جائے گا۔ یہی عجہ ہے کہ اس کی منحامت پہلے شاروں سے نیا دہ ہے۔مشمولات کے حوالے سے مجلے میں موضوعاتی تنوع پیدا کرنے کی کوشش کی گئی ہے اور تحقیق، تقید، تراجم اور تبرؤ کتب کو علیحد علیحدہ عنوانات کے تحت ترتیب دیا گیاہے۔اس شارے میں "بیادرفتگال" کے عنوان سے ایک خصوصی کوشہ تر تیب دیا گیاہے۔ اس جصے میں معروف محقق عبدالشارصد لیتی کی علمی و محقیقی خدمات کے مفصل مطالع بر منی مقالے کے علاوہ اردونظم کے معروف شاعر میرا جی کے شخصیصی مطالعات بھی شامل ہیں، جس میں ان کی شعری وفکری جہات کے علاوہ ان کے تراجم کو بھی موضوع بنایا گیا ہے۔ ہمیں خوشی ہے کہ اس شارے کے لیے ہمیں باکتان کے علاوہ جرمنی ، امریکہ اور بھارت کے نامورا ساتذہ ، محققین اور علما کے مقالات بھی موصول ہوئے ہیں۔ہم ان تمام مقالہ نگاروں کے ممنون ہیں ۔امید ہے ہمیں صاحبانِ علم وفضل کا تعاون اسی طرح حاصل رہے گا۔ بنیاد کی مہان مدر کی حیثیت سے لازم ہے کہ میں گرمانی مرکز کی رابطہ کارمحترمہ یاسمین حمید صاحبہ اور ان کے معاونین، خصوصاً احمد بلال اور ذبیثان دانش کی مجربور معاونت، مشاورت اور عملی و اخلاقی مدد کا ندصرف اعتراف کرول بلکه شکریه بھی ادا کروں ۔ پاسمین حمید صاحبہ، به نیاد کی ترتیب وقد وین کے ہرمر ملے یو شریک کاررہیں - بلال جب تک ملک میں موجودرہے بمسلسل بنیاد سے متعلق فرائض سرانجام دیتے رہے۔ان کے جانے کے بعد یہ ذمہ داری ذیثان دائش نے بہت ظوص اور جال فشانی سے بھائی۔ اس کے ساتھ ساتھ ڈین کلیہ انسانی وساجی علوم، پروفیسر انجم الطاف کی حوصلہ افزائی اور ا خلاقی مدد بھی قابلِ مخسین ہے۔ اردو اور باکتان کی دیگر زبانوں اور ان کے ادب سے انھیں جو ربط فاص ہے، اس کے اظہار کی ایک صورت بنیاد میں ان کی خصوصی دلچین کی شکل میں ظاہر ہوتی ہے۔ یہاں ہنیاد کے سابق مدیراعلی، سیدنعمان الحق ، مدیر منتظم اطیب کل اور ناظم طباعت واشاعت

بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

## معين الدين عقيل \*

عالمِ اسلام میںطباعت کا آغاز اورتذبذب: جنوبی ایشیا میں فارسی طباعت کے عروج و زوال کا مطالعہ

# دنیاے اسلام ، تخلوطات سے مطبوعات تک:

طباعت نے ابلاغ علم میں جوانقلاب ہر پاکردیا تھا، اور مغربی عیسائی دنیا نے عہد وسطی میں اپنی ندہی زندگی کی تفکیل نو میں اس وسلے کو استعال کرتے ہوئے جونو اند عاصل کرنے شروع کردیے سے اسلامی دنیا ابھی ان سے محروم تھی اور انیسویں صدی کے اوائل تک، عیسائی دنیا سے چار صدیوں کے بعد بھی ، اس میں طباعت کا آغاز نہ ہوسکا تھا۔ اسلامی دنیا کے ان ممالک میں ، جہاں اسلامی افتدار کو مغربی تو سیج پندی سے خطرات لاحق سے ، جیسے ترکی ، مصر اور پھر ایران ، وہاں مطابع اگر چانیسویں صدی کے افعاز میں قائم ہونے شروع ہوگئے سے ، لین انیسویں صدی کے نصف آخر تک یہاں طباعت عام نہ ہوسکی تھی جنوبی ایشیا میں صورت والی قدرے مخلف تھی۔

واقعہ بینہیں تھا کہ مسلمان طباعت سے واقف نہیں ہوئے ہے ۔ رسی میں ۱۳۹۳ء تک اسپین سے آنے والے یہو دی آباد کاروں نے اپنے مطالع قائم کرکے اپنی ندہبی اور پچھ علمی کتابیں شائع کرنی شروع کردی تھیں اور دیگر اسلامی ملکوں میں بھی یہو دیوں اور عیسائیوں نے مطالع سے کام لیما شروع کردی تھا۔

اس کا سبب سی بھی نہیں تھا کہ دنیا ہے اسلام کی زبانوں کے رہم الخط کی متحرک حرفی طباعت کے لیے الفاظ میں جارمختلف صورتوں میں تقسیم کاعمل انھیں نبتاً مشکل لگا ہو، جب کہ پندرہویں صدی میں قرآن عربی رہم الحظ میں شائع ہو چکا تھا "اور سولھویں صدی میں شام کے عیسائی باشندے عربی کتابوں کی اشاعت کے لیے مطالع استعال کرنے گئے ہے "۔

مسلمانوں کا حفظ ،علم سینہ اور خطاطی و کتابت کی ان کی اپنی مفرد اور قابل فخرروایات نے مسلمانوں کے لیے طباعت کو قابلِ قبول نہ بنایا ۔طباعت کے لیے مخطوطے یا مسودے کی نقل نو لیم میں جو اغلاط روا رہ جاتیں، وہ ان کے لیے گوارا نہ تھیں ۔خود مصنف کا لکھا ہوا ان کے لیے قابلِ اعتبار تھا اور استناد رکھتا تھا۔ پھر طباعت کے عمل میں روا رہنے والی برصورتی اس وقت مسلمانوں کے ہمالیاتی ذوق سے قطعی مختلف تھی اور قرآن کی حد تک حد سے زیادہ احتیاط اور حسن کاری کی مشخکم و مستقل روایت نے طباعت کو اختیار کرنے کے خیال کو یکسر نظر انداز کر دیا ۔کیوں کہ وینس (اٹلی ) سے کا ۱۵ او میں شائع ہونے والے قرآن میں بعض حروف ، جیسے 'د' اور' ذ' وغیرہ کے درمیان انتیاز برقرار نہ رہ سکا تھا ہے گر سے ابتدائی تجرباتی عمل تھا، بعد میں صورت حال بہتر ہوتی رہی ، لین مسلمانوں کا ذہمن ایک عرصہ تک طباعت کو گوارا نہ کرسکا۔شاید اس گریز پائی کے اس رویے میں ان کا یہ خیال بھی کار فرما رہا کہ کفار کی اس ایجا دکا استعال کفر میں ان کی شرکت یا کفر کی معاونت کے مساوی رہے گا ۔ لیکن اس مرحلہ بر ، یہ رویہ صرف مسلمانوں کے ساتھ مخصوص نہیں تھا، قدا مت پرست عیسائی یا کیتھولک بھی طباعت کے آغاز رویہ صرف مسلمانوں کے ساتھ مخصوص نہیں تھا، قدا مت پرست عیسائی یا کیتھولک بھی طباعت کے آغاز رویہ صرف مسلمانوں کے ساتھ مخصوص نہیں تھا، قدا مت پرست عیسائی یا کیتھولک بھی طباعت کے آغاز کی دویہ صرف مسلمانوں کے ساتھ مخصوص نہیں تھا، قدا مت پرست عیسائی یا کیتھولک بھی طباعت کے آغاز

اگر چہ ندہی تمایوں کی اشاعت خود دنیا ہے اسلام میں متعدد ملکوں کے لیے نا قابل قبول تھی ،
لکین بڑکی ، عبید زار کے روس اور ہندوستان کا مقطہ نظر مختلف تھا۔ یہاں انیسویں صدی کے اوائل میں ندہی تمایوں کی اشاعت شروع ہوگئی۔ وہابی 'اولین مسلمان تھے ، جو حج کے لیے دخانی کشتیوں اور جہاد کے لیے آتھیں اسلحہ کے استعال کے آغاز کی طرح، اپنے خیالات کی عام اشاعت کے لیے طباعت کے جدید وسلے کو اختیا رکرنے میں ندبذب نہ ہوئے۔ میناں چہ مسلمان وائش وروں اوران کے زیر الر حکومتوں کا رویہ بچھ عرصے میں طباعت کے مفیدا الرات

کود کھتے ہوئے اسے نہ صرف علوم کی ترتی اور معاشرتی اصلاح کے لیے بلکہ علوم اسلامیہ کے فروغ کی خاطر عالم راسلام کے لیے ناگزیر بھھنے گئے تھے۔ اس کے متوازی حکمران طبقے نے طباعت کواپنی حکمت علمی کے نفاذ اور اس کی کامیابی کے لیے بطور وسیلہ وہتھیارا اختیار کن قرین مصلحت سمجھا۔ ترکی میں اولا سلطان مراد سوم (۱۳۲۱ء - ۱۵۹۵ء) نے اکتوبر ۱۵۸۸ء میں یورپی تاجروں کوعربی رہم الخط میں مطبوعہ کتابوں کو ترکی میں درآ مدکرنے کی اجازت دے دی اور سلطان احمد سوم (۱۳۲۳ء - ۱۳۷۱ء) نے اس اقدام سے آگے بڑو ہر کر ۱۲۷۷ء میں اپنی قلم رو میں مطابع کے قیام کی اجازت بھی دے دی، لین اس اقدام سے آگے بڑو ہر کر ۱۲۷۷ء میں اپنی قلم رو میں مطابع کے قیام کی اجازت بھی دے دی، لین سے اجازت صرف غیر ند بھی کتابوں تک محدود تھی۔ اس اجازت سے فائدہ اٹھا کر ابراہیم متفرقہ (۱۲۷۰ء - ۱۲۷ء) علی دیا ہو جود (۱۲۷ء - ۱۲۷ء) کی اشاعت کے باوجود میں دنیا سے اسلام کا پہلامطیخ قائم کیا ۔ یہاں سے محض تاریخی اور سائنسی کتابوں کی اشاعت کے باوجود علی دنیا ہو کہ دیا ہو کہ بند ہوگیا۔ "

ر کی میں طباعت کا عمل، محدود اور مختفر مدت تک رہنے کے باوجود، دنیا ہے اسلام کے لیے مؤر اور محرک قابت ہوا۔ یورپ سے عربی مطبوعات کی درآ مد کے ساتھ ساتھ لبنان میں ۱۲۳۷ء میں عربی میں طباعت شروع ہوگئی ۱۳، لیکن یہاں سے شائع ہونے والی کتابیں عیسائیت اور اس کی تبلیغ کے لیے مخصوص تحییں اور یہ محدود تعداد میں شائع ہوئیں۔ ۱۳ اس وقت عالات ایسے سے کہ عرب دنیا نے یورپی افکار سے الرات قبول کرنے شروع کردیے ہے۔ یہی الرات سے جفوں نے اس وقت کی یورپی افکار سے الرات قبول کرنے شروع کردیے ہے۔ یہی الرات سے جفوں نے اس وقت کی ونیاے اسلام میں رک کی اور مصر کو سب سے پہلے متاثر کیا۔ مصر میں ، خلفاے عباسیہ کے وارالتر جمہ کی روایت کا ایک اگل اور مؤر اقدام طباعت کے شروع ہونے برجم علی پاشا (۱۸۵۱ء۔ ۱۸۳۹ء) کے دور محکم انی میں نظر آ تا ہے، جب حکومت کی سربہتی میں قائم وارالتر جمہ نے مغربی تصانیف کے رجم کی سربہتی میں شائع ہوئیں۔ ۱۳ سے کرانے شروع کے اور ۱۸۲۲ء اور ۱۸۲۲ء کے عرصے میں ساتھ یہا نصف رکی زبان میں شخیں۔ اگر چہ عربی زبان کے مرکز قاہرہ میں شائع ہوئیں، لیکن ان میں سے تقریباً نصف رکی زبان میں شخیں۔ اگر چہ عربی زبان کے مرکز قاہرہ میں شائع ہوئیں، لیکن ان میں سے تقریباً نصف رکی زبان میں شخیں۔ عکومت کی سربرسی میں مربرسی میں سے تقریباً نصف رکی زبان میں شخیں۔ اگومت کی سربرسی میں شائع ہوئیں، لیکن ان میں سے تقریباً نصف رکی زبان میں شخیں۔ اگر ورباتھ کے اور ۲۸ اور ان میں شائع ہوئیں، لیکن ان میں سے تقریباً نصف رکی زبان میں شخیں۔ اسے تقریباً نصف رکی زبان میں شخیا

ایران میں بھی طباعت حکمرال طبقے کی توجہ کے باعث شروع ہوئی اوراس کا آغاز ،مصر سے تيجه بهلي، ١٨١٦ء مين عباس مرزا، نائب السلطنت ( ١٨٨٥ء - ١٨٣٣ء ) في تبريز مين ايك مطبع قائم کرکے کیا۔ القریب قریب اسی وقت عبدالوہاب معتمد الدوله (متوفی ۱۸۱۷ء) نے تہران میں ایک مطبع قائم کیا۔ "اید مطابع تحمران طبقے کی طباعت میں اس دلچیبی کے مظہر ہیں، جس کا آغاز کی سال قبل ۸۵ اء میں اس وقت دیکھا جاسکتا ہے ، جب عباس مرزا نے جعفر شیرازی کو ماسکو اوراسد آغا تبریزی ( جس کے والد اور بھائی کا ایک مطبع ، ایک روایت کے مطابق ، پہلے ہی تبریز میں قائم تھا ) کے بیان کے مطابق ، مرزا صالح شیرازی (متوفی ۱۸۳۹ء)، وزیر تهران نے فارس کے ایک باشندے مرزا اسد الله كوبينث پيٹرس برگ بھيجا تھا تا كہ وہ سكّى طباعت كا فن سكھ سكے۔ ١٩ مرزا اسدالله كى واپسى ير تبريز میں پہلا سکی مطبع قائم ہوا، جو بانچ سال کے بعد تہران منقل کردیا گیا۔ ١٨٢٧ء میں زین العابدین تبریزی کے زیر اہتمام بھی تبریز میں ایک مطبع کے قیام کا پتا چلتا ہے۔ '' کچھ ہی عرصے میں ایران کے دیگرشرول میں بھی مطالع قائم ہونے لگے۔" محض تبریز میں، جواس وقت ایران کا سب سے برا شر -ع عنا، ۱۸۳۷ء میں تم از تم ۱۱مطالع کام کررہے تھے۔"

# جوبي الشيا على ابتدائي طباعتي سركرميان فارى طباعت كا آعاز

ترکی،مصر اور ایران کے مقابلے میں جنوبی ایشا ۲۳ میں صورت حال مختلف تھی ۔ یہاں کے مسلمانوں کا روبہ بھی دنیا ہے اسلام کے دیگرمسلمانوں سے مختلف نہ تھا، کیکن وہ اس کی افا دیت کے منکر ند تھے۔ چنال چہ مغل حکمرانوں میں سے جہاتگیر (۱۶۰۵ء۔ ۱۶۲۷ء) کو جب جیسوٹ (Jesuits)مبلغین نے عربی میں اٹلی میں طبع شدہ انجیل کا ایک نسخہ دکھایا ، تو جہا تگیر نے ان سے نستعلیق میں ٹائپ ڈھالنے کے امکانات پر گفتگو کی تھی۔ ۲۳ کیکن دوسری جانب شاہجہال (۱۶۲۸ء ۔ ۱۶۵۷ء) کے ایک وزیر سعداللہ فال (متوفى ١٦٤١ء) كو ١٦٥١ء مين جب ايك مطبوعة عربي كتاب بطور تخفه پيش كي من و اس نے اسے لینے سے انکار کردیا ۔ ۲۵ یمی رویہ رہا کہ طباعت کے مروج ہوجانے پر بھی ، دوتین دہائیوں تک، ستعلیق یا ننخ کے شیدائیوں میں طباعت کوخود اختیار کرنے کا احساس عام نہ ہوسکا۔ چناں چہ انیسویں صدی کے اوائل تک، ایک دومستثنیات سے قطع نظر ، جنوبی ایشیا میں جوبھی طباعتی سرگرمیاں دیکھنے میں آتی ہیں،

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

وہ سب غیر ملکی افراد ، تبلیغی ا داروں یا ایسٹ اعثریا سمپنی کے عمال کی کوششوں کے باوصف تغییں اور اگر چہ مقامی افراد کی کوششوں کے نتیج میں اسلامی ورثے کی حامل زبانوں :عربی ، فارسی اور اردو میں طباعت اٹھارویں صدی کی تیسری دہائی میں عام ہوسکی، لیکن یہاں اس کا آغاز سوامویں صدی کے وسط (۱۵۵۱ء) سے جو چکا تھا۔۲۶ اس وقت تک ان زبانول میں طباعت کے نمونے ان کتابول تک محدود تے ،جو بورپ کے مختلف مقامات پر شائع ہوتی رہیں سے اور سے مقامی زبانوں کی ان مطبوعات میں جزوی عبارتول يا الفاظ كي شموليت تك مخصوص سق ، جو يهال ك مختلف مقامات برقائم جونے والے مطابع میں شائع ہوئیں۔ ۸ کین ہر طانبہ کے زیرافتدا رعلاقوں میں طباعت کے آغاز و فروغ کی رفتارست ربی \_ یہاں اولین مطبع الا ۱۷ء میں بایٹری جری میں فرانسیسیوں کی شکست کے نتیج میں مال غنیمت کے طور پر انگریزوں کے ہاتھ لگا۔ یہ مطبع مدراس میں ایسٹ انٹریا سمپنی کے سرکاری احکام اورجنتزیوں کی طباعت میں کام آنے لگا۔ ۲۹ مگر فاری میں طباعت کانتلسل اور مستقل یا تکمل کتابوں کی اشاعت اس وقت ممكن ہوسكى، جب مطابع كلكته ميں قائم ہوئے اور ان مطابع نے اپنی اپنی ضرورتوں اور مصلحتوں کے تحت فاری (اورار دو) میں طباعت کا خاص فنی اہتمام کیا۔"

جنوبی ایشیا میں طباعت کو اس وقت تک سرکاری سر رستی حاصل نہیں تھی۔ یہاں مطابع کے قیام کی دوسوسے زائد سالوں برمشمل تاریخ میں جو بھی طباعتی سرگرمیاں سامنے آئیں، وہ زیادہ تر عیسائی تبلیغی جماعتوں کے اپنے مقاصد کی تھیل کے لیے قائم کردہ مطابع کے باعث تھیں یا چند تا جراند مطابع بھی وقنا فو قنا اس ضمن میں سرگرم رہے۔ پھرا یسے جو مطابع قائم تھے وہ صرف ان عیسائی انجمنوں کے قائم کردہ اوارول یا ان کی آبا دیوں میں کام کررے سے اوران کی مطبوعات کے موضوعات بھی ان کے مقاصد بی کی تکیل کے لیے مخصوص تھے محض چند مطبوعات ایسی تھیں ، جن پر تبلیغی یا ندہبی کا اطلاق نہیں ہوتا۔ یہ طب یا پھر جغرافیہ وتا ریخ سے تعلق رکھتی تھیں اور بالعموم متعلقہ ا دارے یا طابع کے اپنے ملک کی زبان میں چھانی جاتیں۔ان مطابع نے اگر چہ مقامی زبانوں میں بھی کتابیں اور جنتریاں وغیرہ حِها بِي شروع كردي تهيس ممر نشخ ما نستعليق مين طباعت كالشلسل نو دراصل اس وقت قائم جوا جب مطابع کلکتہ میں قائم ہوئے ، جومغرب کی ایک مشحکم اور ترقی یافتہ طاقت برطانیہ کے زیر تنگیں آچکا تھا اور جنوبی

ایٹیا میں اٹھارویں صدی کے نصف آخر میں اس کا ایک ایسا مرکز بن گیا تھا، جہاں یور پی افکار اور تا زہ ایجا دات سے بربیت یا فتہ افراد، علما اور مدیرین کی ایک خاصی تعداد اس وقت جمع ہوگئی تھی اور ان میں سے چند افراد کی ذاتی دلچینی اور کوششوں سے یہاں مقامی زبانوں کے رہم الخط میں متحرک حرفی طباعت کی ممکنہ سہولتوں سے آ داستہ مطالع نے کام شروع کردیا تھا۔ اس وقت ان کوششوں اور مطالع کے قیام کو سرکاری سر بری عاصل نہتی ۔ نہائی ابتدائی مرحلے میں عیسائی تبلیغی انجمنوں کی یہاں اپنی طویل طباعتی سرگاری سر بری عاصل نہتی ۔ نہائی ابتدائی مرحلے میں عیسائی تبلیغی انجمنوں کی بہاں اپنی طویل طباعتی سرگرمیوں کی روایت یا تجربہ بی اس وقت روب عمل آیا۔ کلکتہ میں مطالع کی ابتدائی دو دہائیوں کی سرگرمیوں کے بعد کہیں عیسائی تبلیغی انجمنوں کو اس جانب آنے کا موقع ملا یا اجازت حاصل ہوئی۔ " مرگرمیوں کے بعد کہیں عیسائی تبلیغی انجمنوں کو اس جانب آنے کا موقع ملا یا اجازت حاصل ہوئی۔ " اس وقت تک یہاں مطابع کا قیام اور ان میں طباعت کا اجتمام اور بھر مقامی زبانوں میں طباعت کے تجربی کا سارا دارو مدار انفرادی دلچینیوں تک محدود رہا۔

یہ وہ زمانہ ہے جب ہر طانوی اقتدار کو بنگال میں یہاں کے آزاد و خود مختار تحرال سراج الدولہ

الدیاء کا موقع مل گیا تھا، جو بعد میں سارے جنو بی ایٹیا کواس کے زیر اقتدار لانے کا سبب بن گیا۔ اب اس کے سامنے ایک وسیع تر علاقہ تھا جس پر استحکام حاصل کرنے اور اپنا اقتدار برقرار رکھنے کے لیے اسے جن ذرائع کو اختیار کن اور جن نئی اور بی ایجادات سے معاونت حاصل کنا تھا، ان میں،

کے لیے اسے جن ذرائع کو اختیار کن اور جن نئی اور پی ایجادات سے معاونت حاصل کنا تھا، ان میں،

اس وقت ، اسلحہ اور ہتھیا رول کے بعد، درائس مطبع بی نے اس کے عزائم کی راہ ہموار کی ۔ حال آئکہ
ایسٹ انڈیا کمپنی اور اس کے حکمت سازوں کو اس مرحلے پر ندا پنے محکوم باشندوں کو مطبع کے فوائد سے ہمکنار کرنے کا خیال آیا تھا، نہ وہ اپنے ہم نسل افراد کو یہاں خود پر تقید کا کوئی ذریعہ فراہم کرنے کے حکمت کے خوائد سے ہمکنار کرنے کا خیال آیا تھا، نہ وہ اپنے ہم نسل افراد کو یہاں خود پر تقید کا کوئی ذریعہ فراہم کرنے کے حمد حمد ودرکھنے کے حق میں بھی تھا۔ کہ طانع کی نظر سے نہیں دیکھتی تھی اور اسے خود وکومت برطانیہ ، برطانیہ میں مطابع کو بہند بیرگی کی نظر سے نہیں دیکھتی تھی اور اسے خود وکومت برطانیہ ، برطانیہ من مطابع کو بہند بیرگی کی نظر سے نہیں دیکھتی تھی کہ درائی کی مطابع کو تیا میں کھی تعلی ہی کہ دور کھتے کے حق میں کے اپنا مطبع تائم کرکیں یا کسی مطبع تائم کیا نہ اپنے عمال کو اجازت دی کہ وہ کہنی کی مطابع سے لیتے رہ ہوئی ملکیوں میں مطابع سے لیتے رہ، جو نجی ملکیوں میں اپنی انتظامی ضرورتوں کے باوجود طباعت کا کام وہ ان مطابع سے لیتے رہ، جو نجی ملکیوں میں اپنی انتظامی ضرورتوں کے باوجود طباعت کا کام وہ ان مطابع سے لیتے رہ، جو نجی ملکیوں میں اپنی انتظامی ضرورتوں کے باوجود طباعت کا کام وہ ان مطابع سے لیتے رہ، جو نجی ملکیوں میں اپنی انتظامی ضرورتوں کے باوجود طباعت کا کام وہ ان مطابع سے لیتے رہ، جو نجی ملکیوں میں اپنی انتظامی ضرورتوں کے باوجود طباعت کا کام وہ ان مطابع سے لیتے رہ، جو نجی ملکیوں میں

سے ۔ اس یہ تو بگال میں قدم جمانے کے بعد جلد ہی ایسٹ انڈیا کمپنی کو وارن بیسٹنگر (Hastings نائد بھی انداز کی اسٹ انداز کی اسٹ انداز کی اسٹ نائد ہیں ہے اپنے زماند (Hastings نظامت بنگال (۱۷۲۱ء ۔ ۱۷۸۵ء) میں جہاں اس وقت موجود لائق مستشرقین کی علمی و تالیفی مرگرمیوں کی حوصلہ افرائی کی ، وہیں ۱۸۱۱ء میں '' مدرسہ ء عالیہ کلکتہ'' کے قیام میں معاونت اور ۱۸۸۷ء میں '' ایشیا تک سوسائی بنگال '' کے قیام کی راہ ہموار کی۔ '' اس کی ایسی ہی حوصلہ افزائیوں کے باومف نہ صرف مشرقی علوم کی تحقیقات کو تحریک ملی بلکہ یہ تحقیقات طباعت واشاعت کے دائر نے میں بورن موال ہوئیں ۔ بھی واضل ہوئیں ۔ بھر بھر بھر کی زماند تھا جب کلکتہ اپنے وقت کے سب سے بڑے مستشرق ولیم جوز کو تا کہ موسائی کی سوسائی کے قیام کی رائد کی ایس کی کوشش سے ایشیا تک سوسائی کے قیام کے متیجہ میں مستشرقین کی بڑی آمادگاہ اور الاس کی کوشش سے ایشیا تک سوسائی کے قیام کے متیجہ میں مستشرقین کی بڑی آمادگاہ اور قواعد و فرہنگ نوایسی پر بھی خاص توجہ دی۔ ''

ان تمام یورپی اقوام کے لیے ، جوکسی بھی مقصد کی بخیل کے لیے جنوبی ایٹیا آتے رہے، فاری زبان کا سیکھنا ناگزیر رہا۔ انھیں یہاں فاری کی حیثیت کا خوب اندازہ اور تجربہ ہوتا رہا۔ اعلی مرکاری حمال اور حکام سے کامیاب ابلاغ کے لیے بدایک مؤر وسیلہ تھی۔ ایخ مقصد میں کامیابی کے لیے اس زبان کو صرف اوا مطلب کے لیے اختیار کرنا ہی ان کے لیے ضروری نہیں تھا، بلکہ اس میں اتنی مہارت بھی ان کے لیے ضروری تھی کہ اعلی سطحی قانونی معاملات اور سرکاری و سفارتی مراسلت کے لیے بھی وہ اسے استعال کر سیس ۔ اس ضروری خوبی کے تعقیق و تصنیفی ذوق کی آبیاری بھی کی۔ قواعد اور لفات کے ساتھ ساتھ تاریخی وادبی متون کے تراجم ان کے ای ذوق کی آبیاری جھی کی۔ قواعد اور لفات کے ساتھ ساتھ تاریخی وادبی مصالح کے تحت ان میں اس زبان سے ضروری واقعیت حاصل کرنے کا احساس مزید ہوچھ گیا تھا۔ کیوں کہ وہ سارے سرکاری معاملات میں مقامی افراد سے مدد نبیل لے سکتے تھے اور نہ ہی ان پر اعتماد کر سکتے تھے۔ یہی ضرورت نے انھیں مستشرقین سے فاری کی متعدد قواعد و لفات مرتب کروا کیں اور الیم ہی وسیح تر ضرورت نے انھیں مستشرقین سے فاری کی متعدد قواعد و لفات مرتب کروا کیں اور الیم ہی وسیح تر ضرورت نے انھیں مستشرقین سے فاری کی متعدد قواعد و لفات مرتب کروا کیں اور الیم ہی وسیح تر ضرورت نے انھیں متائم کیا گیا۔ ۳ اگر اس کالح کا قیام خود کو

استعال کیا گیا تھا۔"

وستیاب مطبوعات میں، جو اوّ لین مکمل فارس کتاب دستیاب ہے، وہ ہر کرن ملتانی 🐃 ی تصنیف انتساے ہے و کرد ہے ، جو جارس لکنس ہی کے اہتمام سے کلکتہ سے ۱۷۸اء میں شائع ہوئی۔ اس سے قبل کلکتہ یا اس کے نواح سے جو متعدد کتابیں فاری یانتھلیق عبارتوں کے ساتھ شائع ہوتی رہیں، ان کی نوعیت مختلف تھی اس قتم کی طباعت زیادہ تر ان ضوابط کے تر اجم بر مشتمل تھی، جو ایسٹ اعدیا سمینی وقا فوقا اینے زیر انظام علاقوں کے لیے انگریزی زبان میںجاری کرتی تھی، لیکن بالعموم ان کا فارس ترجمه بھی ساتھ ہی یا علا عدہ شائع ہوتا تھا۔ 2 بعد میں یہ روایت زیادہ مستقل ہوگئے۔ ۸ ضوابط کے علاوہ قواعد زبان اور فرہنگوں کی شم کی تا لیفات میں بھی نستعلیق الفاظ یا عبارتوں کی شموليت عام جو كن تقى -اس وقت تك جومطبوعات شائع جوتى ربي، ان مين بالعموم جنتريال، فهرسين، سرکاری احکامات بشمول قوانین ، نقشے ، لغات وفر پھ ، زبانوں کے قواعد ، ادبی تراجم ، سفر نامے ، تاریخ، سواخی ، ریاضی ،علم الا دوریه، جغرافیه وغیره سے متعلق کتابیں شامل تھیں ۔اندشہ اے ہے و کے دن و کنس کے تیار کردہ ٹائپ کا مبسوط نمونہ تھی، جس کے انگریز مترجم و مرتب فرانس بالفور (Francis Balfour) نے ولکنس کی کوششوں کوسرائے ہوئے کہا تھا کہاب بندوستان میں فاری طباعت کو بنیا دی وسلم میسر آگیا ہے ۔ " کلنس کی کوششوں کی کامیابی نے اب خود ایسٹ انٹریا سمینی کو بالآخر اپنی آئے ون کی تم از تم انتظامی ضرورتوں کی تھیل کے لیے ایک سرکاری مطبع کے قیام کی ضرورت کا احساس ولادیا، جس کی تجویز خود ولکنس نے ممینی کو پیش کی تھی اور وارن بیسٹنگرنے، جو خود کسی مطبع کے قیام کے حق میں تھا، اینے اختیا رات کے تحت ایک مطبع کے قیام کے لیے کمپنی کے اکار سے ولکنس کی تجویز کی یر زور سفارش کی ۵۰، چنال چه ممینی نے یہ تجویز منظور کرلی اور کلکته میں سرکا ری سریرسی کے تحت ایک مکمل سرکاری مطبع کا قیام عمل میں آ گیا۔''۵

ولکنس تو اپنی خرابی صحت کی دیہ سے ۱۸۷۱ء میں دالیس انگلتان چلا گیا ۵۲ ایکن جانے سے قبل اس نے سنتعلیق ٹائپ سازی کا ہنر مقامی افراد کو سکھا دیا تھا۔اس کے معاصر فرانسس گلیڈون کی کوششیں بھی فارسی طباعت کے فروغ میں معاون ٹابت ہوئیں، جس نے متعددتا لیفات کے علاوہ، جن

مقامی زبانوں کے ہتھیار سے سلح کرنے کے لیے عمل میں لایا گیا تھا، تو قبل ازیں وہ '' مدرستہ عالیہ'' ( کلکته) قائم کر کے مسلمانوں کے شرق اور مافذ العمل قوانین کے مطالعہ کی جانب قدم اٹھا چکے تھے۔ یہ دونوں ادارے ان کے لیے گونا گول فوائد کا باعث بے ۔ رائج الوقت قوانین سے ان کی واقفیت انتہائی ضروری تھی ۔اسلامی قوانین کے مجموعے '' ہدایہ '' (عربی )،مولفہ بربان الدین علی کے فارسی ترجمہ از غلام کی کے ۱۷۷۸ء میں انگریزی ترجمہ از چاراس جملتن (Charles Hamilton) جے تراجم کی تحریک و سربرسی ان کی ای ضرورت کا مظهر تھی۔ ۳۹ اسی اہمیت کے پیش نظر وارن بیسنگر نے، جو بندوستان آنے سے قبل او کسفر ڈ لینیورٹی میں فارسی زبان کے حق میں تحریک چلا چکا تھا میں ، اور فورٹ ولیم کالج کے قیام کے وقت اگر چہ ہندوستان میں نہیں تھا، لیکن اس کالج کے نصاب میں فاری اور عربی کو ترجیح اور ضروری اہمیت دینے کے زبردست حق میں تھا۔ " فاری کی اسی حیثیت اور اہمیت نے السانیات کا ذوق رکھنے والوں سے نہ صرف قواعد اور فرہنگیں مرتب کروائیں بلکہ بردھتی ہوئی ضروراتوں نے طباعت کے ذرائع اختیار کرنے پر بھی انھیں راغب کیا۔ چنال چہ جنوبی ایشیا میں فاری طباعت کی مذكوره ابتدائي مثالول سے قطع نظر ، اس كا اولين با قاعده اجتمام ايك لائق مستشرق عارس وكنس (Charles Wilkins، ۱۷۵۰، Charles کا اس شعوری کوشش میں دیکھا جا سکتا ہے جو اس نے ستعلیق حروف کو بلاک کی شکل میں ڈھالنے کے لیے انجام دیں اور اس مرحلے پر خاصی کامیا بی حاصل ک۔ وہ ایک لائق مستشرق کے ساتھ ساتھ بنگالی طباعت کے بانی کی شہرت بھی رکھتا ہے۔طباعتی امور كا وه نه صرف ايك هنر مند تها، بلكه مطبع كا منتظم ، خطاط ، نقاش ، كنده كاراور حروف مرّاش بهي تها\_ ۸۷۷ء کے آخر میں وہ نستعلیق حروف کی ڈھلائی میں کامیاب ہوچکا تھا۔ اس سال اس کے ایک متشرق دوست یعصیل برای باهید (Nathaniel Brassy Halhed، ۱۵۷۱ه - ۱۸۳۰) کی مرتبه: A Grammar of the Bengali Language میں، جوای کے اہتمام سے کلکتہ میں چھپی کھی، اس کے تیار کردہ نستعلیق ٹائپ کا ایک ابتدائی نمونہ دیکھا جاسکتا ہے میں، یا اس سے اگلاقدم فرانس گلیڈون (Francis Gladwin، ۱۷۴۰ء -۱۸۱۳ء) کی ترتیب دی ہوئی انگریزی فاری فرہنگ تھی، جو مالدا سے ۱۷۸۰ء میں ای کے اجتمام سے شائع ہوئی۔اس میں اس کے تیار کردہ خوبصورت ستعلق کا

کا تعلق قواعد اور فر ہنگ سے تھا اللہ اپنے مرتبہ مجلّے The Asiatic Miscellany یا جواہر التالیت فی نوادر النصانیف می کو درمیان منظر عام پر فیل نوادر النصانیف می کو درمیان منظر عام پر آئے، فاری اور عربی و اُردو کی او بی تخلیقات کے متن اصل اور انگرین کی ترجے کے ساتھ شائع کیے اور اوبی طباعت کے آغاز کا سجرا اپنے سر باندھا۔ می

ولکنس اورگلیڈون کی کوشٹوں کے زیر اثر گلتہ میں فاری طباعت کا سلسلہ جاری رہا اور سرکاری اور علمی و تعلیمی ضرورتیں پوری ہوتی رہیں <sup>۲۵</sup>، تا آل کہ کلکتہ میں ۱۸۰۰ء میں ''خورٹ ولیم کالج'' قائم ہوا ، جس میں نصابی اور تعلیمی ضرورتوں کی شکیل کے لیے '' ہندوستانی پرلیں' کے نام سے ۱۸۰۲ء میں کالج کے ایک مستقل مطبع کا قیام ناگزیر ہوگیا۔ ۲۵ اس پرلیں نے مقامی زبانوں بالخصوص اردوکی ادبی طباعت اور نصابی ضرورتوں کی شکیل اور فروغ میں زبروست حصہ لیا۔ اس پرلیں کے قیام کے باوجود فورٹ ولیم کالج کے شعبہ عربی و فاری کے ایک استاد میتھیو لیسڈون ( Matthew کے باوجود فورٹ ولیم کالج کے شعبہ عربی و فاری کے ایک استاد میتھیو لیسڈون ( کسامنے کے باوجود فورٹ ولیم کالج کے شعبہ عربی فروغ کے لیے ۲۰ سمبر ۱۵۰۵ء کوکالج کوئس کے سامنے ایک مخصوص فاری مطبع کے قیام کی جویز بیش کی ، جس کے لیے اس کا خیال تھا کہ کلکتھ کے بہترین خطاط شیخ کلب علی کا تقر رکیا جائے اورائیمی کتابیں شائع کی جائیں، جو مقبولی عام ہوں۔ ۱۳ کیکن شاید یہ تجویز شرخ کلب علی کا تقر رکیا جائے اورائیمی کتابیں شائع کی جائیں، جو مقبولی عام ہوں۔ ۱۳ کی طباعت کے مقاصد کی فروغ میں نیایاں سرگرمی دکھائی ، لیکن ان کی توجہ مقامی زبانوں پر مرکوز رہی، فاری ان کے مقاصد کے طبر عمن نہائی تھی۔ ۱۹

فاری اور دیگر مقامی زبانوں میں طباعت کی سرگرمیاں اس دور میں ایک دوستشیات سے قطع نظر ، تمام تر غیر ملکی افراد اداروں اور تبلیغی جماعتوں کی توجہ اور اینے اپنے مفادات کے باعث جاری رجیں ۔ انیسویں صدی کی دوسری دہائی میں کہیں مقامی افراد نے ذاتی مطابع کے قیام اور طباعت میں دل چھپی لینی شروع کی ۔ اس وقت تک طباعت شہروں سے نکل کرضلعی قصبات تک کھٹل گئی تھی۔ مرکاری پابندیوں اور کاغذ کی کمی کے باوجود بیاس قدر عام ہوگئی تھی کہ ۱۸۵۱ء سے ۱۸۳۲ء کے عرصے میں مطبوعات کے شخوں کی تعداد دولا کھ بارہ بزار کے لگ بھگ تھی ۔ "

اولین ہندوستانیوں میں، جنوں نے ذاتی مطابع قائم کیے، ایک "مطبع شکر اللہ" کا نام ملتا ہے، جس کے نام سے پتا چاتا ہے کہ اسے غالباً کی مسلمان نے قائم کیا تھا۔ " لیکن ابتدائی عہد میں ہندوستانیوں کے قائم کردہ جن مطابع نے فاری طباعت کوفروغ دیا، ان میں لکھنو کا "مطبع سلطانی" تھا، جسے اودھ کے حکران غازی الدین حیرر (۱۸۱۲ء میں ۱۸۳۲ء ) نے ۱۲۳۳ ھر ۱۸۱۸ء میں قائم کیا تھا۔ " جسے اودھ کے حکران غازی الدین حیرر (۱۸۱۲ء میں شاگر د جون گلکرسٹ کا تعاون حاصل ہوا۔ " ایک اسے قائم کرنے میں اضیں ایک پور پی شخص ارسل، شاگر د جون گلکرسٹ کا تعاون حاصل ہوا۔ " ایک رواہت کے مطابق بیر طبع گلکتہ میں شخ احمد عرب" (متو فی ۱۸۳۰ء) کی ملکیت میں تھا، جوشاہ اودھ کی خواہش پر گلکتہ سے لکھنو منتقل کیا گیا ۔ " اس مطبع میں نائب رائج تھا۔ " اس وقت کے اکا ہر علا شخ احمد عرب ، مولوی اوحد الدین بگرای کا اور قاضی محمد صادق اختر ۱۳ خطیر مشاہر سے پر تھنیف و تا لیف کے عرب ، مولوی اوحد الدین بگرای کا اور قاضی محمد صادق اختر ۱ خطیر مشاہر سے پر تھنیف و تا لیف کے کام پر مامور کے گئے ۔ یہاں سے ۱۸۱۹ء میں اولین کتاب عربی میں مناقب حیدریہ مصنفہ شخ احمد عیدریہ کہ زاد المعاد انک ہوئی " ، اور فاری میں مصادف حیدریہ کہ زاد المعاد انک ہوئی " ، اور فاری میں مصادف حیدریہ کی نائیں ، چناں چہ بی شائی مطبع ترتی نہ دکی گئیں، چناں چہ بی شائی مطبع ترتی نہ دریاں

اس وقت تک طباعت کے لیے ٹائپ کی کلیدوں کا استعال کیا جاتا تھا، جو دھاتوں کی مدوسے بنائی جاتی تھیں۔ لیکن ستعلی یا لئے حروف کو دھاتوں کی کلیدوں میں اس طرح ڈھالنا کہ ان رہم الخطوں کے حروف لفظ میں مناسب طور پر با ہم جڑ سکیں، بھی آ سان ندر ہااور ساتھ ہی حرفی جوڑوں کے درمیان رہنے والے فاصلوں کی حجہ سے لفظ کا صوری حسن اس عمل میں اس طرح متاثر ہوتا کہ روایتی خوش خطی اور خطاطی کی عادی قوم کے لیے یہ اس صورت میں بھی کا دا اور قابل قبول ندرہا۔ خصوصاً نستعلیق میں حرف کو جوڑنے کا عمل زیادہ مشکل تھااور بھی بے عیب ندرہ سکا۔ اس لیے نستعلیق کے عادی افراد ستعلیق ٹائپ سے بھی مطمئن ند ہوئے اور ان کارویہ لئے کے ساتھ بھی بالعوم میں رہا۔ سکی مطابع کے قیام سے پہلے اسے اختیار کیا گیا تو اسے حتی الاسکان قیام سے پہلے اسے اختیار کرنا بہر حال ایک مجوری تھی، جناں چہ اسے اختیار کیا گیا تو اسے حتی الاسکان مطابع کے تیار کردہ یا اختیار کردہ ٹائپ میں تو گاور فرق بھی روا رہا۔ قار کین کے ذوق کو پیش نظر رکھتے مطابع کے تیار کردہ یا اختیار کردہ ٹائپ میں تو گاور فرق بھی روا رہا۔ قار کین کے ذوق کو پیش نظر رکھتے

ہوئے ستعلیق کے ساتھ ساتھ سنتے بھی اختیار کیا گیا اور کہیں کہیں ان دونوں کو باہم اس طرح ملانے ک
کوشش بھی کی گئی کہ اس طرح بننے والا ٹائپ ستعلیق اور شنج کی درمیانی شکل میں ڈھل گیا، چناں چہ
انیسویں صدی کے نصف اوّل میں کچھ اخبارات اور کتابوں میں بید ملا جلا رہم الخط بھی ملتاہے۔اگر چہ
ٹائپ سے طباعت میں ستعلیق پر اٹھار کومستقل طور پر بھی گوادا نہ کیا گیا، لیکن پھر بھی طباعت میں
ستعلیق ہی زیادہ مروج رہا۔ بیاتو اب حالیہ چند برسول سے کمپیوٹر کے ذریعے کتابت کے تجربوں اور ان
کی کامیابیول نے ان عیوب کو دور کردیا ہے، جوقبل ازیں ستعلیق ٹائپ میں روا رئیں ہے، اس لیے اب
خصوصاً جنوبی ایشا اور اردوکی حد تک ستعلیق خط طباعت میں نہ صرف مروج ہوگیا ہے بلکہ مقبول عام بھی

# سُلَّى طباعت كا آغاز اور فارى طباعت كالمروعُ:

جنوبی ایشیا میں فاری طباعت کے آغاز کا دور متحرک کلیدی ٹائپ کے رواج کا دور تھا۔ چوبی بلاکوں کے ذریعے طباعت کا ممل ، جو چین میں دو صدیوں سے رائج تھا، کہیں اٹھارویں صدی کے آغاز میں لاوپ سے ہوتا ہوا جنوبی ایشیا بیٹی سکا ہے۔ چوں کہ طباعت کے آغاز میں خود طباعت مسلانوں کے لیے کوئی کشش نہ رکھتی تھی، اس لیے ہنر سازی اور کپڑوں پر نقش ونگار کے لیے چوبی بلاکوں کے استعال کے اپنے روزمرہ کے ممل کے باوجود وہ اس جانب فوری متوجہ نہ ہوئے۔ یہ توجوبی ایشیا میں ہرطانوی استعال کے اپنے روزمرہ کے ممل کے باوجود وہ اس جانب فوری متوجہ نہ ہوئے۔ یہ توجوبی ایشیا میں ہرطانوی استعار کے مقامل کی چوبو مدافعت کے احساس اور پھر مغرب کی لائی ہوئی مفید ایجادات کے فوائد تھے ، جن سے ان کے مقامل کی دوبری ہوئی قوم (ہندو)، جس سے ہرطانوی عہد کے ہر دور میں ان کی مسابقت رہی، پوری طرح استفادہ کررہی تھی ، وہ مقابلے کی دوڑ میں اس سے کی میدان میں پیچے رہ کر مطمئن نہ ہو گئے ہے۔ چنال چیٹی مطابع کے رواج نے آئیں اس جانب آنے پر آمادہ کرلیا اور جب مطمئن نہ ہو گئے آمادہ ہوئے تو پھرکوئی تذبذ ہا اور رکاوٹ باتی نہ رہ گئے۔ گئی مطابع کے مروج ہوجانے ہو طباعتی سرگرمیوں کی ایک عام فضا سارے جنوبی ایشیا میں پھیل گئی اور چند سالوں کے عرصے میں چھوٹے جھوٹے گئی مطابع کا ایک جال تھا، جو اطراف ملک میں پھیل گئی اور چند سالوں کے عرصے میں چھوٹے چھوٹے چھوٹے چھوٹے چھوٹے چھوٹے جھوٹے جھوٹے کہ کھی مطابع کا ایک جال تھا، جو اطراف ملک میں پھیل گیا گیا۔ ک

سکی مطالع کے رائج ہونے سے طباعت آ سان اور کم خرچ تو ہو گئی لیکن اس میں قباحتیں بھی

تخیس اس کے مروبہ طریق کار کے تحت اس میں زیادہ تعداد میں بکسال معیار کی طباعت ممکن نہھی۔ زیادہ تعداد میں طباعت کے بعد بھر یاسل پر منقش حروف یا تو بھلنے لگتے یا ملکے پڑجاتے ،چنال چہان کی در تن یا تھیج طباعت کے سابقہ معیار تک نہ پہنچ پاتی ۔اس طرح معیاراور حسن برقرار نہ رہتا۔ایسے عیوب یا قباحتوں کے پیش نظر جب سیداحمد خال (۱۸۱۷ء-۱۸۹۸ء) نے اپنی تعلیمی تحریک کے ذیل میں اشاعت کا ایک ہمہ جہت منصوبہ بنایا توسکی طباعت کے بجائے پھرٹائپ کے ذریعے طباعت کواختیار كمنا مفيد خيال كيا-ان كے قائم كرده ادارے" سائٹى فك سوسائن" (على كرش) نے اپنے جرائد اور ستابیں ٹائپ میں شائع کرنا شروع کیں اور نستعلیق سے قطع نظر ، جو طباعت میں اپنے اصل حسن سے عاری ہوجاتا تھا، ننخ کو اپنایا ۔اس ادارے کی مطبوعات اپنے موضوع اور مقصد کے لحاظ سے خاطر خواہ توجه حاصل كرف مين كامياب ربين، چنال چه طباعت مين نسخ نائي كو بچه عرصه تك رواج حاصل جواء کین پھر بھی قبولیت عام حاصل نہ ہوئی۔جس کے نتیج میں اس تحریک کو، ایک دو دہائیوں کے بعد، اپنی مطبوعات کے لیے ننخ اور ٹائپ کے بجائے ستعلیق اور نگی طباعت بی سے رجوع کرنا پڑا۔بعد میں وقنافو قنا نائب میں طباعت کے تجربے ہوتے رہے اور نسخ اور نستعلیق دونوں کو اختیار کرنے کی کوششیں بھی جاری رہیں لیکن عاممہ خلائق نے نستعلیق اور سکی طباعت ہی کو پہندیدگی کی نظر سے دیکھا ہے۔ تاآل كمآ فسط طباعت نے كتابت اور طباعت كے معيار كومزيد جاذب نظر بناديا جس كى وجہ سے نائپ اور ننخ کی طباعت کی طرف توجه مزید تم ہوگئی اور نستعلیق مزید مقبول ہوگیا ۔^^

جنوبی ایشیا میں سکی مطبع کے قیام کا آغاز ۱۸۲۳ء کا واقعہ ہے 24، جب ایسٹ افٹریا کمپنی نے مدراس، بمبئی اور کلکتھ میں اوّلین سکی مطابع قائم کیے ^ ساس کے قیام میں یہ آسانی اور ہوات ہی تھی کہ محض تین سال کے عرصہ میں تجی اجتمام سے پہلا سکی مطبع الا ۱۸۲۱ء میں بمبئی میں ''مطبع فردونجی سہراب بی دستور'' قائم جوا۔ الا سکی مطبع سے جس اوّلین فاری کتاب کی اشاعت کا علم جوتا ہے وہ ملا فیروز ابن کاوس (۱۸۵۸ء۔ ۱۸۳۰ء) کی تصنیف رسال ہ سوسومہ بادلہ قویہ برعدم جواذ کبیمه در شسریعت زرتہ شہتیہ تھی، جو محمد ہا ممام اصفہانی کی تصنیف شواہد النفیمه کے جواب میں کسی گئی مسریعت زرتہ شہتیہ تھی، جو محمد ہا مامنہانی کی تصنیف شواہد النفیمه کے جواب میں کسی گئی میں ۔ یہ ۱۸۲۷ میں بمبئی کے مطبع '' بمبئی ساجاز' سے شائع ہوئی۔ ۱۸۳ سی سال سعدتی کی محملی سے مطبع کی مطبع '' بمبئی ساجاز' سے شائع ہوئی۔ ۱۸۳ سی سال سعدتی کی محملیت ان بھی

کلتہ سے تکی طباعت میں شائع ہوئی ۱۸۳ اور پھر ہوستاں بھی اگلے بری سینیں سے چھیی، ۱۸۳ کین تکی مطابع کے ذریعے فاری طباعت کو فروغ دراصل شائی ہند میں بالضوص کا نیور اور الکھنئو میں حاصل ہوا۔
کانیور میں ایک یور پی باشند ہے آرچ (Archer) کے قائم کردہ اوّلین سکی مطبع کے بارے میں ذکر عام کینیور میں ایک یور پی باشند ہے آرچ نے شاہ اورھ نصیر الدین حیرر (۱۸۲۷ء ۔ ۱۸۳۷ء) کی خواہش پر لکھنؤ منتقل کردیا ۱۸۹، جہال سے پہلی کتاب ہہ جت ہو صدیدہ فی شرح الفیہ ۱۸۳۱ء میں شائع ہوئی ۔ ۱۸۳ مطبع جو ''سلطان المطابح'' اور 'مطبع سلطانی'' دونوں ناموں سے معروف رباہ انتزاع سلطت اورھ (۱۸۵۱ء) کی سرکرم ربا ۔ پھر آخری معزول شاہ اورھ واحد علی شاہ (۱۸۵۷ء ۔ ۱۸۵۱ء) نے لکھنؤ سطنت سے بیا ہے بہ وفی اور کلکتہ شتقل کے بعد اسے شیا برج، کلکتہ میں دوبارہ جاری کیا ۔ ۱۸۵۵ء میں اس مطبع سے نائع ہونے والی کتاب دیا ص القلوب مصنفہ واحد علی شاہ غالباً آخری کتاب شی یا اس مطبع سلطانی'' کے قیام کے بعد لکھنؤ میں ''مطبع حاجی حرمین شریفین' (مطبع محمدی) نجی مطابع میں غالباً سب سیائے تائم ہوا تھا۔ اس کی پیروی میں ''مطبع مصطفائی'' قائم ہوا ۔ پھر اکھؤ اور نواج کا کھنؤ میں مطابع سلطانی'' کا تا کہ مواج کی کی مطابع میں نمایاں خدمات سے نہلے قائم ہوا تھا۔ اس کی پیروی میں ''مطبع مصطفائی'' قائم ہوا۔ پھر ککھؤ اور نواج کا کھوئو میں نمایاں خدمات کے قیام کا ایک سلماد تھا، جو جاری ہو گیا۔ ان مطابع نے قاری طباعت کے فروغ میں نمایاں خدمات

سکی طباعت کے اس آغاز کو ہندوستان میں طباعت کی تاریخ کے ایک نمایاں موڑ کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔ یہ آغاز اس کے جیز رفتا راور وسیع تر فروغ کے لیے ایک متحرک سبب ٹابت ہوا۔ چنال چسکی مطابع کے قیام نے ، جس میں سرمایہ ، ہنر کاری اورٹا ئپ کی نا گاری اب رکاوٹ ندرہ گئی ختی ، طباعت کو آسان ، ارزال ، جیزتر اور ساتھ ہی منافع بخش بھی بنادیا۔ یہ وہ زمانہ ہے جب قریب قریب ساما جنو بی ایشیا پر طانوی افتدار کے زیر تسلط آچکا تھا اور ملک و معاشرہ نے وسائل ، قدیم وجد یہ تصورات اور سابی و تعلیمی انقلابات کے دوراہ پر کھڑا تھا۔ پھے سابی عالات کا تقاضا تھا اور پھے تا رہ خو تریب کے اپنے اسباب سے کہ جن کے زیر اثر ہر طانوی افتدار کے خلاف سابی تم کو یکوں کا آغاز ہوا اور قوی اصلاح و بیداری کی تحریکیں شروع ہوئیں۔ ہر تحریک کا سب سے بڑا وسیلہ زبان ہوتی ہے اور اور قوی اصلاح و بیداری کی تحریکیں شروع ہوئیں۔ ہر تحریک کا سب سے بڑا وسیلہ زبان ہوتی ہا اور تھا۔ اس

صورت حال میں مسلمانوں نے ، جو طباعت سے بوجوہ اب تک گریزاں رہے تھے، سکی طباعت کو اپنے ليے مفيد اور سہولت آميز سمجھ كراہے اس حدتك اپنانے پر آمادہ ہو گئے كہایشیا بھر میں كوئی قوم، انيسويں صدی کے آخر تک ، ان کے مقابل نہ رہی، برطانوی منتظمین کے مطابق انیسویں صدی میں ندہی ستابوں کی تجارت بر مسلمان ہی حاوی سے - " اس کی تائید نامور مستشرق الویس اثیر مگر Aloys (۱۸۰۳، Sprenger ء ۱۸۵۳ء) کے اس بیان سے بھی ہوتی ہے کہ کھنو اور کانپورسے ۱۸۵۳ء تک سكى مطابع سے چھنے والى مطبوعات تعداد ميں تو تقريباً سات سوتھيں، ليكن انھول نے ندہبى تعليم يا فتہ طبقه میں وسعت بیدا کردی تھی۔ یہاں تک کہ خواتین تک بیر حلقہ وسیع ہوگیا تھا اورعام مسلمان جو صدیوں سے اپنے اصل منابع کو نہ دیکھ سکتے تھے، اب بنیا دی کتب ومتون ان تک پہنچ رہے تھے۔ وہ اس عرصے میں شائع ہونے والے قرآن اور حدیث کے متون دنیاے اسلام کے اوّلین مطبوعہ متون تھے۔ مسلمانوں میں ندمبی اصلاح اور قومی بیداری کی ہمہ جہت تحریکوں کا یہی زمانہ تھا۔ شاہ عبدالعزیز دہاوی (١٧٦١ء ١٨٢٢ء) كے خانوا دے اور شاكر دول نے ، جنھول نے اسلامی تعلیمات كو عام مسلمانوں تك پنچانے کے لیے مؤٹر کوششیں کیں، اپنے تحریکی ادب کی وسیع پیانے پر اشاعت کی۔ او سیداحمد شہید (٨٦١ء - ١٨٣١ء) كي تحريك جهاد سے تعلق ركھنے والے علاء ميں سے عبدالله سيرام يوري نے سيد احمد شہید ہی کی ترغیب پر کلکتہ میں ۱۸۲۴ء میں اپنا ''مطبع احمدی'' قائم کیا تھا۔ اس مطبع سے تحریکی ا دب ک اشاعت میں اس چیزی سے اضافہ ہوا کہ مطبع کے قیام کے محض آٹھ سالوں کے بعد ایک بڑی تعداد میں بإزارون میں عام دستیاب تھا۔ او سیاشاعتیں اس بوے بیانے پر ہونے لگیں کہ نہ صرف سارے جنوبی ایشیا بلکہ افغانستان اوراس کے راستے سے وسط ایشیا تک یہاں کی مطبوعات وینجے لکیں۔ ۹۳ ایک سرکاری روداد کے مطابق محض ایک سال، ۱۸۷ء کے عرص میں، قرآن تھیم کی تمیں ہزار جلدیں شائع ہوئیں ۔ ٩٥ علاے اسلام کی روز افزوں اشاعتی سرگرمیوں سے ، جو ان کی تحریکی سرگرمیوں کا ایک لا زمی حصہ بن گئی تھیں اور وہ انھیں اپنے علمی اور تعلیمی اور اصلاحی و مناظراتی مقاصد میں استعال کرنے گے تے، یہ واضح طور برمحسوں کیا جانے لگا تھا کہ حنوبی ایشیا میں طباعت کے منظر بر ایک لحاظ سے ان کی اجارہ داری سی قائم ہوگئ تھی اور اس میدان میں ایشیا کی کوئی قوم ان کے مد مقامل نہتھی۔ ۹۲ طباعت

میں مطبع نول کشور کی اشاعتی سرگرمیاں یا خدمات اس ضمن میں منفرداور مثالی بیں اس کی خدمات کا عرصداس کے قیام ۱۸۵۸ء سے قریب قریب ،۱۹۴۰ء تک پھیلا ہوا ہے، جب کہ اس کے بانی ومہتم منشی نول کشور (۱۸۳۷ء-۱۸۹۵ء) کی زندگی میں بیعروج بر رہا اور لکھنؤ کے علاوہ اس کی شاخیس کانپور، لاجور، جبل بور، بیاله اوراجمیر میں قائم تھیں ۔ ۱۰۳ اس وقت اس نے ہندوستان بلکہ ایشیا کے سب سے روے مطبع کی حیثیت حاصل کر کی تھی '''ا، لیکن طباعت کی اس عموی ترقی پذیر صورت حال کے با وجود فارس طباعت کا رخ اب زوال کی طرف گامزن تھا۔انیسویں صدی کا نصف اوّل ، جومسلانوں کے زیرا ہتمام ان کے اپنے مطابع میں فاری کی طباعت کے لحاظ سے اس کا سنہری دور تھا، اب خود مسلمانوں میں اردو کے ان کی عام زبان کے ساتھ ساتھ بتدریج علمی ، ادبی اور صحافتی زبان کا درجه حاصل کر لینے ۱۰۵ اورسرکاری اورعدالتی امور سے برطانوی حکومت بند کی جانب سے۱۸۳۲ء میں فاری کو بے دخل کردینے کے نتیج میں ۱۰۲ فاری کی دریاینہ وقعت کے ساتھ ساتھ اس کی ساجی اور علمی حیثیت اور طباعتی سرگرمیوں کو بھی صدمہ پہنچا۔ فارس کی اس بے دفلی کا ردعمل مسلمانوں میں شدیدتھا۔اگر چہاس تبدیلی کے رومل کوسم کرنے کے لیے حکومت نے انگریزی کے ساتھ ساتھ معلی مقامی زبانوں (مثلاً أردو) كو بھى متبادل زبان كے طور بر مافذ كرنے كا فيصله كيا تھا، ليكن مسلمان بجر بھى مطمئن نه ہوئے، چنال چہ ۱۸۳۹ء کے اوائل میں ڈھا کا کے پانچ سوباشندوں نے فارس کی حمایت میں اور بنگالی زبان کی مخالفت میں، جو فارس کی جگه وہاں مافذ کی گئی تھی، حکومت سے تحریری احتجاج کیا ۱۰۰ الیکن صورت وال کہیں بھی فارس کے حق میں حوصلہ افزاندرہی اوراب سرکاری اورعدالتی امورسے فارس کے یک لخت اور تعلیمی اور علمی مدارس سے بتدریج خارج جوجانے کے باعث اس کی ساجی حیثیت بھی بری طرح متار ہورہی تھی۔اس صورت حال میں فارس میں طباعتی سرگرمیاں محدود سے محدود تر ہوتی چلی محکئیں۔اب اس کا دارومدار بڑی حد تک مسلمانوں کی ندہی اور علمی ضرورتوں اور ان کے ادبی ذوق وثوق بريامطبع نول كشوراور بعض ديكر بم عصر مطابع كي مصلحتون تك مخصوص ربا-

طباعت کے دورِ اوّل میں اگر چہ فاری زبان میں طباعت کا رجمان لکھو میں زیادہ نمایاں رہا^۱۹۸ ، لیکن دیگرشہروں میں بھی فاری طباعت شلسل سے جاری تھی ۔ ویسے کانپور اور لکھو ہی فاری اب ان کے لیے ایک ایسے ہتھیاری صورت اختیا رکرگئ تھی، جس سے وہ ایک جانب اپنے مقابل کی ہندو تحریکے لیے ایک ایسے ہتھیاری صورت اختیا رکرگئی تھی، جس سے وہ ایک جانب اپنے مقابل کی ہندو تحریکے یوں اور دوسری جانب عیسائی مبلغوں کی کوششوں کا دفاع بھی کرسکتے ہتھ ۔ ۹ چناں چہ انھوں نے اپنی قوم کوعلی توانا ئیوں سے بار آور کرنے کے لیے طباعت کو ایک مؤثر ترین و سلے کے طور ختنب کرایا۔ ۹۸

اسلامی ا دب کی طباعت اور قدیم ندمبی متون کے تراجم پر ان کی خاص توجه رہی ۔اس ادب کی اشاعت کسی ایک دومطابع سے مخصوص نہیں تھی۔متعدد مطابع نے ندہبی ا دب کے فروغ میں حصہ لیا، کین چند مطابع کی خد مات نمایاں بھی رہیں۔شاہ عبدالعزیز کی تحریک سے متاثر مولانا محمد احسن نا نوتو ی (١٨٢٥ء ١٨٩٠ء) كي قائم كرده "مطبع صديق" (بريلي) في ، جو١٨٦٢ء سے طباعت ميں سركرم موا تھا، عربی اور فاری کے ادب عالیہ کی اشاعت ٹانی اور تراجم کے ساتھ ساتھ مناظراتی ا دب اور تحریکی ادب کی اشاعت پر خاص توجہ دی۔ والعت کے وسلے نے اسلام کے عظیم علمی آٹار کو عام مسلمانوں تک پہنچانے کے ساتھ ساتھ اٹھیں محفوظ کرنے اور اٹھی نسلوں تک پہنچانے کا ذریعہ بھی فراہم کر دیا۔اس طرح مسلمانوں کی جانب سے طباعت کو اختیار کرنے کاعمل ان کے اپنے سابی زوال کے تدارک کی ایک کوشش کے طور ریجھی دیکھا جاسکتا ہے۔ ۱۰۰ جنوبی ایٹیا کے مسلمانوں میں طباعت ہی، وسط انیسویں صدی میں، ندہی اور ساسی تبدیلیوں کے ایک بڑے محرک اور مؤر وسلے کے طور بر سامنے آتی ہے۔ یہاں علاء تاریخ کے کسی دور میں اتنے مؤر نہ ہوئے تھے، جینے طباعت عام ہونے کے بعد ہو گئے پھر طباعت کو اختیار کرنے میں محض شاہ عبدالعزیز کی تحریک سے مسلک علاء ہی پیش پیش نہ تھے، علا ے فریکی محل، علا ہے اہلِ حدیث اور علاے دیوبند اور ہر طبقہ فکر کے علا اپنے لیے اس وسلے سے خاطرخواہ فائدہ اٹھانے گئے۔'''

## فارى طباعت كا دور زوال:

انیسویں صدی کے ہندوستان میں طباعت کے فروغ کی مثال کے لیے محض ایک "مطبع
نول کشور" کا حوالہ کافی ہے بیا پھروسط انیسویں صدی میں" مطبع مصطفائی" کانپور ولکھٹو کا نام اہمیت
رکھتا تھا، جن کی مطبوعات اپنی نفاست و دل کشی میں مثالی ہوتی تھیں الیکن تمام دیگر مطابع کے مقابلے

طباعت کا ، کم از کم انیسویں صدی کے آخر تک، مرکز بنے رہے۔" مطبع مصطفائی" اور" مطبع نول کشور "کی طباعتی سرگرمیال ان بی شرول میں نمایال رہیں، جب کہ دیگر مطابع بھی ان شرول میں سرگرم تھے۔ بمبئی ، مدرای ، کلکتہ ، دہلی اور حیدر آبا دبھی فاری طباعت کے مراکز بن گئے تھے ، جہال انیسویں صدی کے نصف آخر تک متعدد مطابع قائم ہوئے اور اُنھوں نے فارسی طباعت میں خاصی دلچیہی لی وسط انیسویں صدی کے آس باس کے عرصے میں دیگر کی اور شہروں میں بھی طباعتی سرگرمیوں ک ایک عام فضا پیدا جو گئی تھی، جہال فاری مطبوعات کی بھی ایک بردی تعدا دسامنے آتی رہی۔۱۹۳۵ ۱۸۳۷ء کے بعد بھی، جب فاری کی سرکاری حیثیت کا ممل خاتمہ جوگیا، بیصورت حال ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے آس باس تک اول بی برقرار رہی، لیکن اس جنگ میں ما کامی کے نتیج میں جہال مسلمانول کے اقتدار ان کی ترزیبی وساجی حیثیت کویکسر زوال اور دیگر متعدد صدمات سے دوجار جوما برا، وہی ان کی علمی وتعلیمی زندگی میں اردو زبان کے روز افزوں استعال اور ہندوستان میں اس کے وسیع تر فروغ کے باعث فاری کی رہی سہی حیثیت مزید متار ہوئی۔ چنال چہ اگلی چند دہائیوں میں اس صورت حال کو طباعت كى شرح كے حوالے سے يول ديكھا جاسكتا ہے كہ صوبة متحدہ ميں ١٨٨١ء سے ١٨٩٠ء كى دہائى میں جہاں فارس میں مطبوعہ کتب کی تعداد۲۲ واٹھی ، اگلی دہائی میں ۱۱۵ روگئی۔۱۹۰۱ء میں پی تعداد۲۳؛ ۱۹۰۲ء مين ٣٨؛ ١٩٠٣ء مين ٣٨؛ ١٩٠٨ء مين ٢٣١ ١٩٠٥ء مين ٣٣؛ ٢٠١١ء مين ٢٣ عاده مين ٨٠ ۱۹۰۸ء میں ۱۵؛ ۱۹۰۹ء میں ۲۵ اور ۱۹۱۰ء میں ۲۰ تھی ۔ ۱۱ اس طرح فارس کتابوں کی جواوسط تعداد ماہانہ ۱۰۱ تھی، وہ محض ۳۰ ہوگئے۔کل تعداد اشاعت کے لحاظ سے بھی اس صورت حال کو بوں دیکھا جاسکتا ہے که ۱۹۰۰ء میں فارس کتابوں کی جو کل تعداد ۲۳۵۵ تھی، وہ ۱۹۱۳ء میں ۲۳۹۷۵ ہوگئی اور ۱۹۲۵ء میں محض ١٠٨٠٠ رو گئی \_"'

فاری طباعت کے اس دورِ زوال میں کہ جس میں فاری طباعت کا دائرہ یا تو محض ربی سہی نصابی ضرورتوں کی جکیل یا ذاتی دل چسپیوں اور ندمجی متون کی اشاعت تک سمٹ کر رہ گیا، یا پھر ان نمائندہ علمی مطبوعات کی محدودا شاعت کی صورت میں نظر آتا ہے ، جوعلمی اداروں یا تحقیقاتی مجلسوں کے ایک سوسائی مقاصد کے تحت شائع ہوئیں۔انیسویں صدی میں اس فتم کے اداروں میں '' ایٹیا تک سوسائی

بگال "(کلکته) کی خدمات مثالی میں، جس نے قرون وسطی کی تاریخ کے اہم متون کور تیب و تدوین کے اہم متون کور تیب و تدوین کے اعلیٰ معیار کے ساتھ شائع کیا۔ "ا بیسویں صدی کے اوائل تک بیا ادارہ فاری متون کی اشاعت کی جانب قدرے متوجہ رہا، لیکن پخراس کا بیسلسلہ منقطع ہوگیا۔ ریاست حیرا آباد میں قائم شرہ "وائر قالمعارف" نے اپنے قیام ۱۸۹۰ء سے عربی کے ساتھ ساتھ فاری متون کی طباعت میں بھی دل چھی کی، لیکن ریاست کے فاتے (۱۹۲۸ء) کے بعد اس کا بیہ کروار محدود بلکہ مسدود ہوگیا۔ ""گورنمنٹ اور فیٹل مینوسکر پٹس لائبرری "(مدراس) نے اپنے ذخیرہ مخطوطات کی فہارس کے علاوہ فاری متون بھی شائع کے ۔ بیسویں مدی میں بعض جامعات کے شعبہ باے زبان وادب یا جامعاتی تحقیق اداروں نے بھی گاہے گاہ ماری متون کی تدوین واشاعت میں دل چھی گی، جسے جامعہ علی گڑھ ، جامعہ مدراس، نجامعہ کلکٹھ، فاری متون کی تدوین واشاعت میں دل چھی گی، جسے جامعہ علی گڑھ ، جامعہ مدراس، نجامعہ کلکٹھ، مثالی عام نہیں تھیں۔ "خدا بخش اور فیٹل پیک لا ہمریری" (پٹینی ) نے زیادہ تر اپنے ذخیرہ مخطوطات کی مثالین عام نہیں تھیں۔ "خدا بخش اور فیٹل پیک لا ہمریری" (پٹینی ) نے زیادہ تر اپنے ذخیرہ مخطوطات کی فہارس کی طباعت تک خود کو محدود رکھا، لیکن حالیہ کچھ برسوں سے یہاں سے فاری متون بھی شائع فہارس کی طباعت تک خود کو محدود رکھا، لیکن حالیہ کچھ برسوں سے یہاں سے فاری متون بھی شائع

الت المراق المر

Proceedings of the 1989 International Conference on Europe and Middle East
(اوکٹر ڈ، ۱۹۸۹ء)، ص ۲۲۲۔۲۲۳۔

- الم مرتبه: آرئيلن برالاً (G. French) عن المرتبة: تي المرتبي المرتبة: آرئيلن برالاً (R. Hitlenbrand) مرتبه: آرئيلن برالاً (Wahid) مرتبه: آرئيلن برالاً المالات کے لیے : واحد دورا (R. Hitlenbrand) لاء debut de l'imprimerie Arabe A Tstanbul et en Syrie: Evolution de (Gdoura ("وائس ۱۹۵۸) المرتبة ا
- ۵۔ محسن مبدی، "From the Manuscript Age to the Age of Printed Books" "مشمولہ:جارج این The Book in the Islamic World: The Written Word and ، (George N. Atiye) مطیہ (Communication in the Middle East.
- - البنأ، ش١٧٤.
- "Late Persian, Early Urdu: The Case of Wahabi ،(Marc Garborieau) مارک گار بوریج المعدد المعد
- 9۔ اس طمن میں ترکی میں دنیا ہے اسلام کے اولین مطبع کے بانی اہر اہیم متفرقہ کا مضمان : 'و سیسلة المطبع ''، جو طباعت ک فو الله میں متعدد ولائل اور مثالول پر ہے، انگریز کی ترجمہ ، مشمولہ : عطیہ، تصنیف فدکوں می ۱۹۲۲۔
  - ۱۰ متعلقه فرمان ، مشموله: ایناً ، ص ۲۸۳ ب
  - ال متعلقة فرمان مشموله: اليضاً مص ۲۸۴ ـ ۲۸۵ ـ
  - ۱۲۸ منز کیل (Muslim Discovery of Europe (Bernard Lewis ) منز کیل ۱۹۸۲ء)، می ۱۹۸۸ء)، می ۱۹۸۸ء
- "Faris al-Shidyaq and the Transition from Scribal to (Jeoffery Roper) مشوله عطيه "تعنیف بذکور من ۱۹ الله Print Culture in the Middle East."
  - ۱۴ ليوس، تعنيف ذركون ص ١٧٨ -
    - 10\_ اليفأ، ش ٢٠٠٧ -
  - ١٦- ايالون ، تعنيف فدكور ، ص ١١٠ ١١٠-
- 14 ال في براكان (E.G. Brown)، Literary History of Persia ، جلد جهارم (كيمرج، ١٩٥٣ء)،

بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

در ہند" کی طباعتی سرگرمیوں کی صورت میں نظر آتی ہے۔

پاکتان بین بھی صورت حال کچھ نیا دہ مختلف نہیں۔ یہاں تو بداعتبار علاقہ و آبادی علی و خشق ادار ہے بھی نبیتا کم بیں اور علی ذخار بھی محدود بیں۔ یہ نیا دہ تر بھارت بین رہ گئے ۔فقط ''مجلس ترقی ادب '' ( لا ہور ) ، '' اقبال اکیڈی پاکتان '' ( لا ہور ) ، '' پنجابی اکیڈی' ( لا ہور ) ، '' جا معہ پنجاب '' اور اس کے ذیلی ادار ہے '' ادارہ شخقیقات پاکتان '' ( لا ہور ) ، '' سندھی ادبی بورڈ' ( حیررآ باد سندھ ) ، '' بخمین ترقی ادرو' ( کرا بی ) کانام اس لحاظ سے لیا جاسکتا ہے کہ ان اداروں نے بعض فاری متون شائع کے حالیہ جند دہائیوں میں یہاں فاری طباعت کو سب سے زیادہ اہمیت 'مرکز شخقیقات فاری باکتان '' ( اسلام آباد ) نے دی، جس نے فاری کے علی ذفیر ہے کو بیجا کرنے کے ساتھ ساتھ ستعدد پاکتان '' ( اسلام آباد ) نے دی، جس نے فاری کے علی ذفیر ہے کو بیجا کرنے کے ساتھ ساتھ ستعدد باکتان '' ( اسلام آباد ) نے دی، جس نے فاری کے علی ذفیر ہے کو بیجا کرنے کے ساتھ ساتھ ستعدد باکتان میں فاری طباعت بڑی حد لہ اور فہارت مخطوطات کی ترتیب واشاعت کا خاص اہمام کیا۔ اب پاکتان میں فاری طباعت بڑی حد تک محض اس ایک ادار ہے تک مخصوص ہوکر رہ گئی ہے۔

## حراشي و حراله جات

- مالق و ين كلية زبان واوب، ين الاقوا ي اسلام يوغور ك، اسلام آباو.
- ۳۔ سیمکن ہے کہ وہ فٹین میں ۱۰۱۱ء۔ ۱۰۲۹ء میں متحرک حروثی طباعت کی ایجاد سے ای طرح بے فہر ہول جیسے خود بورپ میں طباعت کا موجد جوہان کافیترگ (۱۳۹۵ء - ۱۳۹۹، Johan Gutenbergء - ۱۳۹۸ء) بے فہر تھا۔ تی اے گلاشر (G.A.Glaister)کہ Encyclopedia of Books (کندان ۱۹۹۲ء)، میں ۳۹۳۔

- ١٩٨٥ع)؛ سليم الدين قريش، المهار بودي صدى كى اردو سطبوعات (اسلام آباو،١٩٩٣ء)-
- ۔ گلکتہ میں مطالح کے تیام اور طباعتی سرگرمیوں کی تاریخ کے لیے، بالضوس: گراہم شا، تصانف فدکور؛ کساوان، تصنیف فدکور، جلد الآل ؛ الیس سین "Bengal Past" مشمولہ: "Barly Printers and Publishers in Calcutta" مشمولہ: الیس کی چودھری Early English Printers and Publishers کے ایس کی چودھری ۱۹۲۸ (۸۷) and Present A History of the ، (P.Thankappan Nair) کی ٹاکر، کارڈ، کارڈ کارڈ، کارڈ،
- الله على التين ال
- ۳۱ ۔ تفعیلات کے لیے: کساوان ، تفنیف ڈکور، جلد اؤل ، ص ۱۸۹۔ ۱۹۱ و بعدہ ؛ نڈر یر احمد، تفنیف ڈکور، ص ۲۸۔ ۲۹ و بعدہ ، ک۔ ۳۱ و بعدہ ، کہ سروا گفتھ س (۱۹۵۲ء )، ص ۲۹۵۔ The British Impact on India (Percival Griffis) ، ص ۲۹۵۔
- ۳۳۔ اس همن ش طباعت و صحافت پر لارڈولیم بیٹنک (۱۸۳۹ ۱۸۳۹ ۱۸۳۹ ۱۸۳۹ ) کی رو واو ، مورقد ۲ مرجنوری ۱۸۲۹ ء سے اس رویے کا خوب المرازہ ہوتا ہے۔ مشمولہ : می ایج فلیس (C. H. Phillips)، (C. H. Phillips)، ص۱۳۵ ۔ ۱۳۵۰ مردد
- ۳۳- مدراس ، جمئی ، کلکتہ میں وہ جن مطالع ہے کام لیتے رہے ان کا حوالدگر اہم شا، SABREB میں ملتا ہے۔ مثلاً مدراس کے لیے ، میں وہ جمئی کے لیے ، میں ۱۱ ؛ کلکتہ کے لیے ، میں ۱۰ ۔ ۱۱۔
- مدرسرعالیہ کلکتہ کے قیام میں اس کی معاونت کے لیے : Memoirs of Warren Hastings مرتبہ: جورج آر کلیاں اسلامی کا کیا کہ اسلامی کا کیا کہ اسلامی کا کہ اسلامی کی دوداد ، مورخہ کا اراز بل کی دوداد ، مورخہ کا اراز بل کہ اسلامی کی دوداد ، مورخہ کا ایک میں کہ اسلامی کی دوداد ، مورخہ کا ایک جامعہ اسلامی کی دوداد ، مورخہ کی دوران میں کہ دوران پیسٹنگو کی دوداد ، مورخہ کا ایک جامعہ اسلامی کی دوران کی دوران کی میں کہ دوران کی د

- ص ۱۵۵ وفتر کی مصنف ، The Press and Poetry in Modern Persia (اشاعت ہائی لاس ایجان ۱۹۸۳ء کی صلحہ
  - ١٨ ايضاً -
  - اینا، س که ۸۔
  - ۱۳۵۰ میدی باعداد، شرح حل رجل ایران ، جلد دوم ( تیران ، ۱۳۵۷ش)، ص ۱۵۵
    - ٣- يراؤن، تصنيف محوله ﴿ فَي مَسْ ٨ -
- The Pivot of the Universe: Nasir al Din Shah Qajar and the Iranian عباس المات ، ۲۲ مال ۱۹۹۵ مال ۱۹۹ مال ۱۹۹۵ مال ۱۹۹ مال ۱۹۹ مال ۱۹۹ مال ۱۹۹ مال ۱۹۹ مال ۱۹۹ مال ۱۹
- ۳۳۔ اپنے مغہوم میں جنوبی ایٹیا ، جغرافیائی اختبار سے تحض جندوستان پر مشتل نہیں ، اس میں پاکستان ، بنگہ ویش ، نبیال ،
  جونان ، سکم ، سری لگا ، جز از مالدی بہال تک کر بر ما اور افغانستان بھی شال کے جاتے ہیں ۔ مسلم عہد اور برطانوی
  افتدار کے ماتحت یہ محدود سے محدود میں برمغیر یا بلکہ برعظیم رہا ہے۔ زیر نظر جائز و چول کر برطانوی عہد سے تعلق
  رکھتا ہے اس لیے بہال جنوبی ایٹیا سے مراوبرعظیم جندوستان ہے جو پاکستان سے بنگہ دلیش تک بھیلا ہوا ہے۔
- ۳۲ اک میسکا گان (E. Maclagan)، اک میسکا گان (The Jesuits and the Great Mughal)، و ۱۹۳۲ء)، ص ۲۱۱ ـ ۲۱۱
  - ۲۵۔ الیناً، ش ۲۰۸ ۔۲۰۹
- جنوبی ایشیا میں جو اقلین مطبع قائم ہوا، اے پر اگال کے جیموٹ (Jesuits) مبلغین نے ۱۵۵۱ء میں جنوبی ساطی شہر کوا
  میں اپنے قائم کروہ بیٹ پال کالح میں نفس کیا تھا۔ یہال ہے اکتوبر ۱۵۵۱ء ہے ۱۵۵۱ء تک وی کمائیل شائع ہو کم کی بین میں ہے جو کہ ایک کالح میں نفس کی فیانوں تائل اور کو گئی ہے تھا۔ گراہم شا (Graham Shaw)، میں معالی مقائی فیانوں تائل اور کو گئی ہے تھا۔ گراہم شا (SABREB): Stage 1, 1556-1800 کیا گئی مقائی ہوئے والی مطبوعات کا سنہ وار احاطہ کیا تھی ہو اور اس کا مقدمہ یہاں قائم ہونے والے مطابع پر جامع معلومات کا حال ہے۔ جنوبی اٹٹیا میں مطابع کے قیام کی تاریخ کا جائزہ متعدو تھا نیف میں مقائی مقائی کی احتراق کی کہتر کی و جامع صورت ہے۔ ان ماخذ کے علاوہ: پی ایس کساوان، کم احتراق کی احتراق کی احتراق کی احتراق کی کستور کی کہتر کی و کی کہتر کی و جامع مقال کے دورائی مقائی کی احتراق کی کستور کستور کستور کستور کستور کستور کی کستور کس

- متونی ۱۹۳۱ء، ولد محمر اواس کنیوه ملتانی، عهر جها تکیر (۱۹۰۵ء ۱۹۳۵ء) می اعتبار خال کا منتی تفاد اعتبار خال کو جها تکیر در ۱۹۳۱ء می اکبر آباد کا صوب وارمقرر کیا تفاحتون جهانگیری مرتبه: سیدا حمد خال، (غاز کی پیر، ۱۹۳۷ء)، ۱۹۳۰ء ۱۹۳۱ء ۱۹۳۱، ۱۹۳۱ء ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱۹۳۱، ۱
- گراہم شاہ ، SABREB ، من ۱۵۰ تصنیف محلہ دوم ، من 24 المطاب الله الله کا کہ المحقاقی کے ۱۹۸ و کہر ۱۹۸۱ ء کو اطلاع دی کہ سے کتاب تقلیم کے لیے تیار ہے۔ البغاً ۔ فاری مراسلت وانشا کا مجموعہ ، جس کے متوازی انگریز ی ترجمہ بھی شال تھا۔ آخر میں عربی الفاظ کی فر بھک اور افتقاقات دیے گئے تھے ، جس کا اہتمام فر آئس بالفور Prancis Balfour) موجود مطبع تنگی ہوں کا ایما میں المحادہ ، ۱۸۲۱ء اور پھر مطبع تنگی ہوں کا ایما ہو اور کا ایما ہو جود ہے۔ ایما کا ایک نسخہ برگش میوز کم لندن میں (۱۸۹۱ء ، ۱۸۲۱ء اور پھر مطبع تنگی ہوئی۔ اس کا ایک نسخہ برگش میوز کم لندن میں (۱۸۵۵ میں ۵۳ موجود ہے۔ رہے تھی یہاں موجود ہیں ، البغاء ، ۲۹۵ ۔
- ۷۷ شلاً: الرابر بل ۱۷۸۰ و (گرایم شا، SABREB، ش۱۳۳)؛ ۳ رنوبر ۱۷۸۰ و (اینهٔ، ش۱۳۳)؛ ۲ رماری ۱۸۸۱ و (اینهٔ، ش ۱۲۸)؛ ۲ رابر بل ۱۸۸۱ و (اینهٔ، ش ۱۲۸)؛ ۵ ر جولائی ۱۸ که و (اینهٔ ، ش ۱۳۹).
  - ٣٨ الفِغاء جابجا-
  - ۳۹ ۔ مقدمہ،انشامے ہر کن Forms of Herkeran (کلکتہ، ۱۵۸۱ء)، ص ۱ ـ ـ ۷ ـ ـ ۳۹
    - المالاء كالاء كالاء كالاء كالاء كالاء كالاء كالاء كالاء كالاء
- اهـ آر في رأستانين (R. B. Ramsthan) اهـ آر في رأستانين (۱۹۲۵ Bengal Past and Present مشمولية: India."
- ۵۲۔ انگلتان میں بھی وہ فاری کا ئپ کی بہتری کے لیے کوشاں رہا۔اسے غالبًا ہے احساس رہا کہ ٹائپ میں طباعت کے لیے نفتطیق کے مقالم میں شخ زیاوہ بہتر اور باسہولت ہے جنال چہ اس نے شخ کور آج ویلی شروع کروی تھی۔ نذر احمد، تصنیف ذکور، س ۲۳۔
- ۵۳ ۔ فاری سے متعلق اٹھارویں صدی کی اس کی نالیفات کا اندراج گراہم شا، SABREB، ص ۳۹۹ اور متعلقہ متحات پر ہے۔
- ۵۔ اس کا انگریز کی نام تبدیل ہوتا رہا ہے، انھیں الیفا ، ص ۱۹۳، الما، ۱۹۱ پر و یکھا جاسکتا ہے۔ عربی نام تبدیل ند ہوا۔ اس کے الالین ووثاروں میں ، جوعلی التر تیب تمبر ۱۷۸۵ء اور جولائی ۱۸۷۱ء میں شائع ہوئے ، ان اکامر اوب کی تخلیقات کامشن

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

- یں۔ سومائی کے قیام کے بی منظر اور اس کی سرگرمیوں کے لیے: الیمنا کیٹیز ڈائیڈ کی منظر اور اس کی سرگرمیوں کے لیے: الیمنا کی منظر اور اس کی سرگرمیوں کے الیمنا کی منظر اور اس کی سرگرمیوں کے الیمنا کی منظر اور اس کی سرگرمیوں کے الیمنا کی سرگرمیوں کی سرگرمیو
- ۳۶ جن کی فاری دانی اور فاری زبان داهب شمن اس کے مطالعات کے لیے: گارلینڈ کیٹس (Garland Cannon) کی است Sir William Jones: Annotated Bibliography of (جمئی ۱۹۹۳ء)؛ Oriental Jones مشموله: "Sir William Jones, Persian and Linguistics" مشموله: "Sir William Jones, Persian and Linguistics" مشموله: "۲۵۳\_۲۹۲۰)؛ سرای است ۲۵۳\_۲۹۳۰ کی ۲۵۳\_۲۹۳۰)
- ۔۔۔ فاری عمل ان کی خصوصی و کھیں کا مطالعہ متعدد تسانیف عمل ملتا ہے برنارڈ ایس کون (Bernard S. Cohn)، ملک ہے برنارڈ ایس کون (Bernard S. Cohn)، ملک ہے برنارڈ ایس کون (Bernard S. Cohn)، ملک ہے ہوگا ایک (پیسٹس، ۱۹۹۲ء)، مل کا ۔ ۲۱ وابعدۂ عمل اس پیلوکا ایک جامع تجربیہ ملتا ہے۔ تصنیف و تالیف عمل ان کی کاوٹول کی ایک بنیادی کتابیات کے لیے: سید عبداللہ'' زبان فاری و شرکت بندشر تی ''مشمولیۂ دانش، شارہ ۵۰ (اسلام آباہ ۱۹۹۷ء)۔
- ۔ فورٹ ولیم کالج کے قیام اور اس کی سرگرمیوں کی تاریخ پر معلوماتی سمابوں کی کی ٹیس۔ حدید مطالعوں میں سیسر کمار واس:
  Sahibs and Munshis: An Account of the College of Fort William (ویلی، ۱۹۷۸ء) اور ڈیوڈ کوف، تصنیف شکور، بنیاوی مآخذ اور اہم معلومات کا جامع اعاطہ کرتی ہیں۔
- ۳۹ چارگس ربع (Catalogue of the Persian Manuscripts in the British (Charles Riu) چارگس ربع Museum.
- الم المستحولية: "Hastings as Scholar and Patron" ، (Peter Marshall) بغير ما رشل (Peter Marshall) ، (Peter Marshall) ، (اوكستر في ١٩٣٣هـ) ، من ١٩٣٣ ١٩٠٨ (اوكستر في ١٩٣٣هـ) ، من ١٩٣٣ -
- "A Letter of Warren Hastings on the Civil Service of the (W.H. Hutton) وَالْمِواجُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال
- ۱۳۳۔ کمتوب ہابیڈ بنام واران معینگر، مورخہ ۱۳ ارفیبر ۱۳۵۱ء سے بتا چاتا ہے کہ '' (مطیع میں) بٹائی اور انگریز کی زبان کی طباعت کے لیے ہر چیز مہیا کرلی کئی ہے ور فاری ٹائپ بھی شخیل کے مرحلے میں جیں۔'' مشمولہ: Home بنامت کے لیے ہر چیز مہیا کرلی کئی ہے ور فاری ٹائپ بھی شخیل کے مرحلے میں جیں۔'' مشمولہ: ۱۹۵ سے ۱۹۵ س
  - ۳۳ . گرانم شاد، SABREB ، ش ۱۲۹ العنیف ذکور، ص ۲۵
- ۱۳۳۰ می SABREB ، گراہم شا، "A Compendious Vocabulary, English and Persian..." میں ۱۳۳۰ میں ۱۳۳۰ میں ۱۳۳۰ میں ۱۸ پر ویکھا مرورق کا تکس، جس پر فاری اشعار درج میں، نائر، (P.Thankappan Nair)، تعنیف پذکور، ضمیمہ میں ۱۸ پر ویکھا حاسکتا ہے۔

بنیاد جلد چهاره۲۰۱۳ء

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

اور ترجہ ٹال کیا گیا تھا: سعد کی ، جاتی ، حافظ ، ضرو ، انور کی ، نظائی ، است خال عال ۔ ان کے علاوہ تو ارخ شرب شال کیا گیا تھا: سعد کی ، جاتی ، حافظ ، ضرو ، انور کی ، نظائی ، است خواند عامر ، ( آزاو بگرا کی ) عالمہ گیو نامه ( محمد قاسم ) ، تو ند جہانگیوی عرف عامر عالم گیوی سے افترا سات و یہ گئے تھے ۔ بھن تخلیقات پر مصنف کا نام ورج نیس ۔ عربی میں حربری اور اردو می سودا کی فرایس ٹال تخمیس ۔ اس کے تیسر کے ثارے ( جولائی ۱۹۸۹ء ) میں انتصابے ابوالفضل ، و سجلس ، بوستان سعدی حادیث طوری ، اخترا سات اور ول وکی کی اردو طوری ، انتہا سات اور ول وکی کی اردو فرال شائع کی گئی۔

- ۵۵۔ Calcutta Gazette کے بارے ش ، جہات روزہ تھا اور ۱۸۸۳ء سے جاری ہوا اور ۱۸۱۵ء تک لکا رہا (گراہم شله SABREB، می ۱۵۸) یہ اطلاع کمتی ہے کہ اس میں ابوطالب کلیم کی فزلیں ، بہارستان جالسی کی حکایات اور فاری میں اشتہارات وفیرہ شائع ہوتے تھے۔ شیق صدایتی ، ہندوستانی اخبار نویسی ، کمینی کے عہد میں (ملیکڑے ، ۱۹۵۷ء )، می ۵۵۔
- جوز ف کو پر (Joseph Cooper ) اور ڈیمیل اسٹورٹ (Daniel Stuart) نے بھی اپنا ایک ٹی مطبع تا تم کررکھا تھا، جس میں نشتطیق کی ڈھلائی کا کا م بھی ہونا تھا۔ ڈاکٹر جان گلکرسٹ (۱۵۹، John Gilchrist) ، ۱۸۴۱ء) کی مرتبہ الاملخ سے شائع بیلی تھی اور اس میں ای مطبح سے شائع بیلی تھی اور اس میں ای مطبح میں ای مطبح میں تيار كياهميا نتقطيق استعال كياهميا تها- بيلغت ١٤٨٤ء اور ١٤٨٩ء ش بهي شائع بهولي - اوراس كا ووسرا حصه ١٤٩٠ء ش شائع ہول گر اہم شا، SABREB ، ص الحا ؛ ای عرصہ ش ایک دوسرے مطح Aaron Upjohn سے بسندناسه (سعدى) كامتن انكريزي ترتح كے ساتھ ١٤٨٨ء ش (ايغاً، ص١٩٣) اور ديــوان حـــافــظ مرزا ابوطالب اصغباني (۱۷۵۲ء - ۱۸۰۷ء ) کے اہتمام اور مقدمے کے ساتھدا ۱۷۹ء میں شائع ہوئے (الیغاً ، ص ۲۲۷) د مقدمہ نگار نے اپنے مقدے میں فلکتہ میں فاری طباعت کے آغاز پر جو کچے کھا ہے، وہ اس وقت کی طباعت کے طریقة کار کے بارے میں معلومات فراہم کرتا ہے ور غالباً اس موضوع پر فاری عن اؤلین تحریر ہے۔ ملاحظہ فرمائے علیمرہ حالیہ اشاعت، مشمولہ: ترج قبیق شارہ مشتم (جام مورو: سندھ او تی ورش ): ص ٥١٩ - ٥٣٣، اس وقت ان مطالع سے جومور ير كتابي فارى با نتطیق میں شائع ہو کمی، ان کا اندراج ، گراہم شاہ، SABREB می ۱۹۳۰ ، ۱۹۳۰ ، ۱۹۳۰ ، ۲۴۷ ، ۲۳۳ وغیرہ پر و یکھا جاسکتا ہے۔ ہاہید کی فدکورہ بنگانی زبان قواعد میں شال شقطیق کی اشاعت کے بعد سے اٹھارہ میں صدی کے افتقام تک جو کتابیں ویکر مطالع سے شفطیق یا شخ میں جزوی عبارتوں کے ساتھ شائع ہو کی، ان کا حوالہ گراہم شا، ایضاً میں جامجا ویکھاجا سکتا ہے۔ انتصابے ہر کرن میدنداند ،دیوان حافظ کے علاوہ فاری (اور عربی واردو) کے جومتن ال عرصے میں علیحدہ یاتر ہے کے ساتھ شائع ہوئے، ان میں لیدلی سجنوں (باتی ) ۱۵۵۸ء (گراہم شا، الیغ) ص ١٩٠): طوطسي ناد و (مختي ) ١٤ ١٤ ( اليفأ ، ص ٢٣٣ ) ؛ الفواند الدسراجيه (سراح الدين محمد السراجيه ) ٩٢ ١٤ و (اليفأ ، ص ٢٣٣ ); الخفاظ الادويه ( تورالد ين محمد عبدالله شيرازي) ١٤٩٣ ( ايضاً ، ص ٢٢٥ ); رسال ه در احتكمام عنصر و خواج وبيان مالكان زمين (امير حيد بكرامي) ١٤٩٧ء (ايغاً، ص ٢٨٠); كليات سعدى جلد الآل، ٩١ ١٤ء، جلد ووم، 90 كا ء ( الينأ ، ش ٢٤٢،٢٢٩) قا لمل ذكر إيل.
- ۵۵۔ فورٹ ولیم کالج کے مطبع کے قیام کی ٹاریخ اور ملکیت پر انقاق نہیں ہے۔ ۱۸۰۱ء میں حکومت نے سجیدگی سے ایک سرکاری

مطح کے قیام کا فیصلہ کیا اور منصوبہ تھکیل دیا۔ Home Miscellaneous Serious نہر ۵۳۵ (۱) مطبح کے قیام کا فیصلہ کیا اور منصوبہ تھکیل دیا۔ ۱۲۹، استان مدائق ، تصنیف شکور، ص۱۲۳۔ ۱۲۸؛ شیق صدائتی ، تصنیف شکور، ص۱۲۳۔ ۱۲۸؛ شیق صدائتی ، تصنیف شکور، ص۱۲۳۔ ۱۲۹، کی مصنف ، محلکرسسٹ اور اس کیا عبد (ویلی ، ۱۹۵۹ء)، ص۱۲۹۔ ۱۳۹; عبده ویکم، فورت ولیسم کالج کی ادبی خدمات (لکھو، ۱۹۸۳ء)، ص۱۹۵، ۱۹۸۰ و ابعده ؛ ناورکل خال، سندوستانی پریس (لکھو، ۱۹۹۰ء)، ص۱۹۵، ۱۹۹۰ء)، ص۱۹۰، ۱۹۳۰ء)، ص۱۹۰، ۱۹۳۰ء)، ص۱۹۰، ۱۹۳۰ء)، ص۱۹۰، اورو صفحافت کی ابتداء (ویلی ، ۱۹۹۲ء)، ص۱۹۰، ۱۳۳۰ کی ابتداء (ویلی ، ۱۹۹۲ء)، ص۱۹۰، کین اس موضوع پرسسیر کمار واس نے مشدر معلومات کیا کی جی ۔ تعنیف شکور ص۱۸ ۔ ۱۸ ؛ فہرست مطبوعات کے لیے، ص۱۵۰، ۱۹۳۰ء ۱۸۲۰ء کے ورمیان فاری کی کل ۱۸ کمائیل شائع ہو کھی۔

- «Roeback, Thomas) مشموله: رو بک مقاص "Proceedings of the College of Fort William" مشموله: رو بک مقاص (Roeback, Thomas) المام المام
- - ۲۰ \_ سوئن وا ڈلی، تھنیف پذکوں ص۲۲\_
- ال مطبع بـ ١٩١٢ء ش شائع ہونے والی ایک کتاب آزاد لائبریری، مسلم یو نیورش، ملیکڑھ ش موجود ب باورعلی خال، بندوستانی پریسی: ۱۹۵۱ء تنا ۱۹۰۰ و (لکھنؤ ۱۹۹۰ء) ش ۲۲۸؛ ای سال جمین ش مسطیح قرودفی مرزبان" قائم ہولہ جہال ہے ۱۹۱۵ء ش د بستان (شاہب) کا ترجمہ کجراتی زبان میں شائع ہوا۔ الیشا، ش ۸۵۔
- ۱۲۰ عبد العليم شرر محد تشدنه لكهنو ( لكسو ۱۹۷۳ م)، ص ۱۹۲۶ عكيم محووظ خال مام تستحصيهان سابو س ۱۳۳ بحواله: ناورعل خال، تصنيف فركور، ص ۲۰۵ - ۲۰۹
- ۱۲۰ ولدمحد بن علی بن ابراہیم کمنی شروانی۔ یمن سے فراغت تعلیم کے بعد بندوستان آئے اور گلکتہ میں قیام کیا۔ مدرسہ عالیہ اور فورٹ ولیم کالج میں عربی کے استا ومقرر ہوئے۔ لکھنو منتقل ہوکر غازی الدین حیدر کی طازمت اختیار کی۔ غازی الدین حیدر کے انتقال کے بعد کھنو تھوڑ کر مسافرت میں رہے اور بچنا میں ۱۹۸ رفتے الاقل ،۱۳۵۹ ہے ۱۳۵۹ ہے ۱۸۳۹ ہے کوفوت ہوئے۔ الدن لیدا، ووجلدول میں ، السناقب حیدریہ اور تساج الاستال فی تاریخ بھویال تسانف میں اان سے یاوگار ہیں۔ تضیلات کے لیے: سیرعبدائی منزبة السخواطر جلد ہفتم (کراچی، ۱۹۵۸ ء)، میں ۱۹۸۳؛ رحمان علی تدکرہ عدامے ہند اردور جمد تحد ایوب قاوری (کراچی، ۱۹۹۱ء)، میں ۱۹۵۰ مالک رام تلاد تد خلیل دیلی ۱۹۸۸ء)، میں ۱۹۹۹ء)، میں ۱۹۹۹ء استان الدور جمد تحد ایوب قاوری (کراچی، ۱۹۹۱ء)، میں ۱۹۹۰ مالک رام تلاد تد خلیل دیلی ۱۹۸۸ء)، میں ۱۹۹۹ء)۔ استان ۱۹۸۰ء میں ۱۹۹۰ء ایک رام تلاد تد خلیل دیلی ۱۹۸۸ء)، میں ۱۹۹۰ء ایک رام تلاد تد خلیل دیلی ۱۹۸۸ء) میں ۱۹۹۰ء میں ۱۹۰۰ء میں ۱۹۰
- ١٧- ستر بزار روپے صرف اس كى منتكلى اور بار بروارى ميں خرج ہوئے محمد ظمير الدين بكرائ "تقريط مصباح البدايت"

- یا کی بزار کی۔ Report of the Researches into the Muhammadan Libraries of Oudh پانچ بزار کی۔ ( کلکتہ، ۱۸۹۲ء )، ص۲۔
- ے۔ تھیم محووظی خال ماہر ت عصیدان رسابر ، سام ۱۳۲۰ بحوالہ ناورطی خال ، تھنیف فدکور ، ۳۰۹ کین معاصر شہادت کے مطابق عازی الدین حیدر کی جانب سے شخ احمد عرب پر عماب نازل ہونے کی وجہ سے بید طبح بند کر دیا عمیا۔ محمد ظهیر الدین بگرا کی ۔ تھنیف فدکور ، س ۱۲۰ ور پھر دوبارہ محمد ظہیر الدین بگرا کی کے اجتمام سے جاری ہوا۔ ایضاً ، ص ۱۲۰ ا ۱۲۰۔
- 40 ۔ اردو زبان کے کثیر الاشاعت روزنامہ جسسنجی نے لا ہورے کم اکتور ۱۹۸۱ء میں کمپیوڑ کے ڈریلیے نستعلی میں اپنی اشاعت کا آغاز کیا۔The Herald ( کراچی، اکتور۱۹۸۲ء): میں ۱۱۱۔
- "Earliest Jesuits Printing in India." (H. Hostan) اور المجيح بهوشن (L. Cardon) اور المجيح المجاهدة ( كلكته، ماريخ ١٩١٣ه م) عن ١٩١٩-
- 44۔ بیٹودرو بودول کی طرح کیل گئے تھے اور آئیں کی طرح جلد منظر سے غائب بھی ہوجائے تھے۔ جوزف واران ( Joseph ) A Glance Backward at Fifteen Years of Missionary Life in North India (Warren ) (فلاڈ لفیاہ ۱۸۵۷ء ، ۱۸۵۷ء)، عن ۱۳۵۵ء اس کے تجارتی اور ساجی گفتھانات کے چند پہلوؤں کا محرظ میر الدین بگرا می نے احاطہ کیا ہے۔ تصنیف فدکور، عن ۱۲۲۔ ۱۲۳۔
- ۸۵۔ ہندوستان میں طباعت میں شخ اور نستیل میں نائپ کے تجریل کا ارتفاقی مطالعہ متعدوم معنیں کا موضوع رہا ہے۔ مرزا رفتی میں نائب کے تجریل کا ارتفاقی مطالعہ متعدوم معنیں کا موضوع رہا ہے۔ مرزا رفتی میک کا مقالہ '' عصد عملیوں شاہ ب '' مشمولہ: اردو ، جلد ہ ، شارہ ۳۳ ( اور نگ آباد، جنوری ۱۹۲۹ء ): میں ۲۵ سالہ السخط اور ایسے موضوع پر متعدوم سائل اور تاریخ کا ایک جامع احاطہ کرتا ہے۔ ونیز ہارون خال شیروا ٹی ارد و رسسہ السخط اور طباعت (حیدرآباد وکن، ۱۹۵۷ء ) ۔ طارق مزیز اردو رسم الخط اور ثانب ( اسلام آباد، ۱۹۸۷ء ) ۔
- ۔ ایک اطلاع کے مطابق اقلین سکی مطبح کلکتہ میں ۱۸۱۰ء میں قائم ہوا تھا۔ رام رتن مجھٹا گر، The Rise and Growth میں انہا ہوا تھا۔ رام رتن مجھٹا گر، معنف کا اشارہ مولوی اکرام علی اشارہ مولوی اکرام علی اشارہ مولوی اکرام علی (متو فی ۱۸۳۷ء) کے میدیہ '' بندوستا فی پرلیں'' کی جانب ہے جس کی تصدیق نہیں ہوتی۔ اس حمن میں بحث کے لیے:

  تادم سیتا پوری فورٹ ولیم کالمجاور مولوی اکرام علی (لکھؤ،۱۹۵۲ء) متعلقہ باب؛ شیق صدیقی ، کلکرسٹ اور اس کا عہد، میں 179 ۔ ۱۳۹۰ء کی مصنف ، ہندوستانی اخبار نویسسی، کسینی کے عہد میں ، میں ۱۳۹ ۔ ۱۳۹۰ء گر بیکن چندان جام جہاں نساد اردو صحافت کی ابتداء (ویلی، ۱۹۹۲ء)، میں ۱۹۵۱ء اور علی قال، تھنیف فدکور، می ۱۹۵۸۔ ۱۲۹۸۔ ۱۲۹۸۔
- - ٨ ير لوكر، تعنيف ذكور، ص ١١١ -

- مشموله: يعجد يق شاره بفتم (جام شورو: سندھ يوني ورځي، ١٩٩٣ء ): ص ١٦٥٩-١٧٠-
- ٣٧ ال مطبع من فارى اورعر في كا جلى اور تفقى كل طرح كا بهت عمده نائب موجو وقفا ومسعود حسن رضوى اويب، تصنيف فدكور، ص ١٤٩ -
- 21. ولد قاضی علی احمد ( 201ء 101ء) 124ء من بگرام من پیدا ہوئے کلکتہ من تعلیم پائی، پیرین جا کر شیخ احمد عرب کے شاقد میں آخار ہوئے ۔ وائیں آ کرلکھٹو میں طباعت کے کام سے نسکت ہوئے ۔ فاشل اور جید او یہ بچے ۔ تسانیف میں نفاذ سی اللغات ، روضہ الاز ہار ، صفتاح اللسمان عتد کرہ شعرائے عرب و فیرہ یا وگار ہیں ۔ تیمیملات کے لیے: مشتی میرمحوود عمائی بگرا کی تنفیف من تاریخ خطفیات بلکرام (علی گڑھ، 1910ء)، من 111 سیرعبدائی، تعنیف فرکور، می 171 ۔ 112۔
- ۱۸۰ ولدقائلی لیل ۱۸۰ المرائم می بود ابو المرائم المرائم و الت بانی که المود کی اکریز مارالمهام کوشی می اود و کی اکریز مارالمهام کوشی می المرائم المرائم المرائم المرائم المرائم المرائم المرائم و المرائم المرائم المرائم و المرائم المرائم و المرائم المرائم و المرائم المرائم و المرئم و ا
- ۲۹ عازى الدين حيدركى عدح عن ۲۰۰ مفات پرمشتل هي يوسف اليامدركيس معجم المطبوعات العربيه المعربه (قم ،
   ۱۲۱ه ) ك ۱۳۱۱ -
- ۔۔ قاضی محمد صاوق اُخْرِ کی گفتیف، جومطیع سلطانی سے ۱۸۲۳ء میں شائع ہوئی ۔سفحات :۳۵۸ +۳۵۸، اسے ہے آربری ۔ معال م Catalogue of the Library of the India Office: Persian Books.
- ۔ محمد باقر ابن محمد تقی کی تصنیف ، جو همیعی مسائل عبادات بر منی تھی۔ یہ بعد میں لکھنو سے ۱۸۷۹ء اور ۱۸۸۵ء میں شائع بوئی۔ بلوم ہارٹ ، تصنیف فدکور، ک ۲۵۹۔۳۵۹۔
- ۳۵۔ میر بی فاری لغت سات جلدول میں کل ۱۹۱۲ مفات پر مشتل شائع ہوئی تھی۔ مسعود حسن رضوی ادیب، لسکھنویسات ادیب اسلام آبان ۱۹۸۸ء)، عن 9 ۱۱؛ مربع تفعیلات کے لیے : کی مصنف شالبان اود ، کا علمی ذوق عن ۱۹۷۹ء) ما این میں غازی الدین حید کے تھم پر متعدوا ضافے ہوئے۔ سفات کی تعداد

عبرانعزیز کی تعنیف تد حفظ التناعضوید کلته سے نائپ شمن ۱۸۰۰ ء شمن شائع ہو بھی تھی۔ سیر مقیق آئمین، کیلکند کے قدیسیم مسطابع اور ان کی مطبوعات: اید اید تذکرہ (کلکتر، ۱۹۸۰ء)، شم ۱۹۲۲؛ جب که ۱۸۲۲ء کے مطبوعات کی اگر جمد مشمولد تنفسسیر تبار نے الدی بھی شائع ہوا۔ حقد ابخش خال، مسجبوب الالباب فسی تدعویت الکندب والکندل (بینت، ۱۸۹۸ء)، شم ۱۹۰۱ء)، میں ۱۹۹۱ء کی شرک کلته سے ۱۸۹۸ء کی شائع میں گلته سے شائع ہوئی جاس اشاعت کا ایک تحق برکش میوزیم میں موجود ہے: 14724، میکوالد: ایڈورڈ ایڈوارڈز، تعنیف شرکور، کے ۱۹۲۲ء می ایک تقدیف کی طباعی سرگرمیول کا ذکر خلام رسول میر، جسماعی میں جا بدین (لا ہوں سنر قد ارد)، میں کا میں ہوئی سے۔

- Histoire de la Litterature Hindouie et Hindoustanie (Garcin de Tassy) امرین دتای (Garcin de Tassy) به و الاستان دتای در تا به الاستان داد و به الاستان داد و به الاستان داد و به الاستان در الاستان د
- "Notices on Peculiar Text Held by the Followers of Syed (J.R. Colvin) ج آ ر کا لول ۹۳ "... Ahmed..." مشموله: Ahmed مشموله: المام ال
- 94۔ عبدالحلیم شرکے مطابق "کھنو کے (مطبع مصطفائی اور) نول کثور پریس نے یہاں تک عروج پایا کہ سارے مشرقی لٹریچر کواس نے زندہ کردیا اور اعتباراور وسعت طبع میں جونو قیت لکھنؤ کو حاصل ہوگئی اور کی شہر کونصیب نہیں ہوگئی۔ ای ک برکت تھی کہ وسطر ایشیا میں کاشغر و بخارا تک اور افغانستان وابران کی ساری علی ما می لکھنؤ بی بوری کردہا تھا۔ " تھنیف فدکور، ص ۱۲۴۔
- Proceedings" مورفد ۴۰ رقروری ۱۸۷۲ه ، همولد : Proceedings" مورفد ۴۰ رقروری ۱۸۷۲ه ، همولد : Published in the Punjab, North Western Province, Oudh and the Central براگراف ۲۰.
  - ۹۰ مناه و جوز (Arya Dharm. (Kenneth W. Jones (پر کلنے، ۱۹۷۱ء)، ش ۲۰۔
- 94۔ سیر طباعت بی کا وسلیہ تھا کہ مناظراتی ادب کا ایک ذخیرہ مبلغین اور مناظرین کی معاونت کے لیے قرابم ہوگیا۔ ایمت ڈیوس (Emmett Davis)، Press and Politics in British Western Punjab (ویلی '۱۹۸۳ء )، می ۲۳٪ ونیز سوئن واڈیل ، گفتیف ڈیکوں سی ۲۳۔
- ۔ ہور کا بیان ہے کہ '' طبع کا کا م یہاں تاتھ اند اصول پرنہیں بلکہ شوقین کی شان سے جاری ہوا۔ عمدہ سے عمدہ کاغذ لگایا جا تا،
  جو پھر کے چھاپ کے لیے نہایت بی موزول تھا۔ ہوئے یوٹ نے خوش نو یہوں کو مجبور کرکے اور ہوئی ہوئی تو ایس وے کے
  ان سے کتابت کا کام لیا جا تا۔۔۔ غرض ہر چیز اقال ورجے کی کام میں لائی جاتی ۔اس اہتمام کا متجے سے تھا کہ شاہی کے
  نمانے میں فاری وعربی کی وری ووی کتابیں جیسی لکھو میں چھپ کے تیار ہوئی، اہل ایمسیرت کے نز ویک کیل شرچھپ
  کی بول گی'۔ تصنیف فدکوں ص ۱۴۲ ۔ ۱۳۳۰۔
- ۹- محمدالاب قاص دولانا محمد داحسن نانوتوی ( کراچی ۱۹۲۰) می ۱۵- ۲۹ می پیش ایم مطبوعات کا حماله

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

- ۸۳ ۔ اس کا ایک تسخد برکش میوزیم لندن میں موجود ہے: 757.913، بحوالہ: ایڈ ورڈ ایڈ وارڈ ز، تصنیف فدکور، ک ۵۵۵ کنا درعلی خال ، تصنیف فدکور، ص ۲۴۹ کے مطابق ما لک رام ( ویلی ) کے کتب خاند میں تنظی طبا عت میں محسلستان کا ایک تسخد مطبوعہ ۱۸۲۸ء مع جو تھا۔
- ۸۷۔ اس کا تسخی ہی برکش میوز کم لندن میں موجود ہے: 14. 757.1 ایڈورڈ ایڈ وارڈز، تھنیف ندکور، می ۱۵۳۸؛ اس وقت تک کلکتہ میں دوئی مطالع : ایک '' کورنمنٹ لیتنوگرا تک پرلیں ''، اور دوسرا '' انٹیا تک لیتنوگرا تک پرلیں'' سرگرم تھ۔ تفصیلات کے لیے: نذیر احمد تھنیف ندکور، می ۱۳۷۔
- ا ـــ بـ البُر كُل الا كورة ف كراويا ـ البناء من البناء المالا البناء البناء
  - ٨٧ التيرنكر، تعنيف ذكور، مقدمه، ص٥-
  - ۸۷ کوکب قدر مجاوعلی مرزه واجد علی شاه کی ادبی و تعافنی خدمات ( ویلی ، ۱۹۹۵ م)، ص ۵۰۵،۹۰۵ -
- ۸۸ تغیبلات کے لیے: عبرالیم شرب تعنیف فرکور، ص۱۳۳ و بعدہ؛ ناورعلی خال، تعنیف فرکور، ۱۸۳۱: ۱۸۳۱ میں، کر Bengal Political میں، کہ کلیمو میں ایسی علی طبا عت کا آغاز بی ہواتھا، وہاں اس وقت کم از کم ۱۵ مطالح کام کررہ سے تھے۔ Correspondence میں مورخد ۲ راکور ۱۸۳۹ عنبر ۱۳۳۰ مخرود تا اور فینل اینڈ انڈ یا آفس کلیکٹن "رکش لائبریری، لندن؛ اور مینل اینڈ انڈ یا آفس کلیکٹن "رکش لائبریری، لندن؛ اور مینل اینڈ انڈ یا آفس کلیکٹن "رکش لائبریری، لندن؛ اور مینل اینڈ انڈ یا آفس کلیکٹن "رکش لائبریری، لندن؛ میں مطالح کی تعداد ۲۵ گفتاد ۲۵ گفتار مال دنائی ،" سات وال خسطیم "مشولد اردو (اور ٹیسآ یا دہوری ۱۹۲۹ء)، میں ۲۵۲۔
- A9 من اور او کی منکاف (Barbara D. Metcalf) باریرا و کی منکاف (Barbara D. Metcalf) منکاف ۱۹۸۳ منکاف (A9 منکاف (Deoband 1860-1900 (پُرنسٹین ۱۹۸۰ منکاف (Deoband 1860-1900 منکاف
  - ۹۰ کفنیف فدکور، مقدمه، ص۱۲ ۱۳۰۰
- 9- اس سلط کی اہم کم کابول میں ہے ، جن کا ایک جائزہ راقم کی تعنیف تعدید ازادی میں اردو کا حصد ( کراچی ، 1924ء) بالخصوص ص ۲۲۷ میں ہے وئیز خواجہ احمد فاروتی اردو میس وہساہی ادب ( ویلی ، 1914ء )؛ شاہ

عدِن الدين عقدِل \* َ

فرانس رونسن ، تعنیف پذکور، س۲۷۔

باريرا منكاف وينس في بذكور عن ١٠١٠ اكما أ ٢٠١٠ ، ٢٠١٧ و ٢٠١١ فرانس روينس في جنك آزادي ١٨٥٧ء سي كجير يملك الافتاع المارية وطلسم لكهنو اور كجيرهم بعدتريه وكالاناساك اتداء كوفاص معنى ويد وي العنيف لمكون ص 2 ؛ بدونوں جرید معلا مفر می کل کے ایک بزرگ مولوی محد ایتقوب (متونی عد 19 م) نے جاری کیے تھے۔

محمقیق صدیقی، صوبهٔ شعلی و مغربی کر اخبارات وسطبوعات (علی گرُ هُ ۱۹۲۲ء)، م ۲۰۳،۳۷۰ ۲۰۳۰

امير صن توراني، منفصي نول كمشور: حالات و خلصات ( وفي ١٩٨٢ ء)، ص ٢٠٠٠ -

وينا اولدُثير گ (Veena Oldenburg)، المستان المعنان ال اس مطبع کی حد مات کے خصوصی جائز ہے کے لیے : محرظمیر الدین بلکرا می تصنیف ندکور؛ ونیز امیر حسن نورانی، تصنیف ندکور کے علاوہ سوانح متضی نول کیشور (پٹیز، 1990ء) اور متضی نول کیشور اور ان کے خطاط و خوش نویس ( ویلی ۱۹۹۴ هر) په

اس وقت کی مقبول عام زبان کی حیثیت سے اردو ( اور پھر ہندی) میں طباعت کے فروغ کے باعث جو تبدیلیاں رونما ہوئی اور اردو زبان کوطباعت کے عام ہونے کی وجہ ہے جس طرح فروغ حاصل ہوا، اس کا ایک جامع تجزیر ڈیوڈلیلی "The Fate of Hindustani: Colonial Knowledge and the Project (David Lellyveld) ويلرُ ". Orientalism and the Postcolonial Predicament: مشمولية of a National Language." Perspective on South Asia. مرتبہ: کی اے پریکم ع (Carol A. Breckenridge) اور ٹی وی ڈی وی (Peter van der Veer)، (فلاؤلفيا م 199 ء)، بالضوص ص ٢٠٠ من بيد اساتي لحاظ سے طباعت كے اؤلين مونول کے لیے: گارپوراؤ تصنیف پذکور عن ۲ کا ۱۸۱٬۱۷۸ په ۱۸۹

ہے کے مجمداں".The Abolition of Persian as Court Language in British India."مثمولہ Bombay University Journal ( التمبر ۱۹۳۷ء ): ص ۱۹۳۱ و بعده ؛ ۱۸۳۷ء کے ضابطة قانون (۱۹) کے تحت کویز جزل کو بیدافتیار حاصل ہوگیا تھا کہ وہ فاری کی حجگہ انگریزی یا کسی مقامی زبان کوعداتی اور انتظامی مهور میں نافذ كرسك \_ اليضاً، ص ١٣٦٤؛ إن نفاذ كو المحكر مال ١٨٣٨ء من تعمل طور يرعمل من آجانا فها، اليضاً، ص ١٣٦ \_ ١٣٤٤؛ جب کے صوبہ متورہ کے بعض علاقوں میں یہ فیصلہ ۱۸۳۵ء ہی میں نافذ کردیا عما تھا۔ تنصیلات کے لیے: کرسٹوفر آر کگ One Language Two Scripts: The Hindi Movement in 19th (Christopher R. King) \_ ۵۷ (مجنی ۱۹۹۳، کر) Century North India.

اس احتاج من تقريباً دوسو بندو بهي شال عقر- مجمد ان تصنيف لذكور، ص ١٣٧ - ١٣٨٤؛ انصول نے فاری كے حق من جو ولائل وید، رمیش چندر سر بواستونے ان کی چیش کروہ یاوواشت سے ان کا احاطہ کیا ہے: Development of the Judicial System in India under the East India Company, 1833-58. 199- ۲۰۱ ؛ كرسنُافِر كنُّ تعنيف نذكون ع ۵۴ ، ۲۳ ، ۷۰ وغير و من اس موضوع كالتفعيل سے احاط كيا هميا ہے۔

The Spread of Printing, Eastern Hemisphere. (D.E. Rhodes) ב או וט פיינים וא פיינים ווא ווא פיינים ווא פיינים

(لندن، ۱۹۲۹ء)، ص ۵۵۔

مختف شہروں میں قائم مطالع کی تعیدات کے لیے: ناورعلی خان ، تعنیف فدکور، معلوماتی ب

- Census Report، (١٩١١ء) صوبة متحده ، حصد اقل ، ذيلي كوثواره X ، ص ١٤٤ ، بحوالد فرأس روشسي، Separatism Among Indian Muslims: The Politics of the United Provinces' Muslims .1860-1923 ـ ( كيبرج ٬ ۱۹۷۴ء )، ص ۷۷ ـ
- بدلقدا وكرستلفر كلك نے متعلقہ سالوں كى North West Provinces and Oudh Quarterly Publication Report ے اخذ کی ہے۔ تعنیف بذکور س ۲۸۔
- ان کا الدراج سورائی کی شائع کروه فیرست مطبوعات: Index to the Publications of the Asiatic . Society, 1788-1953 ووصف ( ككته، ۱۹۵۹ء ) ش و يكها جا سكتا ب، جب كهر في و فاري مطبوعات كا المراج، حصہ ووم ، عل ۲۳۹ ۔ ۲۵۲ عمل ہے۔
- تحقیم بندوستان کے بعد بھارت میں اردو کے بارے می حکومت اور قوم برست بندو جمامتوں کے معاند اندرویے کے کے: یروں گر ایم (Bruce Graham) Hindu Nationalism and Indian Politics (Bruce Graham) کے: یروں گر ایم Secular State (يُرسشن ،١٩٦٣ء)، ص٢٣٣\_٢٤، شريف المجابه Indian Secularism (كراهي، ١٩٤٠ء) ص 174\_174 عر غالدي Indian Muslims Since Independence (ديلي، ١٩٩٥) بالمضوص ص١٣٤\_١٧٠

#### مآخذ

اتى ام Saiyid Ahmad Shahid: His Life and Mission - اتما الم

ואט לע ב Oriental Presses in the World ביל אבי פוף ביים וואס ביים

اویب، مسعود حسن رضوی - "شابان اوده کاعلی ذوق" - «ندر داکر - دبلی بجلس نز ر واکرین - ن -

\_\_\_\_\_\_ الكهنويلي اديب -املام آباد، ١٩٨٨ -

آسين و الله ال (Smith, Donald B.) بيكسن الما India as a Secular State بيكسن الما 19 اهـ

Philologia Orientalis: A Description of Books Illustrating -(Smitskamp, Rijk) مشكري، ريك المستكري، the Study and Printing of Oriental Languages in 16th and 17th Century Europe - لائيز ل ، ۱۹۹۲ء -

ا أيركل اك (Sprenger, A.) A Catalogue of the Arabic, Persian and Hindustani Manuscripts of the Libraries of the King of Oudh - جلد الآل يككته،١٨٥٢ء -

Report of the Researches into the Muhammadan Libraries of -Oudh\_ کلته ۱۸۹۷ه -

جين كيمير وبليو (Jones, Kenneth W.) جين كيمير

چىلن، كريكن دجام جهان دها: اردو صحافت كي ابتدا - والى، ١٩٩٢، -

يوهر الس بي السي الله Bengal Past and Present - "Early English Printers and Publishers in Calcutta" - يوهر كل السي

۵۲۸(۸۲۹۱ء) کس ۲۷\_۲۷\_

حيد، كمل الدين- قيصر التواريخ-جلد الأل -كلصو ، ١٨٩٦-

غالدي عمر - Indian Muslims Since Independence - دلحي ه 199ه -

عَالَ: حَدَ النَّشِ - محبوب الإلباب في تعريف الكنب والكناب- يثنه، ١٨٩٨ه-

غان، صديق حسن - شدع انجدين - بحويال، ١٣٩٣ هـ-

غان، تاورعلى - سندوستاني يريسي - للهنؤ ، ١٩٩٠ - -

وال اسيسر كمار ـ Sahibs and Munshis: An Account of the College of Fort William ـ وعلى ١٩٤٨مـ

دوره واحد (Gdoura, Wahid) وره واحد (Gdoura, Wahid) وره واحد (Gdoura, Wahid) وره واحد واحد (Gdoura, Wahid) وره واحد واحد (Gdoura, Wahid) و تواني المعام

و الماعت في الماء الماعت في L'imprimerie hors l'Europe (Deschamps, P.) اشاعت في جيرس ١٩٢٢ء -

ولي اليت Press and Politics in British Western Punjab - (Davis, Emmett) - وعلى ١٩٨٣٠ م

فيرس كيتمرين (Diehl, Katharine) - Early India Imprints (Diehl, Katharine) - نويارك ١٩٦٥ -

رام، ما لك مة الاسدة غالب موالى ١٩٨٠،

روئنس افرانس (Robinson, Francis) روئنس افرانس (Robinson, Francis) روئنس افرانس (United Provinces' Muslims, 1860-1923

"The Export of the Arabic Books from Europe to the Middle East in the (Roper, G.) الوي، كي Proceedings of the 1989 International Conference on Europe and 18th Century"

- ۲۲۲ - ۲۳۳ اوکل و ۱۹۸۹ اوکل و ۱۹۸۸ اوکل

"Faris al-Shidyaq and the Transition from Scribe to Print - (Roper, Jeoffery) - 12 (20)

The Book in the Islamic World: The Written Word and -Culture in the Middle East"

The Printing Press as an Agent of Change: (Elizabeth L. Eisenstein) الرُبِقَ، الِي الرِّنسُون Communication and Cultural Transformation in Early-Modern Europe ميجرية

The Pivot of the Universe: Nasir al Din Shah Qajar and the Iranian Monarchy, المائت، عميا كل - 1831 الدلن، 1994ء - 19

انصاری بیزی ـ Encyclopedia of Islam - جلد موم ـ لا نیزن ، ۱۹۷۱ه عمل ۲۲۵ - ۲۲۹ ؛ ونیز سالقد اشاعت ـ جلد دوم ـ لا نیزن ، ۱۹۱۷ه عمل ۲۲۹ ـ ۲۷۹

اولڈنبرگ، ویتا (Oldenburg, Veena) - Making of Colonial Lucknow رکشسی، ۱۹۸۳ء۔

A Catalogue of the Persian Printed Books in the British - (Edwards, Edward) المُدُورَدُنَ المُدُورِدُ المُدورِدُنَ المُدُورِدُنَ المُجاورِةِ لللهِ اللهِ اللهِ

المالوان اكل The Press in the Arab Middle East: A History - (Ayalon, Ami) ما الحال المالوان الكل The Press in the Arab Middle

اللَّيا تَك سوماتُنَّ اوف بِنَالِ (Asiatic Society of Bengal) (Asiatic Society) والله تَك سوماتُنَّ اوف بِنَال Society 1788-1953 بروضع به کلکته، ۱۹۵۹ء به

- Catalogue of the Library of the India Office: Persian Books -(Arberry, A. J.) ج اے بے ا انہان، ۱۹۳۵ء -

بالغور، فرانس (Balfour, Francis) - مقدمه انتشائر بيركون - The Forms of Herkeran - ككتر، ۱۸۱۱ -

بالمار، مبدى - شرح حال رجال ايران - جلدووم - تبران ، ١٣٥٤ ش-

رال، لي آر (Politics of India Since Independence (Brass, P.R.) کیسرج ۱۹۹۳۰

براؤان، ای کی A Literary History of Persia - (Brown, B.G.) مجلد جهارم کیمریج ۱۹۵۳ء۔

The Press and Poetry in Modern Persia - اشاعت ع في الماس التجلل

بكرامي، محدظهير الدين-" تقريظ مصباح الهدايت" مصعيق أن روشتم مجلِّه سنده يوغورس (١٩٩٣ ء): ص ١٥٩ - ١٢٠ -

بَكْرُامُ، مثتى تَحْدَمُووعَمَّا فَي - تفنيح الكلام في تاريخ خطه باك بلكرام على كر حد ١٩٢٠ - -

تَجِمُنا كُرِيرًا مِرتَنِ ـ The Rise and Growth of Hindi Journalism ـ الله آباد، ١٩٢٤ هـ ـ

بيك، مرزار قيل -" نستطيل نائب أو د و جلد و، شاره ٣٣ - اورنگ آباو (جنوري ١٩٢٩ ء) كس ٦٤ -١١٢ -

يْكُم، عبيره- فورن وليم كالح كي ادبي خدسان - كايمۇ ، ١٩٨٣ ء -

بیڈرین، ہے (G. French) مشرقم کی ۔ فرنج (G. French) مشرقم کی ۔ فرنج (G. French) ۔ مرتب آرٹیلن پر انڈ (R. Hillenbrand) ۔ پرکسٹس ۱۹۸۴ء۔

ير ليك اك\_\_The Printing Press in India\_

ييل ١٩٨٢٠ ييليز Bibliografia Italiana Della Iran, 1462-1982 (Piemontese, A. M.) من الما المام ا

```
عقبل، معین الدین - تبع یک آزادی میں ار دو کا حصہ - کراچی، 1947ء -
```

\_\_\_\_\_\_ معليقات تقريط مصباح البدايت معليق شاره بفتم يجلّ سنده يو نيورس (1998ء) عن 17-14 م

على، رحمان - تذكره علمائر بند-اردور جمه تحد ايوب قادري - كراچي ، ١٩ ١١ - -

فاروتی، خواجه احمه ارد و میں وہایی اد پ۔ وہلی ، ۲۵ ۱۹ مه

ظيس بن الح Correspondence of Lord William Bentinck (Phillips, C. H.) عبلد الآل اوكسفر \$، 1944ء-

قلمون آ رائج Historical Record of the Survey of India -(Phillmore, R. H.) علت، ١٩٢٠ مـ

قادرى محمد اليب - سولانا محمد الحسين نانوتوى - كراجي، ١٩٢٧ء-

قريشي الدين-انهارهوين صدى كى اردو مطبوعات -اسلام أباه ١٩٩٣ م

کارڈن، ایل (Cardon, L.) اورائج ہے ہوئن (H. Hostan) اورائج ہوئن (Cardon, L.) اورائج ہوئن (the Asiatic Society of Bengal

"Notices on Peculiar Text Held by the Followers of Syed (Colvin, J. R.) الناء بي آكراه المحاسبة "Notices on Peculiar Text Held by the Followers of Syed (Colvin, J. R.) الناء بي المحاسبة المحا

ساون، في الس-History of Printing and Publishing in India \_ دو جلدي - دعلي، ١٩٨٥ هـ ١٩٨٨ - -

كَوْفَ دُوْلِةُ British Orientalism and the Bengal Renaissance: the Dynamics of (Kopf, David) وَفَ دُوْلِةُ وَالْ

کول، برنارڈ الیس Colonialism and its Forms of Knowledge ـ (Cohn, Bernard S.) \_ پرکششی، ۱۹۹۲ء ـ

The Asiatic Society of Bengal and the Discovery of India's -(Kejarival, O. P.) يَجَارِيُوالَ، او لِي Past, 1784-1838 - وعلى ، ١٩٨٨ - ١٩٥٩ - وعلى ، ١٩٨٨

كيين ، كارلينله Oriental Jones - (Cannon, Garland) - يمني ١٩٢٥ -

Sir William Jones: Annotated Bibliography of His Works -\_\_\_\_\_\_

"Late Persian, Early Urdu: The Case Wahabi Literature والمراي الكال المالك "Late Persian, Early Urdu: The Case Wahabi Literature"

Communication in the Middle East - مرتب جارج-این - عطیہ (George N. Atiyeh)۔ این - عطیہ (George N. Atiyeh)۔ الاق

ر حودًا من و کا کاری . The Spread of Printing, Eastern Hemisphere (Rhodes, D.E.) النمان، 1979ء۔

ر کیج چارگس (Rieu, Charles) در بیج چارگس (Catalogue of the Persian Manuscripts in the British Museum (Rieu, Charles) جلد الآل و دوم چکسی اشاعت لیندان،۱۹۲۹ء۔

سرکار، تکھیل۔"Calcutta, the Living City-"Printing and the Spirit of Calcutta"۔ مرتب سوکھا چودھری۔جلد اول کیکتے، ۱۳۹۰ء: ص ۱۲۸ پالاس

مركيس، يوسف اليامد معجم المطبوعات العربيه المعربه في ١٣١٠هـ ك ١٣١١ -

صريح استو، رميش چند \_ Development of the Judicial System in India under the East India \_ مريح استو، رميش چند \_ Company, 1833-58

سيتا يوري، نادم - فورث وليم كالج اور مولوى اكرام على - للمود 1907ء-

تاء کرایم (SABREB)۔ (The South Asia and Burma Retrospective Bibliography (Shaw, Graham) کارگرایم (SABREB)

تاريء الآج Selection From the Educational Records. Part 1: 1781-1839 - (Sharp, H.) عاريء الآج الماء ا

شرر،عبرالليم ومحدّشنه لكهو ولكصوره ١٩٤٠ -

شریف المجابر۔ Indian Secularism - کراچی، ۱۹۷۰ء۔

شيرواني، بارون خال مارد ورسم الخط اور طباعت - حيداً باو وكن، ١٩٥٧ ء-

مباءمظفر حسين - روز روشن - تبران ١٣٧٣-

صديقي، شيق- صوبة شملي و مغربي كر اخبارات ومطبوعات عشير ها ١٩٦٢ ١٥ -

\_\_\_\_\_ كلكرست اور اس كاعبد - وفل، 1949 -

\_\_\_\_\_مہندوستانی اخبار نویمسی، کمپنی کے عہد میں ملکڑھ، 1904ء۔

عبدائتي، سيد، مذبة المحواطر -جلد مشتم - كراجي ، ١٩٤٨ --

عبرالله، سير ادبيات فارسى ميس بندوق كاحصه وفل ١٩٣٢٠ -

\_\_\_\_\_ منان فارى وشركت جندشرتى "دانت شاره ٥٠ اسلام آباد (١٩٩٧ء)-

عبدالودود، قاضي -تعليقات تدكرة ابن طو فان مولف ابن اثن الله طوفان - بينه، ١٩٥٣ء -

مزيز، طارق - اردو رسم العظ اور ثائب - اسلام آباه 19۸4ء -

محكري ميدسن - عمالات سيد حسن عسكري - بثنه ١٩٩١ - -

```
میکمورز کے، ڈی کی کی Early Mission Printing Presses - (Mcmustere, D. C.) میکمورز کے، ڈی کا اور نے ، ۱۹۳۳ء۔
-The Beginning of Printing in India-
```

ع اجن، ہے ۔ History of Indian Journalism ۔ اشاعت فائی۔ ویلی، 1994ء۔ جم أفغى - تاريخ اوده -جلر جهارم - للمعنو، 1919ء -نقوى شهر يار - فرسنگ نويىسى فارسىي در سندويا كىسنان - تهران، ١٣٢٩ -نوراني، ايرحن مسوانح منصى نول كمشور - يثنه، 1990ء-\_\_\_\_\_وشیر نول کشور اور ان کر خطاط و خوش نویس دولی ۱۹۹۳،۰ \_\_\_\_\_منتشى نول كمشور: حالات و خدمات مدفل، ١٩٨٢ م واث الرح الله Cheap Print and Popular Piety, 1550-1640 - كيمبرج اله 1991ء -

> North India فالذُّلقاء ١٨٥٢هـ بالبية يتصميل (Halhed, Nathaniel) يستحصيل بالبية بنام وارن مشيقكر (Warren Hastings) مورخة النومبر Catalogue of the Home Miscellaneous Series of the India Office - " 144A Records - مرتب نل، سيموكل جارلس (Hill, Samuel Charles) لندن، ١٩٢٧ ه ينجر ١٩٠٧ -

واذً لي سوان اليس (Wadley, Susan S.) اور لارنس اليهاب (Lawrence A . Babb) واد لارنس اليها (Wadley, Susan S.)

and the Transformation of Religion in South Asia والماء ١٩٩٥مو

واران، بحراف (Warren, Joseph علي A Glance Backward at Fifteen Years of Missionary Life in المان بحراف المحرف (A Glance Backward at Fifteen Years of Missionary Life in المان بحراف المحرف (Warren, Joseph)

ميري محن - "From the Manuscript Age to the Age of Printed Books" - ميري محن

عطيه (George N. Atiyeh) - الماني، ١٩٩٥ ء -

تكر، لي في ما History of the Calcutta Press ما كلته، ١٩٨٤ م

مي كا كان، اكل The Jesuits and the Great Mughal (Maclagan, E) ياتدان، ١٩٣٢،

مير، غلام رسول -جماعت مجلولدين - لا موره سان -

World: The Written Word and Communication in the Middle East

"A Letter of Warren Hastings on the Civil Service of the East 🎍 (Hutton, W. H.) المُعنى وُ الْجِولَةِ الله -e1979-English Historical Review - India Company"

بيستكن واران (George R. مرتب جورع آ رگليگ - Memoirs of Warren Hastings - (Hastings, Warren) بيستگن (Gleig \_ جلد سوم \_ لندن ، ۱۸۴۱ء \_

```
بذیاد جلد چهار م۲۰۱۳ء
```

Confluence of Cultures: French Contributions to Indo-Persian ... (1818-1857)" Studies - مرتب الف - اكن - دُيلو ك (F. N. Delveoy ) - ديل، 1990 -

گار سال وتاکل (Garcin de la Litterature Hindouis et Hindoustanis و (Garcin de Tassy) گار سال وتاکل

\_\_\_\_\_ ماتو ال خطيه "ارد و اوريك آباو (جنوري، ١٩٢٩ء)-

ر ایم رور (Graham, Bruce) ایم در Hindu Nationalism and Indian Politics ایم در الم

مراجع The British Impact on India (Griffths, Percival) کر محص مرسیول

گاش، تی اے(Encyclopedia of Books -(Glaister, G. A.) ماشر، تی اے(1997ء۔

كالكرسف، جول A Dictionary, English Hindoostani (Gilchrist, John) كالكته ١٤٨٧ء -

"The Fate of Hindustani: Colonial Knowledge and the Project (Lellyveld, David) عَيْنُ وَلِيدُ وَالِيدُ وَالْمِ Orientalism and the Postcolonial Predicament: - of a National Language."

Perspectives on South Asia - مرتب کی دائے۔ پر کام (C.A. Breckentidge) اور لی دی۔ ۇىدىر (P. V. D. Veer)-قالۇلغا، 1998ء-

India a Pageant of ב"Sir Charles Oryly's Lithographic Press." בעלטי אלט (Losty, Herman) בילטי אלטי -1909 - Prints

اعران ۱۹۸۲ (Lewis, Bernard) يا الكان المان Muslim Discovery of Europe (Lewis, Bernard) المان ال

Statements, Scholars and "Hastings as Scholar and Patron" -(Marshall, Peter) المراكب ا Merchants - مرتب اين ومأفعيين ( Anne Whiteman ) حاوكسفر أن ١٩٢٣ء -

متفرق، ابرائیم۔ "وسیلتہ الطبع" انگریز کی ترجمہ The Book in the Islamic World: The Written Word and Communication in the Middle East مرتب عاري اين عطير (George N. Atiyeh) البائي

عناف باريراؤي (Metcalf, Barbara D.) كاف باريراؤي ركىنىي ،19A۲ء پ

محمد ارج كي - "The Abolition of Persian as Court Language in British India." - عبد ارج كي المعالية ال University Journal - ۱۹۳۷ (ستمر، ۱۹۳۷ء)

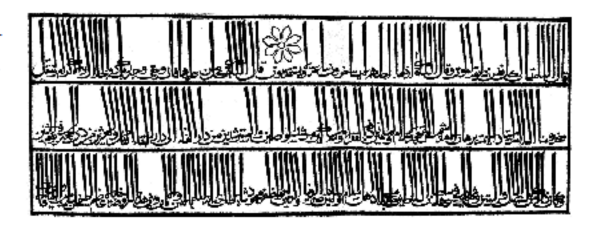
> مرزه کوکب قدر سپاوعلی - واجد علی شده کهی ادبی و ثقافتی محدسات -ویل، ۱۹۹۵ء -مرزبان، انم انم الم The Parsis in India بيان، انم الم الم

مقيت أحن، سيد- كلكنه كر قليم مطابع اور ان كى مطبوعات: ايلانة ذكره عكاتم، ١٩٨٠ مه

كر في، الس اكن - Sir William Jones: A Study in Eighteenth Century British Attitudes Towards India کیمبر جھ ۱۹۲۸ء۔

#### محمديوسف صديق\*

فطرت، جمالیاتی ادراك، صوفیه اور خانقاهیں: بنگال كے اسلامی كتبات كی روحانی جهت \*\*



کتبہ: حضرت پنڈوہ میں نور قطب العالم کی خافقاہ میں ان کا مذفیعی کتبہ بتاریخ ۸۶۳ هزار ۱۴۵۹ء (جس میں شخ کے لیے سات روحانی القاب استعال کیے گئے ہیں)

- ١- قال الله تعالى كل نفس ذائقة الموت وقال الله تعالى [ف] إإذا حا[ء] أحلهم لا
   يستأخرون ساعة ولا يستقلمون قال الله تعالى كل من عليها فان ويبقى وحه ربك
   ذو الحلال والإكرام وانتقل
- ا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا 'ہرنفس کوموت کا ذا لَقہ چکھنا پڑے گا'۔ اللہ تعالیٰ نے مزید فرمایا 'جب وہ

مخروطی عمودی ڈیڈے نچلے جھے میں بار یک لکیر سے شروع ہو کراوپر جاتے ہوئے مونا ئی کیڑتے ہیں۔
عمودی ڈیڈوں کی اوپر کی جانب فیر معمولی طوالت اور ایک صف میں ان کی تنظیم کو پھڑ جانے والی روحوں کے اوپر کی جانب سفر یا جنازہ کی دعا میں شامل حاضرین اور ساتھ ساتھ مرحوم شخص کی روح کے لیے رحمت لے کر ارتر نے والے فرشتوں کے علامتی اظہار کے طور پر لیا جاسکتا ہے۔ تہہ میں موجود جمگھٹا نما حروف کو بھی اجتماع کی علامت شار کیا جاسکتا ہے جو نماز جنازہ کے لیے صف بند سوگوار مصلیوں کی فرا ساتھ اشارہ کر رہے ہوں۔ پہلی سطر کے اوپر کی جھے کے وسط میں ہشت پہلو پچول آٹھ جنتوں کی علامت ہے جو اس تر تیب میں ایک مناسب آ رائش عضر ہے۔ اور ایبا کیوں نہ ہو جب کہ یہ مرحوم کی نماز جنازہ کی تنظیم میں مخصوص جگہ سے میل کھا تا ہے ، خاص طور پر جبجم کو جنازے کے اجتماع کے سامنے رکھا جاتا ہے۔ مسلم بنگال کی فین تغیر کی خطاطی میں جمیں جند مثالیں ملتی ہیں جہاں " تحریر "اور سامنے رکھا جاتا ہے۔ مسلم بنگال کی فین تعمیر کی خطاطی میں جمیں جند مثالیں ملتی ہیں جہاں " تحریر "اور "کتابت " نے آغاز سے بی ایک فن ہونے کے ساتھ ساتھ ایک روحانی مظہر کا کردار بھی ادا کیا ہے ۔ اور جس کے جالیاتی پہلو میں فطر سے کے عناصر کو بھی سمو دیا گیا ہے۔

فطرت سے گہرے اتصال اور انسانی نجات کی روحانی تلاش میں گندھا ہوا سادہ زندگی کا صوفی پیغام بیگال کے وسط دیہاتی علاقوں میں دیبی انداز زندگی کے ساتھ شروع سے ہی بہت اچھی طرح ہم آہگ ہوگیا تھا۔ حضرت محمطیقی کی زبانی دین الفطرة سے موسوم اسلام علاقے میں فطرت اور روحانیت کے درمیان ایک مضبوط تعلق بناتے ہوئے پھیلا۔ اسلامی فطر نظر سے تمام ماحول - کا نئات - این الگ انداز میں جاندار ہے، جس کا ایک ایک جز اپنے خالق کی عبادت میں مصروف ہے۔ این الگ انداز میں جاندار ہے، جس کا ایک ایک جز اپنے خالق کی عبادت میں مصروف ہے۔ خالق اور تلوق میں ایک گہراتعلق پایا جاتا ہے، جس کو درجہ کمال صرف اس وقت حاصل ہوتا ہے جب مناسب ہم آ بیکی سے ان کو پروان چڑھایا جائے۔ خالق اپنی تلوق کے ذریعے ہر جگہ جلوہ گر ہے جے صوفی ہے سان وحدت الھہود "کا نام دیا جاتا ہے اور پرنظریہ بنگال کے صوفی ادب میں خاص طور پر پایا جاتا ہے اور پرنظریہ بنگال کے صوفی ادب میں خاص طور پر پایا جاتا ہے اور پرنظریہ بنگال کے صوفی ادب میں خاص طور پر پایا جاتا ہے اور پرنظریہ بنگال کے صوفی ادب میں ہر جگہ نظر آتی کے اندر ہے سے کہ ایک مومن کو خدا کی موجودگی کی شہادت کا نئات میں ہر جگہ نظر آتی کی انتہا اور دل کی گہرائیوں میں ایمانی جوش ابھارتا ہے، جومومن کو روحانی تج جو اس کے اندر جو تھرت کی انتہا اور دل کی گہرائیوں میں ایمانی جوش ابھارتا ہے، جومومن کو روحانی تج ہے کی چوٹی اور

گھڑی آ پہنچی ہے تو ندایک لمحے کی تاخیر ہوسکتی ہے ند تقدیم'۔الله عزوجل نے فرمایا 'جو کھڑی آ پہنچتی ہے تو ندایک لمحے کی تاخیر ہوسکتی ہے ند تقدیم'۔الله عزوجل نے فرمایا 'جھے روئے زمین پر ہے فنا ہو جائے گا اور باقی صرف تیرے رہ ذوالجلال والا کرام کی ذات رہے گی۔'

- ۔ جارا آقا... عظیم عالم، امامول کا استاد، امت کا بادی، قوم کا سورج، اسلام اورمسلمانول کی جمت ، فقراء اورمساکین کو نفع پہنچانے والا، سیدھے راستے کے متلاشیوں اورمتوصلین کو راہ دکھانے والا ... وار فناء سے وار بقاء کی طرف کوچ کرگیا ہے، مؤرجہ ذوالحبر کی اٹھائیس بروز پیر

  \*\* و کیان ذالم من السنة الثالث < حالثالثة > والست و شمان مائة فرے مار دالم مسلمان
- وكان ذلك من السنة الثالث <<الثالثة >والستين وثمانماية في عهد {الـ} سلطان السلاطين حامى بلاد أهل الإسلام والمسلمين ناصر اللنيا والدين أبو <أبى> المظفر محمود شاه سلطان صانه الله بالأمن والأمان وبنى هذا حهذه> الروضة خانا لاعظم لطيفخان سلمه من البليات والآفات

اس کتباتی عبارت میں موجود گہرے طور پر روعانی رنگ میں رنگے ہوئے فیر معمولی دینی القاب اس عمیق وابنتگی اور احر ام کے مظہر ہیں جس کا اظہار بنگال کے چند انتہائی محتر م صوفی بررگوں میں سے ایک ،نور قطب العالم ، کے لیے بنگال کی دیجی آبادی کے جم غفیر نے ہمیشہ کیا۔ اس کا سادہ و فطری اور متوازن فنی اسلوب فاصا جاذب نظر ہے۔ سادہ پس منظر کے اوپر خطاطی کو خط بہاری میں پیش فطری اور متوازن فنی اسلوب فاصا جاذب نظر ہے۔ سادہ پس منظر کے اوپر خطاطی کو خط بہاری میں پیش کیا ہے، جو کسی بھی فیر معمولی آرائش یا مصنوعی سجاوٹ سے فالی ہے۔ متناسب ترتیب سے صف آرا

فالق کے ساتھ اتصال تک لے جاتا ہے۔ اس مرطے پر مومن جبرت واستجاب کی شدت سے بے ساخت سے ان اللہ کہتے ہوئے خدا کی عظمت کی صدا بلند کرتا ہے۔ یہ ایک ایسا پیغام ہے جو بنگال کے کتبات میں فرکور قر آنی آیات اور نجی اللیہ کے اقوال میں کثرت سے ملتاہے۔

مسلم دنیا کے دوسر نظوں کی طرح بنگال میں بھی بنیادی صوفی پیغام کا مرکزی نقط اللہ کی وصدت ہے جو (قرآن میں) المحیط (سب پر چھایا ہوا) کے گہرے مفہوم کے مطابق معنی کا نات (وجود) ہے۔ وہ ہر چیز کو گھیرے ہوئے ہے اور ہر جگہ موجود (قرآن میں "الموجود " بمعنی ہمیشہ سے موجود ایک صفتِ اللی ) ہے۔ وجود (الوجود) کی تطبیعتِ منتبی (الحق میں ایک اور صفتِ خداوندی) خدائی وصدت یا تو حید۔ اسلام کے بنیا دی پیغام - کی روح میں پنہاں ہے، جس کی بہترین توضیح صوفی نظریہ وصدة الوجود (موجودات کی وحدت) سے ہوئی ہے۔ گویا صوفی تعلیمات میں وجود کے گونا گوں اظہار میں وحدت پنہاں ہے اور الدین (فد ہب) دراصل اپنے اصلی روپ میں از کی وحدت کی طرف لوٹنا میں وحدت پنہاں ہے اور الدین (فد ہب) دراصل اپنے اصلی روپ میں از کی وحدت کی طرف لوٹنا میں بیش کیا گیا ہے۔ سے وہ پیغام ہے جس کا علامتی اظہار نور قطب العالم کے تدفینی کتبے میں ایک منفرد اور دلچسپ انداز میں بیش کیا گیا ہے۔

قرآن میں فطرت کا کا کتات میں دلچسپ کردار اور اس میں پنہاں روحانی پیغام کی طرف اشارہ جابجا موجود ہے، اگر چہ اس کو اپنی حیثیت میں بطور موضوع خاص شاذ و ما در ہی کھوجا گیا ہے۔ آقرآنی تطلع نظر کے مطابق کا کتات کے تمام اجزاء فطری قوا نمین کی پیروی کرتے ہیں جو خدائی اور بایں صورت اسلامی ہیں ۔قرآن کے مطابق ہر موجود چیز اللہ کی عظمت بیان کرتی ہے۔ (۱۳۳۲) فطرت کی جانب اشارہ کرنے والی قرآنی آیات بنگال میں کئی کتبات میں ملتی ہیں۔ آپرہیز گاری کے کام اور عبادت انسانوں کو فطرت کے قریب آنے میں مدد دیتے ہیں اور لطیف ماحولیاتی توازن اور ان کے ساتھان کے قریب آنے میں مدد دیتے ہیں اور لطیف ماحولیاتی توازن اور ان کے ساتھان کے قریب آنے میں مدد دیتے ہیں اور لطیف ماحولیاتی توازن اور ان کے ساتھان کے قریب آنے میں مدد دیتے ہیں اور لطیف ماحولیاتی توازن اور ان کے ساتھان کے قریب آنے میں دیتے ہیں۔

اسلامی تصوف کے نظریہ میں زمین کا ایک مقدس پہلو نمایاں طور پر موجود نظر آتا ہے۔
نی اللہ فی نے پوری زمین کو مقدس اور مسجد جیسا پا کیزہ اور صاف قرار دیا۔ پیاں چہ پوری کا کنات کی
ہوں ۔ جنگل میں، پہاڑ
ہے مثل تخلیق ایک جائے عبادت کے طور پر کی گئی ہے۔ مسلمان جہاں کہیں بھی ہوں ۔ جنگل میں، پہاڑ

یہ صحوا میں یا سمندر پر - اپنے نہ بمی فریضہ کے لحاظ سے صلوۃ (نماز) کی شکل میں کم از کم روزانہ پانچ مرتبہ اپنے خالق کو یا دکرنے کے پابند ہیں اسلام میں مساجد ہمیشہ زندگی کے مختلف گوشوں میں ایک اہم کردارادا کرتی رہی ہیں ۔ اورائی لیے شاید مساجد کو صرف عبادت یا نماز ہی کی جگہ فرار نہیں دیا گیا اور نہ ہی سجے معنوں میں مساجد فقط باجماعت عبادت کا مرکز بنی رہیں، کے بلکہ ثقافتی ارتقاء اور ساجی نشو نما میں مساجد نے ہمیشہ ایک گہرااڑ چھوڑا اسلام کی سے سادہ تعبیر بنگائی دہبی کا شکاری آبادی کو رائی آئی مساجد نے ہمیشہ ایک گہرااڑ چھوڑا اسلام کی سے سادہ تعبیر بنگائی دہبی کا شکاری آبادی کو رائی آئی جس نے ان کے نہ بی اعمال کو آسان تر اور فطری بنا دیا ۔ دیگر جگہوں کی طرح بنگال میں بھی صوفیہ نے اسلامی معاشروں میں شریعہ اور اسلامی طرز حیات کی ضرورت پر زور دیا ۔ اور ہو بھی کیوں نہ جبکہ ان کے نز دیک سے نظام اس دنیا میں ایک فطری طرز حیات اور صحت مند ماحول میں فرداورا جہائ کے لیے شادمانی کا ضامن تھا ۔ آخر کار سے نظام آخرت میں لافانی خوشی کے انتہائی درجہ کی راحت، پودوں، شادمانی کا ضامن تھا ۔ آخر کار سے نظام آخرت میں لافانی خوشی کے انتہائی درجہ کی راحت، پودوں، کھولوں، دریاؤں، پانی اور زندگی سے بھر پورجند (لغوی معنی باغ) کے طور پر روحانی انعام کا ضامن بھی تھا۔ خوش کے انتہائی دوجہ کی مامن بھی تھا۔ خوش کے باتی اور ندگی سے بھر پورجند (لغوی معنی باغ) کے طور پر روحانی انعام کا ضامن بھی تھا۔ خوش کے انتہائی دوجہ کی دارہ کی ہائی ہے بندیدہ کی دریا کی کے ساتھ تعلق کی بنا پر اسلامی صوفی تعلیمات میں خواجسورتی کو ایک بہند بیدہ کو تر سے ایک کے ساتھ تعلیمات میں خواجسورتی کو ایک بہند بیدہ

خوبی سمجھا جاتا ہے ۔ اور یہی وجہ ہے کہ "خوبصورتی حق (سچائی) ہے اور حق (سچائی) خوبصورتی ہے "^

کا نظریہ اسلامی روا بت میں ایک اہم جگہ پاتا ہے ۔ خدائی حسن کو سمجھنے کی خاطر فطرت کی درخشانی کا ادراک مومن کی صفات لازمہ میں شار کیا جاتا ہے ۔ نی سیالیہ کا یہ فرمان کہ "اللہ خوبصورت ہے اور خوبصورتی کو بہند کرتا ہے " اس اہمیت کو اجا گر کرتا ہے ، اوراس طرح حس جمالیات اسلام کے ساتھ گری طرح منسوب ہے ۔ اور پچ تو یہ ہے کہ حسن کا مخرج در حقیقت اللہ بی کے وجود میں ہے جو اس قد رشاندار ہے کہ ایک بے جو اس فقد رشاندار ہے کہ ایک بے تجاب انسانی آ کھواس کی تاب نہیں لا سمتی ۔ جب یہ خدائی مخلوق میں سادہ انداز میں جلوہ گر ہوتی ہے پھر کہیں جا کے یہ خوبصورتی گری روحانی بصیرت رکھنے والے انسانوں کے مشاہدے میں آ سکتی ہے ۔ اسلامی نظاء نگاہ سے اس خدائی حسن کو کا نئات میں تلاش کرنا نہ بی زہد کا جز و لازم ہے ، جو بالآخرا کی مومن کو فطرت سے آیک گرا تعالی استوار کرنے کی راہ پر گامزان کر دیتا ہے ۔ اسلامی مومن کو فطرت سے آیک گرا تعالی استوار کرنے کی راہ پر گامزان کر دیتا ہے ۔ اسلامی مومن کو فطرت سے آیک گرا تعالی استوار کرنے کی راہ پر گامزان کر دیتا ہے ۔ اسلامی مومن کو فطرت سے آیک گرا تھا ہی میں مقائل کرا اگلی استوار کرنے کی راہ پر گامزان کر دیتا ہے ۔ اسلامی مومن کو فطرت سے آیک گرا تھا گا ہی مومن کو فطرت سے آیک گرا تعالی استوار کرنے کی راہ پر گامزان کر دیتا ہے ۔ اسلامی مومن کو فطرت سے آیک گرا گرا کرنے کی راہ پر گامزان کر دیتا ہے ۔ اسلامی مومن کو فی ماری کر اسانی مومن کو فیل سے مومن کو فیار سے دو بالآخر ایک مومن کو فرق کر سے ایک کر ایک کی دوروں کی کر براتھ میں کر اگر ہے کہ دوروں کر اسانی مومن کو فیار سے دوروں کی کر براتھ میں کر ایک کر

اسلامی روحانی پیام کو بنگال کے اسلامی فن میں عمدگی کے ساتھ پیش کیا گیا ہے، جو فطرت میں بھری خدائی تخلیق میں لامتنائی حسن سے ترغیب پاتا ہے۔ ہم آ ہگ ، متقامل خاکوں اور کونیاتی نظام

بنیاد جلدچهارم ۲۰۱۳ء

( دین الفطرة ) کی حدود کو بھی بھی بھلانگ نہیں سکتا۔ مزید برآ ں وہ فطرت کی خدائی ترتیب و تنظیم میں قدرتی وسائل کا بے جایا نا جائز استعال نہیں کرسکتا اور ندا سے قدرتی توازن کونقصان پہنچانے یا کسی قتم کا فساد اللہ بھیلانے کی اجازت ہے۔

ان تمام روحانی پیاات سے بھر پوردین اسلام آخر کار تیرھویں صدی عیسوی کے آغازیں بنگال کے دریائی ڈیلٹائی علاقے، جاول کی ثقافت کی گررگاہ، تک جا پہنچا۔ یہ وہ وقت تھا جب بنگال ابھی تک اپنی سرسبز وزرخیز زمین کے ایک ہوئے سے حصے پر قدرتی جنگلات سے گھرا ہوا علاقہ تھا۔ اا اگر چہ آ ریائی نسل اور ویدی ثقافت نے اپنی جڑیں پندرہ سوسال قبل مضبوط کرنی شروع کر دی تھیں، گر بنگال کی آبادی کی اکثریت تا حال غیر آ ریائی (آ ریائی مفتوعین کے بقول ملیچہ یا باپاک وحثی کہلائی جانے والی) اور خانہ بدوش تھی اور مقامی لوگوں کے زیادہ تر صصے نے ابھی تک ایک مستقل دیکی زندگی نہیں اپنائی تھی۔ ویدی ندہی ور مقامی فطرت و مظاہر برسی کی رسوم کے علاوہ اسلام سے پہلے اس علاقے میں بدھ مت بھی بھیلااورگاہے بگاہے بختہ بندہ و حکران سلطنوں بالخصوص سین تھرانوں کی جانب علاقے میں بدھ مت بھی بھیلااورگاہے بگاہے بختہ بندہ و حکران سلطنوں بالخصوص سین تھرانوں کی جانب سے مخالفت کے باوجود لیے عرصے تک قرار پذیر رہا۔

اس خطے میں اسلام کا زیادہ تر استخام اس وجہ سے ممکن تھا کہ اسلامی پیغام کوا کی عوامی زبان میں چیش کیا گیا، جس میں بعض اوقات مقامی نہ بہی استفالت بھی استفال ہوتے رہے۔ لیکن ضرور بالطروریہ اسلامی پیغام "اجتماع ضدین "سے اجتماب کرتے ہوئے پہنچایا گیا۔ ویدی فدہب کے بیکس اسلام نے خود کو بنگال میں ایک بیرونی آلہ کار کے طور پر مسلط نہیں کیا۔ علاقے میں بدھ مت کے سابقہ پھیلاؤ سے فاصی مما ثمت رکھتے ہوئے اسلام نے بنگائی نفسیات کی گہرائی اور ساجی زندگی میں ایک باسہولت، بندری شخو لاتی انداز میں بغیر کسی معاشرتی بدائتی یا پورش برپا کیے اپنا راستہ ہموار کیا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب مقامی آبادی میں سے اکثر ابھی تک فانہ بدوش تھے، جبکہ بقیہ مستقل دیکی زندگی کواپنانے نمانہ تھا جب مقامی آبادی میں سے اکثر ابھی تک فانہ بدوش تھے، جبکہ بقیہ مستقل دیکی زندگی کواپنانے کے مراحل میں شخصے اسلامی طرز حیات فطرتی انداز زندگی کے ساتھ بخوبی ہم آبگ ہو گیا۔ "دین الفطرة "ہونے کے باوصف اس نے مقامی لوگوں کے دلوں کومتائر کیا، جن کا روایتی طرز زندگی صدیوں سے فطرت کے بہت قریب رہا تھا۔ گویا بنگال میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت قریب رہا تھا۔ گویا بنگل میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت قریب رہا تھا۔ گویا بنگل میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت قریب رہا تھا۔ گویا بنگل میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت قریب رہا تھا۔ گویا بنگل میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت عدیل عب عب عب عب عب انتہائی بہت فریب رہا تھا۔ گویا بنگال میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت غریب رہا تھا۔ گویا بنگال میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت غریب کی بہت قریب رہا تھا۔ گویا بنگال میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت کی بہت خریب رہا تھا۔ گویا بنگال میں اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بہت کر بہت کی بہت کر بہت کی بہت کر بہت کی بیا کی اسلام کی اشاعت انقلا بی ہونے کی بیا کی بیت کی بیا کی بیا کے بہت کی بیت کی بیت کی بیت کی بیا کی بیا کی بیا کی بیا کی بیا کی بیت کی بیا کے بیت کی بیا کی بیا کی بیا کی بیت کی بیا کی بیا کی بیا کی بیت کی بیت کی بیا کی بیت کی بیا کی بیت کی بیت کور کی بیت کی بیا کی بیت کی بیا کی بیت ک

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

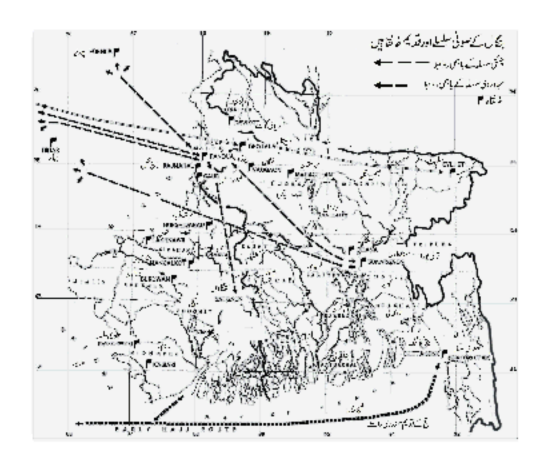
میں اجزا نظرت کی بے نظیر تخلیق کے طریقہ کار کا مخیل ایک مومن کے فرائض میں سے ہے۔وجود کی ورخشانی و تا بنا کی میں عدم دلچین کو دہنی اندھے پن سے مماثلت دی گئی ہے(فیر آن ٣٦:٢٣)۔قرآن کے مطابق ہرانسان کا بیاولین فرض ہے کہ وہ کونیاتی نظم کے بے مثل مظہر پرغور کرے (قیسے آن، العدائي العلامي ثقافت ميں ايك فنكار كا ادراك خدائي تحفه شاركيا جاتا ہے۔ يه اس كو قدرت كے مظاہر کا باریک بنی سے مشاہدہ کرنے اور اس کے حسن کو مزید جامعیت سے ویکھنے کے قامل بناتا ہے۔ اپنی فنکارانہ کاوٹول کے سفر کے دوران میں وہ حق کے ادراک کو وسعت دیتا ہے اوراس طرح جلد ہی اپنی تخلیقی اور تخیلاتی قوتوں کی محدودیت کومسوں کر ایتا ہے۔آخر کاراس تمام عمل کے دوران میں وہ اس نتیج پر پہنچتا ہے کہ ہر شکل کا منبع اللہ کی تخلیق میں پنہاں ہے، ہر تخلیق اپنی اصل شکل میں خالص حسن کا جوہر رکھتی ہے (فر آن ۲۳۲:۷) جونقل کے دوران اپنی اصلی ساخت کھو دیتی ہے۔ جیسے جیسے فنکار کا ادراک نمو باتا ہے وہ محسوں کرتا ہے کہ ہر رنگ، آرائش، شکل اور خاکے کے حقیقی مخارج صرف اور صرف خدا أني تخليق ميں ہی موجود ہیں۔ الم چنال چہ خواہ ايک فنكارا پنے فن ميں مہارت كی جس سطح پر بھی بھنچ جائے وہ کسی نگ چیز کی تخلیق منحج معنول میں نہیں کریا تا۔ پس ایک عقیقی فن کا نمونہ ایک مومن کے لیے کونیاتی سیائی کے قریب آنے میں مددگار ہوتا ہے، اوراس طرح آخر کار اپنی فنی کاوشوں کے دوران وہ اپنے خالق کا مشاہدہ وا دراک گہرائی سے کرتا ہے۔

ایک مسلمان کو اپنے فنکارانہ کام میں فاصی آزادی سے مستفید ہوتے ہوئے بھی اس کی اسلامی معروضیت یہ بتاتی ہے کہ اس کے اند رابدا می صلاحیتوں کے ود بعت کیے جانے کا ایک شبت اور مفید مقصد ہے تاکہ یہ انسانیت کے لیے شبت خدمت سرانجام دے۔ اسلامی فن کو مثالی طور پرسچائی، مفید مقصد ہے تاکہ یہ انسانی اقدار کو ظاہر کرنا چاہیے۔ ایک طرح سے اس سے مراد ہر اس چیز کی عظیم ترین خوبصورتی اور تجی انسانی اقدار کو ظاہر کرنا چاہیے۔ ایک طرح سے اس سے مراد ہر اس چیز کی نفی ہے جو شبت تخلیقی صلاحیت کی طرف نہ لے کر جاتی ہو۔ بایں طور اسلامی زندگی کو دنیوی اور دینی کے دو الگ خانوں میں با نا نہیں جا سکتا۔ چونکہ ایک مسلمان فنکار اپنے تخلیقی کارناموں کے ذریعے اپنے اسلامی اہداف کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے اس کا فئی نمونہ خود کوایک بڑے مقصد کے لیے وقف کردینے کے ملاحیت کے تعاقب میں بدل جاتا ہے بائی فئی تخلیقی صلاحیت کے تعاقب میں ایک مسلمان فطری قانون

تک ارتقائی تھی ۔ جیسے جیسے ڈیلٹا میں دیہی آبادی میں توسیع ہوتی گئی، اسلام بنگال کی دیمی انداز زندگی میں آ ہنتگی اور تدریج کے ساتھ ڈھلٹا گیا ۔ اا چند ابتدائی سلاطین کتبات (مثال کے طور پر دیکھیے: بحال شدہ الیاس شاہی حکمران محمود شاہ کے عہد میں نبہ گرام کا مدرسہ ومجدکا کتبہ بتاریخ ۸۵۸ھ مراہ ۱۳۵۳ء؛ کتبہ نبر الاس شاہی حکمران محمود شاہ کے عہد میں نبہ گرام کا مدرسہ ومجدکا کتبہ بتاریخ میں سے شرایعہ (شعار نبر ۴۲) بھی بنگائی گاؤں (الحطة الرفیة) میں بااثر انتظامیہ کی مدداور علما کی کوشش سے شرایعہ (شعار الشرع) یا اسلامی طرز زندگی کے استحکام کی طرف واضح اشارہ کرتے ہیں۔

ميشه سے نمو پذير قابل ديد بنگالي گاؤل ميں اسلام آ سته آ سته ايك عوامي مذهب بن كيا -جیے جیے انسانی آبا دکاری ڈیلٹا کے ساتھ ساتھ پھیلی اوراس علاقے کے زیریں دلدلی زمین کے جنگل صاف کر کے جاول کی کاشت میں تو سیع ہوئی، تو ن تون اسلام بھی پھلتا پھولتا گیا۔بنگال کے شاندار ما حوالیاتی توازن اور فطرتی ہم آ جنگی نے اس کے مشہور ادب، لوک کہانیوں، فن، تغیرات اور ثقافت پر سری چھاپ رکھی ۔ بنگال نے چند خود مختار اسلامی سلاطین کے دور حکومت میں بہت خوشحالی دیکھی جن کے دور میں رفائی کامول (جیما کہ:عوامی سر کول، سقایة یا آئی حوض اور کنوؤل) نے اسلام کی اس خطے کے انتہائی جوانب تک توسیع میں مدد کی ۔ بنگال کے کی اسلامی کتبول (مثلاً مغل شہنشاہ اکبر کے زمانے کے چند کتبات) میں جمیں وقف اور مددِ معاش (معاشی اخراجات کے لیے خصوصی مراعات مراعات ماوقاف ) کے اواروں کی طرف اشارہ ملتا ہے جس نے بلا تفریق ندجب تمام لوگوں کی مدد ک\_ا عد میں آنے والے مغلیہ دور(سترهویں اور اٹھارویں صدی) میں بنگال نے اپنے ماحولیاتی توازن کو کھوئے بغیر قدرتی وسائل کے مثبت استعال میں مسلسل اضافہ دیکھااور بنگال اس سلطنت کے ليے اناج كا ندختم مونے والا وسيله شار مونے لگا-سلاطين كتبات ميں كثرت سے ملنے والے بنگالی خط طغراء کے خصائص خطاطی بہت خوبصورتی سے بتگال میں دیمی طرز زندگی اور اسلام کی ہم آ ہم کی کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ان انتہائی دلکش کتبات کی خطاطی میں لمبے لمبے عمودی خطوط کی با قاعدہ تکمار نمایاں طور رینظر آتی ہے جوعلامتی طور ریکاشت کے لیے استعال ہونے والے بل یا بھاؤڑا یا مجرشاید طدلی زمین کے بائس نما درخت (اورسر کنڈول) اور ساتھ ساتھ بنگال کے جنگلاتی منظر کوایک تجریدی فن میں پیش کرتی ہے۔

بالآخر اٹھارویں صدی میں اسلام بنگال کا مقبول ترین عقیدہ وعوا می ند بہب ہونے کے ساتھ ساتھ ایک غالب ثقافت کے طور پر انجرا۔ اگر چہ اس علاقے میں اسلام کے پھیلاؤ میں کا رفر ہا عوائل کے بارے میں کئی قیاس آ رائیاں کی گئی ہیں، تاہم یہ کہنا منی ہر مبالغہ نہیں کہ اسلام علاقے میں ایسے ند بہب کے طور پر واغل ہوا جو فطرت کے قریب (دین الفطرة) تھا۔ اللّٰ پس اس نے دیباتی بنگالیوں کو اپنی طرف مائل کیا جن کا روایتی طرز زندگی صدیوں سے نہا ہے ہی سادہ اور ماحول سے ہم آ ہنگ رہا تھا۔ سلاطینی اور مغلبہ ادوار میں بنگال کے شاندارماحولیاتی توازن اور فطرتی ہم آ ہنگی نے یہاں کے اسلامی اوب، فن، تقیرات، ثقافت اورلوک اوب پر گہری چھاپ ڈائی۔



نقش: ابتدائی خانقا ہیں، ازمعۂ وسطی کے بٹال میں جج کے داستے اور صوفی سلسلوں کا ورو د بٹال میں مسلم تھرانی کے ایک سوسال میں اب تک تقریباً تیرہ عربی اور فاری کتبات دریافت ہو چکے ہیں جن کی تاریخ ۱۲۰۵ء اور ۱۳۰۴ء کے درمیان کی ہے۔ ان میں سے چھے، ایک اہم

نہ بی ادارے لیعنی خانقاہ کی تغییر کی یا دگار پر منی ہیں جس نے زمانوں تک بنگال کے معاشرے اور زندگی میں اسلامی روحانی اقدار پھیلانے میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ خانقاہوں نے مدرسہ کے ادارے کے ساتھ مساوی انداز میں علمی درسگاہ کا کردار ادا کیا۔ اسلامی دنیا کے ازمنه وسطی میں خانقاہوں کے تعلیم اوردائش وقکر پھیلانے کے کردار کو اس قدر اہم سمجھا جاتا تھا کہ مشہور مؤرخ اور فلسفی زمان این خلدون (م۔ ۱۳۰۹ء) کو مصر کے مملوک حاکم نے قاہرہ میں میرس کی خانقاہ کا سربراہ مقرر کیا جو اس وقت اسلامی دنیا کے ایک کلیدی روحانی مرکز کی حیثیت رکھتی تھی۔ کا

متعددتار یخی شواہد بنگال میں کافی پہلے ہی تعنی تیرہویں صدی کے آغاز میں ہی اسلامی صوفی تحریکات <sup>۱۸</sup> شروع ہونے کا پنہ دیتے ہیں جنھوں نے مقامی آبادی پر گہرا ار جھوڑا۔ سیان کا کتبہ بتا ریخ ۱۱۸ ھرا۱۲۲ء (بنگال میں دوسراقد میم ترین اسلامی کتبہ )صوفیوں کے لیے خصوصی طور رپر وقف کر دہ خانقاہ کا پہلا ریکارڈ ہے۔ یہ راڑ کے علاقے کے شال مغرب میں لکھنور (مغربی بنگال کے موجودہ پیر بھوم ضلع میں ) کے ایک ابتدائی مسلم انظامی مرکز، سے زیادہ دورنہیں تھا۔ اس کے بانی (ابن محمد المراغی) نے ا پنے لیے کتبے میں "صوفی "یا " شخ " کی جگہ جنوبی ایشیا کی ایک مشہور اصطلاح "فقیر "استعال کرنے کور جے دی، جو مقامی بدھ اور ہندوسنیاسی روایات میں را جب کے تصورے زیادہ ہم آ جنگی رکھتی ہے۔ عین ممکن ہے کہ سیان میں خانقاہ کا مقام بذات خود کسی تباہ شدہ بدھ مت کا آشرم یا ایک ہندومندر رہا ہو، کیونکہ اس عربی کتبہ برمشمل پھر کی بہلوح (جس کے الٹی طرف ایک منسکرت کتبہ بھی ہے)وہاں موجودایک مندر میں ملی ان مسلمان صوفید کی جماعت کو "أهل الصفة "19 سے موسوم کیا گیا ہے، جوجمیں نی این کے زمانے کی مدینہ کی ابتدائی روحانی برا دری کی یا ددلاتی ہے جضوں نے معجد نبوی این میں عبادت کی خاطر زیادہ سے زیادہ وقت گزارنے کے لیے غربت کاراستہ اختیار کیا تھا۔ کتبہ میں ندکور عمارت نے اس جماعت کے لیے بطور مجد بھی کام دیا۔ یہ ایک الیم روایت ہے جو اُس علاقے میں آج تک قائم ہے۔ کتبہ میں قرآنی آیت اور حدیث کی موجودگی اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ سے ابتدائی صوفی شریعه برسختی سے کا رہند تھے ۔اگر چہ یہ روایت مرور زمانہ میں مرهم براتی چلی گئے۔

سیان خانقاہ کے بانی کی نسبت "الراغی "بنگال کی طرف مسلمانوں کی بڑے پیانے پر

ہجرت کی طرف اشارہ ہے۔ ظاہر ہے کہ ابن محمد المراغی بحیرۂ خزر (بحیرۂ کیسپین ) پر المراغہ کے قصبے سے جرت كر كے بنگال آئے \_ بنگال كے جنوبى ساحلى علاقول ميں موجود بحرى راستول كے ذريع صوفيه ك آ مد کا امکان اس علاقے میں ۱۴۰۵ء میں بختیار خلجی کی کامیاب فوجی مہم سے پہلے بھی وجود رکھتا ہے۔ یاد رے کہ وسطی ایشیا سے اس دور دراز مضافاتی علاقے میں اُن کا ورود تیرطویں صدی میں شروع ہوا جب وسطى ايشيا، خراسان، فارس اور ملحقه علاقول كا ايك برا حصه منگول حملول كي زد ميس تفاييس ان صوفيه كي اس دور دراز زمین کی طرف ہجرت کرنے میں روحانی تڑپ کے ساتھ ساجی و معاشی عوامل نے لا زما اہم كردارا داكيا جوگا- ٢٠ وسطى ايشيا ميں اپنے ترك منگول پيش روؤں كى طرح وہ اپنى خاند بدوش ثقافت بھى ا ہے ساتھ ضرور لائے ہوں گے۔ ۲۱ متعدد ابتدائی قرائن اور مقامی روایات اشارہ کرتی ہیں کہان کواس علاقے میں شالی بھارت، وسطی ایشیا یا مغربی ایشیاسے ان کے روحانی پیشواؤں کی طرف سے بھیجا گیا تھا۔ تب تو اس بات میں کوئی اچنجانہیں کہ بنگال کے صوفیہ ہر جگہ موجود اپنے ندہی بھائیوں کی طرح ہمیشہ اپنے صلاح کاروں کے ساتھ روعانی تعلق ہر قرار رکھنے کے لیے پر جوش رہتے تھے۔ جب بھی ان میں سے کچھ لوگ ایک علاقے میں اپنی صوفی اخوت کی ایک توسیعی شاخ کے طور پر گئے ۔انھول نے اس علاقے میں سکونت اختیار کرنے کے بعد وہاں اپنی بھائی چا رہ تنظیم قائم کی، جس میں مرشد اور مرید کے درمیان روحانی وابھگی نے کلیدی کردار اوا کیا۔

سرحد بنگال کی جانب اسلامی سرگرمیوں کے آغاز کے لیے راہ ہموارکرنا ان کے لیے بھی بھی آسان نہ تھا۔ اکثر اوقات ان کواس دورافقا دہ مضافاتی علاقے میں کی سخت مراحل اور مشکلات سے گزرنا پڑتا۔ بسا اوقات یوں محسوں ہوتا ہے کہ مقامی غیر مسلم محمرانوں کے خلاف مقدس جنگ (جہاد) شروع کرنے کے کردار کے حوالے سے ان کی کئی کہانیاں سوائے مشہور اساطیر کے پچھے بھی نہیں۔ پس شروع کرنے کے کردار کے حوالے سے ان کی کئی کہانیاں سوائے مشہور اساطیر کے پچھے بھی نہیں۔ پس ایک انسان کوان کی موت کے مدتوں بعد لکھے گئے سوائی ادب پر نگاہ دوڑاتے ہوئے مختاط رہنا پڑتا ہے، کیونکہ ان مصنفوں کی نیک تمناؤں اور نہ بھی جذبات سے میل کھاتی مبالغہ آ رائی بھی موجود ہوتی کے جوان اولیاء کی کاوٹوں و کامرانیوں کو بڑھ حا کر پیش کرنے میں جھیک محسون نہیں کرتے۔مقامی روایات ان کو زندگی سے کہیں بڑی اور کرشمہ ساز شخصیات کے طور پر پیش کرنے کی خاطر ان کو مجاہد یا

ندہی جنگہو کے روپ میں بھی ڈھال دیتی ہیں، جنوں نے علاقے میں اسلام کا جھنڈ الہرانے کے لیے مختلف قتم کی معینیں جھیلیں ۔ اگر چہ ایسے نظریات کی تا ریخی شہادت شاید ہی کہیں ملتی ہے ۔ صوفیہ کا مرکو نگاہ ہمیشہ فسس بہیر (دنیاوی لذات و خواہشات) کے خلاف جہاد اکبر ہی رہا۔ اس لیے ہمیں بنگال کے معدود ہے چند صوفیہ ہی غازی (فاقع) یا جاہد (ندہی رد نئی جنگہو) کا لقب استعال کرتے نظر آتے ہیں۔ اگر چہان میں سے پچھ بعض مواقع پر چند باگز ہر حالات میں جہاد اصغر (مقدس جنگ) میں مشغول بھی نظر آتے ہیں، تا کہ اپنے مقامی حریف یعنی فیر مسلم حکومت یا جا گیردار (جیسے ظالم با دشاہ یا غامب نظر آتے ہیں، تا کہ اپنے مقامی حریف یعنی فیر مسلم حکومت یا جا گیردار (جیسے ظالم با دشاہ یا غامب زمینداروں) کو افتدار سے الگ کر سیس۔ ۲۲ تا ہم مقبول سطح پر "غازی "کا لقب پچھ مقامی پیروں کو دیا جا تا ہے ۔ جیسا کہ مقامی روایات کے مطابق مغربی بنگال کے شلع ہوگئی میں مندران کے گاؤں میں مذون شاہ اساعیل کو غازی کا لقب دیا گیا ہے ۔ بہر حال نے شع علاقے میں شنقل کے بعد بیشتر صوفیہ نے اپنے شاگر دوں کو گھر بسانے اور گھریلو زندگی (قد یم ترکی روایت میں موجود " کھنا "یا خاندائی دندگی اپنانے کا نظریہ) منتخب کرنے کی اجازے دی اور گئی صورتوں میں حوسلہ افرائی بھی کی۔ ۳۳

بنگال میں صوفیہ کی اثر اندازی صرف روحانی دائر ہیں ہی نہیں، بلکہ سیای اور سابی زندگی کے مختلف پہلووں میں بھی محسوس کی جاستی ہے۔ ان میں اکثر و بیشتر بلا شک وشبہ تاریخی دافعات کے سرگرم حصہ دار سے ۔ وہ عوا می زندگی، معاشرہ اور سیاس معاملات پر گہرا اثر رکھتے ہے، کیونکہ بہر حال وہ کا نئات کے روحانی داخلاتی نشظم ہے ۔ اس پھی واقعات میں صوفیوں کی سر پرسی اور حابیت نے کئی تحمرانوں کو ایک طرح کی نہیں سند عطا کر دی ۔ ان میں سے بعض کے بارے میں روحانی پیشواؤں نے ان کی اہتدائی زندگی میں کسی خاص نیکی کی بدولت مخصوص علاقے کی تحمرانی کی پیشین گوئی کی تھی، جیسا کہ پچھ ابتدائی ذرائع پیت و سیتے ہیں ۔ ۲۵ ستحددقد یم مسلمان تحمرانوں نے اپنا سیاس سرصوفیہ سے دعا لین کے بعد شروع کیا ۔ ۲۱ این بطوطہ نے اپنے شہرہ آفاق سفر نامہ "رحلتہ " میں سوارگاؤں اور سلبٹ ہیسے دور افقادہ علاقوں تک میں بھی کئی مشہور و معروف مسلمان ہزرگوں سے ملاقات کا ذکر کیا ہے ۔ وہ "شیدا" نامی ایک فقیر کا بھی ذکر کرتا ہے، جس نے سوارگاؤں کے حکران فخر الدین مبارک شاہ (عہدات کی اور اس جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور و معروف میں میں جو دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور افرانی جدوجہد کے دوران ما دا گیا ۔ نور کو دور کو تھی دور کی دوران ما دا گیا ۔ نور کی دوران ما دا گیا ۔ نور کی دوران میں گی کی دوران ما دا گیا ۔ نور کی دوران ما دا گیا ۔ نور کی دوران ما دا گیا ۔ نور کی کی دوران ما دا گیا ۔ نور کی دوران ما دا گیا ۔ نور کی دوران میں کی دوران میں کی دوران ما دا گیا ۔ نور کی دوران میں کی دوران میں کی دوران میں کو دوران ما دا گیا کیا کی دوران میں کیا دوران میں کی دوران میں کرکرنا ہے کی دوران میں کی دوران میں کی دوران میں کی دوران میں کیا کی دوران میں کی دوران میں کی دوران میں کیا کی دوران میں کی دوران میں کی دوران میں کیا کی دوران میں کی دوران میں کی دوران میں کی دوران میں

قطب العالم (م - ۱۳۵۹ء بمطابق لوج قبر) جیسے صوفیہ نے اپنے وقت کی سیاست میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ دلچسپ امر بیہ بھی ہے کہ حر انگیز شخصیات کے ما لک ابتدائی کی فاتحین جیسے جنوب بنگال کے باگیر ہائ میں بتدریج پیروں کے درج تک بلند باگیر ہائ میں فان جہان کو ان کی وفات کے بعد لوک داستانوں میں بتدریج پیروں کے درج تک بلند کر دیا گیا اور ان کی قبروں کو درگاہوں میں بدل دیا گیا۔ بعید دکھفن دیناج پور میں دیوی کوٹ کے قریب ایک جھوٹے سے فیرمعروف گاؤں کے ایک ٹیلے کی چوٹی پر موجود بختیار فلجی کے مقبرہ کو مقامی آبادی میں مسلم اور فیرمسلم دونوں کیسال طور پر ایک مسلمان بزرگ کی درگاہ کی حیثیت سے تعظیم و احترام دیتے ہیں۔

صوفیہ سیاست اور معاشرے دونوں پر اثر انداز سے اور مقدر طبقہ نے اکثر ان کی سربرسی

کی ان کی مسلسل بڑھتی ہوئی قوت اور شہرت بعض اوقات سیمران طبقہ کے ساتھ محبت و فقرت کے ملے
جذبے کی طرف بھی گئی۔ سلطان سکندر شاہ دارالخلافہ میں شخ علا و الحق کی بڑھتی ہوئی اثر اندازی سے
اس قدر بدخن تھا کہ اُس نے اِس بزرگ کو مشر تی بنگال میں سوارگاؤں میں شہر بدر کر دیا۔ تاہم عموی
طور پر بنگال کے مسلمان سیمران اِن صوفیہ کی بحثیت روحانی صلاح کارعزت کرتے سے اور ان کی
طور پر بنگال کے مسلمان سیمران اِن صوفیہ کی بحثیت روحانی صلاح کارعزت کرتے سے اور ان کی
بیٹوں کو مذہبی تعلیم کے لیے اِن کے باس بھی بھیجا۔ مثال کے طور پر مظفر میں بنٹی نے اعظم شاہ ( تقریباً
بیٹوں کو ندہبی تعلیم کے لیے اِن کے باس بھی بھیجا۔ مثال کے طور پر مظفر میں بنٹر وہ اور سوارگاؤں
وغیرہ میں بھیشہ صوفیہ کی گہری وابنگی رہی، جس نے ان کو سیاسی زندگی اور شاہی خانوا دے پر اثر انداز
ہونے کے متعدد مواقع دیے سان میں سے اکثر نے اسلامی اوب میں خاصا اثر جھوڑا۔ بعضوں نے
مدارس اور ہیتال بھی قائم کیے اور عوام الناس کی رفاہ میں مجموعی طور پر سرگری سے حصہ لیا۔

بنگال کے قدیم صوفیہ ایک طرف روحانی پیشوا ہوتے سے اور دوسری طرف علاء محدث اور نوسیاللہ کی معلقہ کا معلقہ کی معلقہ کی روایات کے متند عالم ہوتے سے بعض نے علاقے میں حدیث کی تعلیم میں نمایاں کردارادا کیا۔ان میں سے اکثر نے علم کی متعدد شاخوں میں دلچینی کی ۔بالحضوص علم و دائش کے تباد لے کے لیے عموماً انھوں نے فاری زبان کواستعال کیا۔ نیجٹا ان کے ملفوظات اور مکتوبات جیسے اکثر تحریری کام فاری

زبان میں بائے جاتے ہیں۔چونکہ اکثریت ایک مضبوط وین تعلیم کی بنیا دہمی رکھتی تھی،اس لیے ان کی عربی پر گرفت بھی اچھی تھی۔ در حقیقت کی حضرات نے اپناعلمی کام عربی میں بھی تالیف کیا۔

بنگال کے قدیم سرین اسلامی ا دبی فن یا روں میں سے ایک "حوض الحیاة " ( زندگی کا چشمه )، اصلاً يوگا كے ايك منكرت مخطوط بعنوان السرت كند (لافاني جميل) كاعربي ترجمه؛ (فارى ترجمه آب حیاہ اوربحس حیاہ ) ۲۷ ایسے باہمی تعاملات کا بہت واضح انداز میں ذکر کرتا ہے۔اس عظیم کام کا مرکزی خیال زندگی کے ایک روحانی سفر سے رتب ہاتا ہے جو مختلف مراحل سے گزرتا ہے ،اور با وجود یکہ اپنے تاثر میں ایک خواب نما تجرب ہی رہتا ہے، جوصوفیوں کے مطابق زندگی کی اصل حقیقت ہے۔ مخطوطہ کا آغاز اس تاریخی پس منظر سے ہوتا ہے جس میں کامروپ سے ایک مشہور ہندو لوگی اور اييخ وقت كاخاصا مشهور بندو عالم بهوجر برجمن بنكالي دارالخلافه لكصنوتي ميس على مردان (١٢١٠-١٢١١ء) عہد میں آتا ہے تا کہ اس نئی فاتح قوت کے ند بب وعقیدے کے بارے میں کھوج لگا سکے ۔ جامع مجد میں نماز جعہ کے وقت اس کی ملاقات اس زمانے کے متاز حقی قاضی رکن الدین سمرقندی سے جوئی اور اس نے ندہی امور برگفت وشنید کی۔ بھوجر برہمن نے بالآخر اسلام قبول کیا اور ندہی نصابات کی رسی تربیت سے گزرنے کے بعد وہ آخر کا را یک مفتی (با قاعدہ قانونی رائے دینے کے اہل) کی سطح تک بھٹی سرا ابتدائی بندومسلم تعامل میں بندی ندبی صحائف کواہرا میری روایت کے تسلسل سے آنے والی مقدس كتاب كے طور ير ذكر كيا كيا ہے جو "حوض الحياة " كى زبان كے مطابق " دو براہما "يا بالفاظ ديكر "ابراہم اورموسی کے مصحف "منے - ٢٨ پس بندوؤل كامقدس صحيفه "وبدا "اور ساتھ ساتھ آ ريائي ويدي ند بب كو بهت آسانى سے بنگال كے ابتدائى مسلم علما كے ذريع اسلامى عالىكير منظر وتصور كون (بالفاظ دیگر رسالت یا وجی البی کے تصور) کے وسیع مفہوم میں سمو دیا گیا۔اس جذب باہم کے طریق کار کا بہت مراار ہوا \_ بہاں تک کہ بعض مسلم فقہانے اس مفتوح زمین میں غیرمسلم اکثریت (بدھ مت کے پیروکا رون اور بندوؤن) کو "مشابه به ابل الکتاب " (ایک اسلامی ریاست میں عیسائیون اور یمبود یون کو و با جانے والے مقام) کا مرتبہ وے ویا، جو ذی (ایک اسلامی ریاست میں غیرمسلم رعایا) کی حیثیت سے واضح بیان کر دو ممل قانونی حقوق رکھتے تھے۔ بہت مم معروف مگر بیاہم اقدام بہر حال جنوبی ایشیا

ک اسلامی تاریخ میں نیا نہیں تھا۔ صوفی اوب میں اکثر اوقات "صلح کل" یا سب کے لیے امن کے ام سے پائی جانے والی بیر تکمت عملی محمد بن قاسم نے گئیک پانچ سوسال قبل فتح سندھ کے بعد کم و بیش ای طرح اپنائی تھی، جس کے انجام کارنے اس علاقے کو مسلم اکثریتی علاقے میں بدل دیا۔ بنگال کے مسلمان علاکی جانب سے برا ہماکی بطور ابرا ہیم اور موی نبی کی علامت کے طور پر شناخت نے دواہم سران علاکی جانب سے برا ہماکی بطور ابرا ہیم اور موی نبی کی علامت کے طور پر شناخت نے دواہم سرتی نہیں گروہوں - ہند واور مسلمان - کے درمیان ہم آ بنگی پیدا کرنے کے لیے ایک پُل کا کردار اوا کیا، کیونکدان گروہوں کو آخر کا رآنے والے زبانوں میں لیم عرصے تک ایک ساتھ رہنا تھا۔ ذہبی سطح پر اہم میل جول کے ذریعے بند واور مسلمان علا کے درمیان مکالہ بین المذاہب کا آغاز ایک بہت ابتدائی مرحلے میں شروع ہوگیا تھا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مسلمان صوفیہ نے بنگال کے مشرقی اور شال مشرقی دورافی دو جنگل تی علاقوں بالخصوص کا مروب اور آسام میں یوگا اور اس طرح کی دیگر شنزی (اور مسلم نی ورزشوں اور طریقوں میں بہت زیادہ فاضلانہ دیجین کی۔

اسلام کا پیغام مقای آبادی میں متعارف کرانے کے لیے اور آسان کر کے پہنچانے کے بند مقای ندہی امثال و تشبیهات اور استعارات کا استعال صرف بنگال تک محدود ندتھا، بلکہ مجرات اور بندوستان کے دوسرے علاقے بھی اس تاریخی تجربے سے گزرے اس دلجیپ خصوصیت نے ازمد یہ وطلی کی مسلم بنگائی شاعری (پُونِی) میں اپنے اظہار کی راہ ڈھویڈ کی ۔ ایک خاص برہمن بوگی کا اسلام کی طرف مائل ہونے کا فعل علامتی طور پر بہت اہم فابت ہوا ، کیونکداس عمل نے بیتاریخی تارو دیا کہ کہ طرف مائل ہونے کا فعل علامتی طور پر بہت اہم فابت ہوا ، کیونکداس عمل نے بیتاریخی تارو دیا تھا، ند ہبت بدیل کرنے کا ربحان علاقے میں مسلمان حکومت کے ابتدائی ادوار میں ہی شروع ہوگیا تھا، اور اس ربحان نے آبادی میں برہمنوں سے لے کر ملیجیوں تک کے تمام طبقات پر اثر ڈالا ۔ بیامر قائل اور اس ربحان نے آبادی میں برہمنوں سے لے کر ملیجیوں تک کے تمام طبقات پر اثر ڈالا ۔ بیامر قائل قد کو تجولیت تھے ۔ چونکہ وہ فقہ فقی کے بیروکار تھے، اس لیے ان کے اثر سے بنگائی مسلم اکثر بت میں حنفی فقہ کو تجولیت عام ملی ۔ دلیسپ بات یہ ہے کہ برصفیر میں صرف بعض حنفی فقیہ ہی بندووں کو مشابہ بدائل الکتاب قرار دیے ، جبکہ شافعی اور دوسر نے فقہی ندا ہب عمواً بندووں کو مشرک خیال کرتے تھے ۔ فقہ حنفی (جوجلد دیس سے میں رائے ہوگئی) کی روا داری اور کشادہ وقتی کے دویے کے تحت بندو، بدھ اور دوسر سے نقبی ندا ہوں کو مشرک خیال کرتے تھے ۔ فقہ حنفی (جوجلد میں علاقے میں رائے ہوگئی) کی روا داری اور کشادہ وقتی کے دویے کے تحت بندو، بدھ اور دوسر سے تھے میں رائے ہوگئی) کی روا داری اور کشادہ وقتی کے دویے کے تحت بندو، بدھ اور دوسر سے تھے میں رائے ہوگئی کی روا داری اور کشادہ وقتی کے دویے کے تحت بندو، بدھ اور دوسر سے تھے۔

بنیاد جلد چهاره۲۰۱۳ء

ندا ہب کے لوگ مسلمانوں کے ساتھ مساوی سطح بر آگئے اور ہرشہری بلا تغریق ند ہب قانون کی نظر میں برابری کے حقوق مانے لگا۔

اگر اہر اہیم تخفی (جوعبداللہ بن مسعود کے مشہور شاگر دیتے اور عراق میں قاضی القفناۃ ہے)
جیے مسلم فقہا نے اسلام کے اوائل بی سے بخصوصاً عراق میں ، اور مشرق کے دوسرے مفتوحہ علاقوں
میں کبی درسِ مساوات دیا ، تو بعض نے تو اس سے بھی آ کے بڑھ کر ارتداد جیے ارتکاب گناہ کے لیے
صرف تو بہ بی کوائی کی سزا قرار دیا۔ بلکہ بعض نے تو ارتداد کے بعد اسلام میں واپسی کے لئے کسی سزا
کی بھی ضرورت کو مناسب نہ جانا۔ تاریخ کے صفحات شاہد ہیں کہ بنگالی مسلمان ہیں شرخراسان اور عراق
کی طرف عقیدت واحر ام سے دیکھتے تھے ، کیونکہ فقد حفی کی ترویج کے بہی دو بڑے فطے تھے جے وہ
اپنی روعانی اور وینی جولان گاہ خیال کرتے تھے۔

علااورصوفیہ دونوں ہی عوام الناس کے ساتھ قریبی تعلقات جوڑنے میں نیز دیجی اکثریت کے لیے آسان وقائل فہم زبان میں اسلام کا پیغام پہنچانے میں کامیاب رہے تھے۔ عمواً صوفیہ نے اسلامی معاشرے کی تفکیل میں بعض اوقات فاموثی کے ساتھ اور بعض اوقات واضح اور بین انداز سے کئی اہم کردا را دا کیے۔ فطری تقاضوں کے عین مطابق ان کی اثر اندازی کی شرح اوران کی سرگری کی شدت ہر زبان و مکال میں ایک سی نہیں رہی ۔ اُن کی فاصی ہوئی اکثر ہے نے اصلا اسلامی معاشروں کے مرکزی دھارے میں شریعت کے مرکزی دھارے میں شریعت کے مرکزی دھارے میں شریعت کے میروکار رہتے ہوئے زندگی گزاری اور علما کے ساتھ بھی آیک گہرا تعلق استوار رکھا۔

یہ دراصل وحدت کے بڑے تانے بانے کے اندر ثقافتی مظاہر کا علاقائی تنوع ہے جواسلام کو ایک بھر پور، اہم اور عظیم تہذیب بناتا ہے۔ یہ اس کے بنیا دی ند بھی اصولوں، زمان و مکان کی ضرورت، خیال اور حقیقت اور تغیر و ثبات کے درمیان تعامل کے تخلیقی طریقہ کار ہیں، جس نے اس تہذیب کو حتی الیوم زندہ، تاباں و دکش اور فعال رکھا ہے۔ جب اس کا پیغام قدیم دنیا کے دور درازکونوں میں پھیلنا شروع ہوا، تو اسلام کو دو تحدیاتی امور کا سامنا تھا : اجتماع ضدین (Sycretion) اور علاقائی اظہار (Indigenization) ۔ اگر چہ سوء فہم کی بنیا دیر اکثر ان کومٹرا دف تصور کر لیا جاتا ہے، لیکن کسی حدیک

ان دوالفاظ کامخنف معنوی پس منظر ہے۔علاقائی اظہار کے عمل میں جہاں پیرونی عناصر اپنے اظہار میں مقامی خصوصیات کو ڈھونڈ تے ہیں، وہاں اجتماع ضدین کی اصطلاح تاریخی تناظر میں ایک عیسائی اصطلاح سے نکلی ہے، جس کا اطلاق خاص کرمخلوط زبان کی شکل میں غیر منطقی ملاپ اور متضا دعقائد کی موافقت اور معرض گفتگو میں فرکورلوگوں کی جانب سے ان کی بلاتقید قبولیت پر ہوتا ہے۔

مختف لوگوں اور گروہوں کے اسلام قبول کرنے کے عمل میں علاقائی اظہار کا ایک خاص کروار ہے جو اسلامی دنیا میں ہر جگہ دیکھا جا سکتاہے، اور بنگال اس سلسلے میں مستی نہیں ہے۔ بنگال ورحقیقت باقی امت سے اپنا مضبوط بندھن قائم رکھتے ہوئے اسلامی معاشرے کی علاقائی تشکیل و تنظیم کا ایک شاندار مثالی نمونہ پیش کرتا ہے علا اورصوفی شیوخ نے عمومی طور پر علاقائی اظہار کی حوصلہ افزائی کی جو کہ کسی حد تک اسلامی دعوت کو توام کی اکثر بہت میں مقبول بنانے میں مددگارتھی ۔ زندہ اور مقبول زبان میں مقامی گروہوں کو اسلام پیش کرنے کی کوشش میں مقامی نظام سے توافق بیدا کرنے کے لیے وہ بعض اوقات ایک خاص حد تک اسلامی روح کے بعض اوقات ایک خاص حد تک اسلامی روح کے ساتھ ہم آ چھی رکھتا تھا۔

اس کے بریکس اجتماع ضدین بھی بھی علا اورصوئی شیوخ کے بال اس بنا پر قابل قبول خبیں ہوئی کہ بیشر لیعت سے میل نہیں کھاتی۔ گر وقا فو قا اس نے مقدر مسلمان اشرافیہ کی مطلم میں جماعت پائی، جن میں سے اکثر بذائی فود وسطی ایشیا کی ساسانی بادشاہی میراث کی مخلوط روایت کے علمبر دار سے ۔ لیکن جس چیز نے اجتماع ضدین نیز مخلوط روایات کو وقتا فو قام مقبول بنایا، وہ پیر اور مملا (اور دیگر مخلف ناموں سے معروف مثلاً :سابھی یا روایت بیند، بے شرع یا شریعت کے فیر مقلد، اباجی یا ب مخلف ناموں سے معروف مثلاً :سابھی یا روایت بیند، بے شرع یا شریعت کے فیر مقلد، اباجی یا ب کام) کے ایک فاص طبقے کی مصلحت بیندی کی سیاست تھی ان کے اپنے ذاتی سابھی اور معاشی مفادات کے باعث وہ بھیشہ عصری صورتال کے دفاع کے لیے باب رہتے تھے۔ یہاں اس بات کی نئان دبی ایم ہے کہ صوفی، شخ اور پیر یا مثال کے طور پر عالم اور مُلا کے الفاظ کے معروف اور محاوراتی استعال میں کوئی فاص فرق نہیں ہے اوراکثر بیا کید دوسرے کے متبادل و مترادف کے طور پر استعال میں کوئی فاص فرق نہیں ہے اوراکثر بیا کید دوسرے کے متبادل و مترادف کے طور پر استعال میں کوئی فاص فرق نہیں ہے اوراکثر بیا تک دوسرے کے متبادل و مترادف کے طور پر استعال میں کوئی فاص فرق نہیں ہے اوراکثر بیا تک دوسرے کے متبادل میں ہیشہ رہا، جنوں نے استعال ہوتے ہیں بایں ہمہ بان دوعلا حدہ سابھ طبقوں کا وجود بنگال میں ہمیشہ رہا، جنوں نے استعال میں کوئی فاص فرق نہیں دوعلا حدہ سابی طبقوں کا وجود بنگال میں ہمیشہ رہا، جنوں نے

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

اِس خطے کے عوام الناس کی زہبی روایت پر گہرا ار جھوڑا۔ جہاں صوفی شیوخ، اولیا اور علاکے ایک گروہ نے ہمیشہ شریعت کی پیروی کی برزور حمایت کی، وہال دوسرے گروہ (پیر، درویش اور مُلا کے مام سے مشہور)نے مخلوط ثقافت کے علم برداروں کی خدمت سرانجام دی۔ ایسی صورت حال میں شریعت بیند صوفیوں، شیوخ اور علما کے اوراجماع ضدین اور برانی روایات کا دفاع کرنے والے پیرول اور ملاؤل کے درمیان موجود مستقل تناؤباعث حیرت نہیں۔

> مختلف سلاسل (روحانی سلسلوں) کے صوفی شیوخ نے علم (منشی، مولانا اور مولوی کے مام سے معروف) کی علمی قیادت کے دوش بدوش روحانی قیادت فراہم کی جن کوعموماً ندہبی برہیز گاری اور قابلیت کی بنیا در منتخب کیا جاتا تھا۔روایتی پیرول نے اس کے برخلاف ایک قتم کے ندہبی پیشواؤل کے طبقے (برہمن کے مماثل) کوجنم دیا جہاں پیشرویت موروثی ہوا کرتی تھی۔ خاندانی سلیلے پر منی قدامت بند پیروں اور ملاؤں نے بعد کے دنوں میں ترقی ببند صوفیہ اور علا کے زیر سر برسی چلائی جانے والی اصلاحی تحریکات کی مزاحمت کی مثال کے طور بر وہ تیومیر کے زیرسر برستی کسانوں کی اپنی بنیا دی انسانی حقوق کے لیے جدوجہد اور آخر کارائگریز استعاری قوت کے ساتھ فکراؤ اور علما کی ہمہ گیر مساوات کے قیام کی تحریکات (ابتدائی نوآبا دیاتی مصنفول کے یہاں اکثر مولوی تحریک کے نام سے زرکور) کے خلاف

> مسلمانوں نے اس علاقے میں جسے جسے ایک معاشرتی اجماع کے طور پر وسعت پکرنی شروع کی ویسے ویسے صوفیہ کی پیشرونسلوں کی اکثریت کی ترجیجات آ ہتما ہتما ہے بنیا دی روحانی مقصید اولی بینی سادہ زندگی گزارنے اور روحانی ترقی کے ہدف سے ہٹتی چلی گئیں۔درگاہ، روضہ اور مزار کے نام سے مشہور اداروں کی بڑھتی ہوئی تعدا د بنگال میں انجر ناشروع ہوئی، جبکہ صوفیوں اور خانقا ہوں کا اصلی فریضہ بالفاظ دیگر دعوت یا اسلامی پیغامات کی تبلیغ بتدریج مدهم برینا شروع ہو گئ۔وفت کے ساتھ میہ درگامیں اجماع ضدین اور مخلوط روایات کی مشہور آ ماجگاہ بن گئیں، جنھوں نے عام لوگوں کو ہز رگوں کی تعظیم اور مزارول بر سجده ریزی کی طرف مائل کیا۔مقتدر طبقه اکثر مشہور بزرگول کی قبرول بر شاندار مقبر کے تغیر کرنے کا عادی تھا، تا کہ ان کومشہور درگا ہوں میں تبدیل کر کے مقبولیت عام حاصل کر سکے۔

یہ درگا ہیں بعدازاں ان کے انتظام والصرام پر مامور اوگوں کی آمدنی کا ایک سودمند ذریعہ بن گئیں۔ بہار میں مونگیر قلعہ کے جنوبی واضلے کے مزد یک شاہ نا فیہ کے مقبرے کی مشرقی دیوار پر نصب ایک کتبہ اشارہ دیتا ہے کہ سلطان حسین شاہ نے ہزرگ کی قبر پر ایک یادگارگنبد ۹۰۳ ہر ۱۳۹۷ء میں تغییر

اس عمل میں صوفی روایات کی اکثریت نے اخلاقی فضیلتوں اورنفس کشی کی روحانی تربیت اور ساتھ ساتھ نفسِ بہیمی اور شہوانی خواہشات پر قابو پانے (ضبط نفس) پر اپنی توجہ و اصرار کھو دیا۔ بالآخر مسلمان بزرگول کا ایک نیا طبقه ( یعنی پیر ) آ ہسته آ ہسته نمودار جونا شروع جوا \_ اُنھول نے اُن بڑھ دیمی طبقے سے رضا کار تلاش کیے، جن کے نزد یک اسلام کا تصور زیا دور وحدت الوجود یا ہمہ اوست کی ایک مرا على على كا تعاكل وركامين في الحقيقت بيرول كے ليے نفع بخش ذريعه آمدني ميں برل كئيں۔ اس نے طبقے کو خافقاہ کی سطح سے گزر کراطریقۃ ا(روحانی بھائی جارے) کے مرحلے میں جانے اور بالآخر اطائفة ا (فرقول) تك ينجي مين زياده ديرنبين كلى ان مين سے اكثر تبديليان پيرون كے عكومتى انظامیے سے گہرے مراہم کی وجہ سے رونما ہوئیں، کیونکہ اُھول نے اپنے خود مخارمقام کی قربانی دے کر ریاست ی طرف سے ملنے والی مختلف معاشی عنلات مثلاً انعامات یا مددِمعاش (زمینوں کی ملکیت) حاصل کیں۔

سکویا جمیں اصلاح ببند صوفیہ رعلما اور روایت ببند درویش یا پیروں کے مابین بدستور تا ریخی نزاع کے تاریخی شواہد کثرت سے ملتے ہیں، جو وقت کے ساتھ ساتھ بڑھتے چلے گئے۔ ابتدائی صوفیہ نے عوام الناس پر زیا دہ اور مقدر طبقہ پر نسبتاً تم اعتاد کیا؛ جبکہ بعد کے ادوار میں پیر بذات خود مقامی روايات بالفاظر ديكر علا قائى ندمبى رواجول اور روايتول ( مثلاً : بمكتى تحريكات، بهند و آشرم، منه )اور بهندو مت کے گروشاگر دے تعلق سے متاثر ہوتے رہے۔ چند ادنی طریقوں کی جانب سے وقا فو قا ایک عوامی تا سُدِ یا فتہ نظریئہ سلح کل (سب کے ساتھ امن ر ہرنظریہ و ند جب سے ہم آ جنگی) کوجواز بناتے ہوئے بعض پیرول نے کی ایسے مقامی غیر مسلم طریقوں اور روایتوں کو جذب کرنا شروع کر دیا، جضوں نے بالآ خرمختلف مسلکوں اور گروہوں کی شکل اختیا رکر کے اسلامی تصوف کا اصل چہرہ چھیا دیا۔ اس طرح بزرگوں کی تعظیم و تو قیر کی اس نئ طرز کی مخلوط روایت نے صوفیہ کی جانب سے تز کیرنفس اور دینی پچھنگی ا۔ جیسا کرقر آن بہت واضح اور بامعنی الداز میں سور۔ قالاسراء [۱۳۴۸] میں کہتا ہے وان من شیخ الا یسبح بحمدہ (اور ہرموجود چیز اللہ کی تبیع بیان کرتی ہے۔)

- ٢- ايك سوائتها في خوبصورت خدائي نامول على ايك، جوار آن على سورة النساء (١٢٢:٣) على آئ جي -
  - ٣ القرآن،سورة يونس(٣٢:١٠).
- اس وليم المسائر الله The Winds to Herald His Mercy" (William A. Graham) المستمولية The Winds to Herald His Mercy" (William A. Graham) المستمولية The Winds to Herald His Mercy" (William A. Graham) المستمرة المستمرة المستمرة المستمرة (المستمرة المستمرة الم
- ۵۔ فطرت میں گرج کی آواز بنگال کے مون سون کے موم کے دوران ایک عام عمل ہے۔ قر آئی آیت "گرج اللہ کی تسجع بیان کرتی ہے اورای طرح فرشتے اس کے خوف سے بھی (۱۳:۱۳)" سلطان تنفخ کا کتبہ بتاریخ ۵۸۹ مد (۱۳۵۳ء) میں اور چند مزید کتبل میں دیکھی جا سکتی ہے۔
- ٢- الترطي، المجامع لاحكام القرآن ، جلم"، سورة البقرة ، آيت ١٥٣ حديث كاعر في متن ال طرح بن "جعلت لى
   الارض طهورا ومسجدا"
- 2- میشس برکبارڈ (Titus Burckhardt)، Mirror of the Intellect (البنی: اسٹیٹ یوٹی ورش آف نیویارک ریاس، ۱۹۸۷) میمس
  - ٨- اليفاء ص ٢١٧ (بي تظريه افلاطون ك قن يارول، الكريز شاعر جان كيفس ورسى دوسرول كي يهال بايا جاسكا ب-)
    - 9- الصحيح المصلم كتاب الايمان، باب تحريم الكير
- ۱۰۔ منٹس برکبارڈ (Titus Burckhardt)، Sacred Art in the East and West (البنی: اسٹیٹ یوٹی ورش آف نیویارک پرلیس، ۱۹۸۷)، ص ۱۰۱۔ ۱۱۹۔
  - ال\_ الضأ\_
- ۱۲۔ قر آن شن فرمان ہے:" اور جب وہ پیٹیر کھیرہا ہے تو اس دوڑ وحوب میں لگ جا نا ہے کہ فساد مجائے زشن میں اور ہلاک وجا وکر ڈالے مجیتی اورنسل کو۔ اور اللہ فسا وکو لینٹرنیس کرنا" (البقرة ۲۰۵:۲)
- ۱۳۔ بیابان، ولداول اور علاقے کی فطری ترکیب نے ایک مشہور بنگائی ضرب الشل میں اظہار پایا: "جولیگومیر، ڈاٹگائی باگھ" (زمینیں چیتوں سے مجری ہوئی میں جبکہ ولدلیں محرمجھوں سے مجری ہوئی میں۔)
- ۱۳۔ سوبیہ مطالعے کے لیے رک درج ڈ ایٹس (Richard Eaton)، (Richard Eaton) ہے۔ مطالعے کے لیے رک درج ڈ ایٹس (Richard Eaton) ہے۔ ۱۳۳۳۔ ہے۔ Frontier (پر کلے: یونیو رشی آف کیلی فورتیا پر لیس ،۱۹۹۳)، مس ۳۰۸۔ ۱۳۳۳۔
- مثال کے طور پر دیکھیے سلہٹ میں ایک فدہی عمارت کا وقف کا کتبہ بتاریخ ۹۹۲ھ (۱۵۸۸ء)، دوہار میں ایک جامع مجد
   کے لیے وقف کا کتبہ بتاریخ ۱۰۰۰ھ (۱۵۹۱ء)، نیاباڑی میں بھاگل خان مجد کے لیے مدومحاش کا کتبہ بتاریخ ۱۰۰۳ھ (۱۵۹۵ء)، در بردوان میں بھرام سقا آستان کے لیے مدومحاش کا کتبہ بتاریخ ۱۱۹۵ھ (۱۵۰۵ھ (۱۲۰۲ء)۔
  - القرآن، سورة الروم (٣٠:٣٠)؛ الصحيح المسلم كتاب الطهارة، باب١٦ حصال الفطرة.
- ا انج طالبی، " ان خلدون"، مشموله: The Encyclopaedia of Islam ، طبع دوم، جلد ۳ (ليدُن: ال ج برل )،

جيا انتال اجم كام كى اجميت كويس بشت دال ديا\_

خاصی دلیپ بات یہ ہے کہ اجماع ضدین اور مخلوط روایات بند واور مسلمان معاشروں کو ذرا بھی مزید قریب نہیں لائیں، جتنے وہ حقیقت میں تھے۔ مشہور بنگائی افسانہ نگار اور ادیب شرت چندرا جماع عن بڑے یہ بڑے ہے جانے والے اپنے نا ولوں اور کہانیوں میں ابتدائی بیبویں صدی جمانید ھائے نے بڑے ہے جانے والے اپنے نا ولوں اور کہانیوں میں ابتدائی بیبویں صدی کے بنگائی گاؤں کے ساجی میل جول کی روایت کا المناک نقشہ کھینچا ہے جہاں اگر چہ بند و اور مسلمان ایک بی بنگہ اور فضا میں صدیوں سے بہتے رہے ، لیکن اس بیک جائی کے با وجود ان کے درمیان ایک نفسیاتی نظ انتہاز بمیشہ کھنچا رہا، جس نے ان کی نہ بی اور ثقافتی زندگی کو الگ الگ رکھا۔ اس کے با وجود جود جندسطحوں پر با ہمی تعلق و تعامل بھی و قنافو قنام و تا رہا۔ \* "

دیمی بنگال میں خانقاہ عام لوگوں پر گہرا اگر رکھتی تھی۔خانقاہ سے وابستہ افراد بشمول غریب عوام کے، جو خانقاہ کے قرب و جوار میں رہائش پذیر تھی، بذیریعہ اوقاف بالخصوص مدد معاش (دیکھیے: بہرام سقا کتبہ بتاریخ ۱۰۱ھ مے ۱-۱۱۰ھ کے نام سے معروف طریقے سے سہارا پاتی تھی۔ چند خانقا ہوں کے ساتھ عوامی سہولیات بھی میسر تھیں جیسے لنگر خانہ اور مفت ہیتال وغیرہ لیس خانقا ہوں نے مشرقی اور جنو بی بنگال کے زیریں ڈیلٹا میں نے مسلمان گاؤں اور بستیوں کی تفکیل میں ایک اہم کروار اوا

### حراشي و حراله جات

- ر وفيسر ڈاکٹر محمد یوسف صدیق، شعبہ علوم اسلامی، جامعہ بنجاب، لا ہور۔
- مؤلف مقالہ جن کی ما دری زبان بگلہ دیگی ہونے کے ناتے پر بگائی ہے، مریم احمد (پی آج ڈی ریسر بچ سکالہ شعبۂ علوم اسلامیہ، جامعہ بنجاب، لاہور) کا خاص طور پر شکر گزار ہے جنسوں نے مؤلف کے اس علمی کام ش بے حد تعاون کیا اور اس محقیق کو اردو قالب ش ڈھالنے میں اور اس کی تبذیب ور تیب میں بجر پور مدد کی ۔ ماتھ بی مؤلف وزارت تعلیم، حکومت پاکستان کے ہائیر ایج کیشن کمیشن اور Foundation Max ، لندان، نیز Iran Heritage Foundation اندان، نیز کا خواد گر انٹس کی حضوں نے اس تحقیقی منصوبہ کے لیے خاطر خواد گر انٹس کی منصوبہ کی اعا نت فراہم کی ۔

ركبارةُ مُيْس (Burckhardt, Titus) - البخى: الحبيث يونى ورعى آف نيويارك بريس،

\_\_\_\_ Sacred Art in the East and West \_\_\_\_\_ بالبني: الشيث الوتى ورشى آف نعويارك \_\_\_\_\_

چنا پر هائے، شرت چندرا (Chattapadhdhay, Sharat Chandra) ۔ (Chattapadhdhay, Sharat Chandra) ۔ وَ هَا كَرَ: مَعْلَى كِبُ وَبِي، 1999ء۔ حسین ، نیسف مرتب "Haud al-Hayat" ۔ جسر نسل ایستعب اڈنٹ (Journal Asiatique) ۔ ۱۹۳۳ (اکتوبر ۱۹۲۸): ص

راجاء على - Inana-sagara في المريع في ورشي لا بمريدي مضلوط فمبر ١٣٧٥، ١١٩ في ليو١٠٥، ١٨٥، ١٨٥ - ا

طالبی ،ایم \_ "این ظلرون" - The Encyclopaedia of Islam - طبع دوم \_ جلد س - لیڈن: ای \_ ج - برل -

عبدالكريم ـ Social History of Muslims in Bengal ـ جِناكا عني بيت اشرف اسلا كم ريس جي انستي تُعيف، ١٩٨٥ - -

على، محمد مبر ـ (History of the Muslims in Bengal (600-1170/1203-1757) بالدين ـ رياض: امام محمد لان سعود اسلامک يو تي ورشي، ۱۹۸۵ - ۱۹۸۵ -

آراتم، ولَّم المعدد "The Winds to Herald His Mercy" - (Graham, William A.) - اطلاعات المارزيكان، المارزيكان، Sang Hyun Lee et al الطلاعات المارزيكان، المارزيكان، المارزيكان، المارزيكان،

محمد، حاتی - نور جدمال - و هاکه او فی ورش لا بحریری مضلوط فرمر ۱۲ ما ۱۲۰ مقل عالم ۱۳۲۰ مقل سود سود

مرتقعي، سيد يو محل قلندر فهاكم يوني ورشي لابمريري فضلوط نمر عام ١٤٠ وقد عا عدة لو 18 - فوالو 18 -

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

م ۸۲۷ ـ

۱۸ - رکے ڈاپٹس (Richard Eaton)، The Rise of Islam and the Bengal Frontier (Richard Eaton) - اس ۲۲ - اس

19\_ العِمَالِ

٢٠ الفِراء ١٠ ١٧٠ ٢٠

11 المِنْ أَنْ 20 -

٢٢ الفأء ص١٢٧

٢٣ الضأ، ١٤٥٠

۳۷ اليفاء ١٨٣٠

۲۵ الفأيش ۸۳ ۸۳ م

٢٦ اليناء ش ٨٥.

۱۶۷ ـ "Haud al-Hayat" ، مرتبه ایسف حسین، جرنل ایستسیالا ک (۱۹۲۸ ـ ۱۳۳ (۱۳۳۵ ـ ۱۹۳۸) ۱۳۳ (۱۳۳۸ ـ ۱۹۳۸) هم ۱۹۳۸ و ۱۹۳۸ است

املی مشکرت مخطوطہ غالباً ایک ہندو تنوی ہوگی کنامہ نے مرتب کیا۔ یہ کام فٹبکہ عصبہ جات ، شریانوں ، جوڑوں ، سانس تھینچنے اور ما وہ منوبیہ کے اسماک سے مسلک باطنی اہمیت رکھے والی صوفی مضویات کے ہوگی تنوی کی تصور پر منی ہے جو کہ امکانی طور پر جنوبی لٹریا کے کلی صوفی علا کے یہاں فاضلانہ ولجبی ابھانے کا باعث تھا۔

۱۸۔ جنوبی بھارت میں ایک معروف صوفی شیخ مرزامظہر جان جاناں نے بھی وید اکو ایک البامی محیز قرار دیا۔

Polli (Sharat Chandra Chattapadhdhay)، على مثال کے طور پر دیکھیے، شرت چشررا چائید ھائے، ۱۳۳۰۔ Somaj (ڈھاکہ: منگی کپ ڈیو، ۱۹۹۹)، ص ۱۳۳۰۔

#### مآخذ

الصحيح المسلم

القرأن المجيد

القرطمي-الجامع لاحكام القر أن جلام -باب الِعْرة ، آيت 100 -

أمعمو عي، اليم مغير حسن - "Sunargaon's Contribution to Islamic Learning," - المعمو عي، اليم مغير حسن

يريس،۱۹۹۳ه-

#### محمد على اثر \*

## أردو كا پهلانثرى رساله اور اس كا مصنف

اُردوزبان وادب کی تاریخ بین بیمسکدایک طوبل عرصے سے زیر بحث رہاہے کہ اُردو کے پہلے بڑی رسالے اور اُس کے معنف کا نام کیا ہے؟ جس طرح اردوشاعری کے فروغ وارتقا اور ہر بریتی کے سلطے بیل عادل شاہی اور قطب شاہی محمرانوں کو انتیازی حیثیت حاصل ہے بالکل اُسی طرح قدیم اردوئشر کی ہروئ و واشاعت میں سلاطین دکن سے زیادہ روحانی تاج وارول اور ندہجی پیشواؤں کو ایک انتیازی مقام حاصل ہے۔ واشاعت میں سلاطین دکن سے زیادہ روحانی تاج وارول اور ندہجی پیشواؤں کو ایک انتیازی مقام حاصل ہے۔ نیز دبستان کو ککنٹرہ کے مقابلے میں دبستان بیجا پور کے صوفیا سے عظام اور خصوصاً خانوا دہ میرال جی شمل العشاق کے ذہبی رہنماؤں کو سبقت اور فضیلت حاصل ہے ۔ ان بندگانی خدانے سرز مین بیجا پور میں کم ویش تین صدیوں کے ذہبی رہنماؤں کو سبقت اور فضیلت حاصل ہے ۔ ان بندگانی خدانے سرز مین بیجا پور میں کم ویش تین صدیوں کے بیان کے والی رہنم کا اور کتا بیل تھنیف کرکے یہاں کے وام وخواص کے دلول پر محمرانی کی ۔

اُردو میں نثری رسائل اور کتابوں کی ہا قاعدہ تصنیف وتا لیف سے قبل مختلف اہل اللہ اور نہ ہی مبلغین کے ملفوظات میں ہار پانے والے اردوفقر ساور جملے در حقیقت اردونئر کی خشب اول کی حیثیت رکھتے ہیں ۔ان بی مختصرا قوال اور جملوں کی بنیا دیر ستعقبل میں اردونئری تصانیف کی عمارت استوار کی گئی۔ ڈاکٹر گیان چند نے اپنی مؤلفہ شراکتی تاریخ ادب اردو و ۱۷۰۰ء تک میں 'اردونئر ۱۲۰۰ء تک' کے عنوان ساردونئر کے اور چوہیں اولیا ہے کرام اور صوفیوں کے ملفوظات سے متعد دا قوال اور فقر سے نقل کیے ہیں۔ ا

پروفیسر حامد حن قادری کا خیال ہے کہ سیدا شرف جہا تگیر سمنانی (م-۸۰۰ء) کا ایک رسالہ تصوف ار دو کی پہلی نثری کتاب ہے۔

حضرت الشرف آیک صوفی بزرگ سے مانھوں نے ۲۳ سال کاعمر میں سمنان کیا دشا ہت کونیر باو

کبہ کر درویش اختیار کر کی تھی ۔ ہندوستان میں آپ نے پکھو چھر (اورھ) کے مقام پر سکون اختیار کی۔ اور
یہاں کے علاے دین اور روحانی پیشواؤں سے ظاہری علوم اور باطنی فیوض و برکات حاصل کیں ۔ حامد حسن
قادری نے اپنی کتاب داستان تاریخ اورو میں اپنے آئی دووے کی دلیل میر مذرعی دردکا کوروی کیا یک
مقالے 'ار دواور شالی ہند' برقائم کی ، جولا ہور کے رسالے یاد محار میں شائع ہوا تھا۔ میر مذرعلی نے کھا ہے کہ
اشرف جہا تگیر کا فہ کورہ رسالہ انھوں نے اور بگ آبا دیش آستان شاہ قادرا ولیا کے آیک خدمت گزار مجبوب علی شاہ
کے یہاں دیکھا تھا، جس کا انھوں نے صرف دوسطری افتیاس پیش کیا ہے ماس افتیاس کی زبان قد بم معلوم نہیں
ہوتی اورا بریہ کتاب نا پید ہے ۔ اردو کی اولین تھنیف ہونے کے سلسلہ میں اس رسالے کے بابت پیش کیے گئے
سارے دلائل بھی ضعیف ہیں۔ بابا ہے اردو نے اس رسالے کے اصلی ہونے میں بھی شک و جیسے کا اظہار کیا
ہے ۔ لہذا بیر سالہ اردوشرکی کہلی تھنیف نہیں ہوسکتا۔

تھیم ممس اللہ قا دری نے شیخ عین الدین سخ العلم (۹۹۲۷۰۱ه که) کواردوکا پہلائٹر نگار قرا ردیتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت نے دئی میں گئی جھوٹے بڑ ہے رسالے لکھے تھے، جوا کی جلد میں فورٹ جارج کالج کے کتب فانے میں موجود تھے ۔ جملہ کئی میں جالیس اوراق پر مشمل اس مخطوط میں تین رسائے کریے گئے تھے۔ سے ، جن میں فرائض وسُمن کے مطابق احکام ومسائل قلمبند کیے گئے تھے۔ سے

شیخ عین الدین دیلی کے متوطن سے \_روحانی علوم کی تکیل کے سلسلے میں کجرات اور دولت آبا دکاسفر
کیا۔اور پجر ۲۷ کے دیمیں بیجا پور میں مقیم ہوگئے ۔ شمس اللہ قادری کا محولہ بالا بیان اس لیے نا قابل قبول ہے کہ
موصوف نے سمج العلم کی تحریر کا کوئی نمونہ پیش کیا ہے اور ندان رسائل کے سنہ تصنیف کی واضح طور پرنشان دہی
کی۔ا ب ان رسائل کا وجود بھی نہیں ۔ بقول ڈاکٹر رفیعہ سلطانہ بھیم صاحب نے انھیں سے بات بتائی کہ سے
رسائل ۲۵ کے گئر بر ہیں ۔ س

مولوي عبدالحق نے خواجہ بند ہانوا زگیسو دراز سے منسوب رسالے معد اج العاشقین کوهنرت

کی تھنیف مان کراسے پہلی بار۱۹۲۳ء میں اپنے مقد مدے ساتھ شائع کیا تھا۔ بابا ہے اردو کے بعد اس کتاب کو پی چندنا رنگ اور خلیق انجم نے بھی مرتب وشائع کیا۔ یہ کتاب ایک عرصے تک بندوستان بحر کی مختلف جامعات میں شامل نصاب رہی۔ ۱۹۲۸ء میں جامعہ مثانیہ کے مشہور تحقق اور فقاد ڈاکٹر حفیظ قتیل نے معراج العاشقین اور اس کا مصنف کے مخوان سے ایک کتاب شائع کی جس میں ڈاکٹر قتیل نے معراج العاشقین کے فواجہ صاحب سے انتساب کی مدل طور پر تعلیط کرتے ہوئے اس کتاب کو حفرت مخدوم شاہ سینی یعابی رہی کے خواجہ صاحب سے انتساب کی مدل طور پر تعلیط کرتے ہوئے اس کتاب کو حفرت مخدوم شاہ سینی یعابی رہی کے خواجہ صاحب سے منسوب اور بھی نئری رسالوں کے نام ملتے ہیں۔ جیسے شکار نامہ ، سمہ ادب کی آوار نئی میں خواجہ صاحب سے منسوب اور بھی نئری رسالوں کے نام ملتے ہیں۔ جیسے شکار نامہ ، سائل وغیرہ مان میں سے اول الذکر رسالے شکار نامہ کو ڈاکٹر ٹمینڈ ٹوکٹ اور ڈاکٹر میں نامہ ، مبارز الدین رفعت نے خواجہ صاحب کی تھنیف مان کر ۱۹۲۲ء میں علا حدہ علا حدہ طور پر شائع کیا۔ بقول ڈاکٹر مبارز الدین رفعت نے خواجہ صاحب کی تھنیف مان کر ۱۹۲۲ء میں علا حدہ علا حدہ طور پر شائع کیا۔ بقول ڈاکٹر گیان چند شکار زامہ اب تک جا رہا رحیہ چکا ہے۔ ۵

معراج العاشقين كاطرح خواجه صاحب منسوب بيدومراا بم اور مقبول نثرى رساله تعام جس كے متعلق زورصاحب نے لكھاتھا كە معلوم ہوتا ہے كہ بيرساله (شكاد خامه ) بنده نواز نے اردو ميں نہيں لكھا؛ بلكه ان كے مربديا معتقدنے قلمبندكيا"۔ [

ڈاکٹر شیخی شاہدنے اس رسالے کی اند رونی شہادتوں کی مددسے خواجہ صاحب سے اس کے انتساب کوغلط قرار دیتے ہوئے لکھا ہے:'' شد تکار نامہ کابندہ نواز سے انتساب معراج العاشقین کے انتساب سے زیادہ کم زور ہے''۔ کشاہد صاحب کے خیال میں فاری شکار نامے کے مترجم بندہ نواز نہیں بلکہ شاہ معظم ہیں۔ ^

جہاں تک بندہ نواز سے منسوب دیگر تمام رسائل کا تعلق ہے حضرت کے مرید سیر جمطی سامانی نے اپنی تھنیف سیس مصدی میں خواجہ صاحب کی فاری اور عملی چھنیس تصانیف کی فہرست دی ہے۔ جن میں سے کوئی بھی کتاب دئی اردو میں نہیں ۔ نیز بندہ فوا زکے پوتے سیر پراللہ حینی کی روایت سے عبدالعزیز بن میں سے کوئی بھی کتاب دئی اردو میں نہیں ۔ نیز بندہ فوا زکے پوتے سیر پراللہ حینی کی روایت سے عبدالعزیز بن میں سے کوئی بھی جس میں موصوف نے حضرت گیسودرا ذہی کا میں مسلم میں موصوف نے حضرت گیسودرا ذہی

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

سوائے حیات تحریر کی ہے ۔اس میں بھی حضرت کی کسی دئی تصنیف کا ذکر نہیں ملتا۔اگر ہم خواجہ بند ہ نواز سے منسوب سارے شری رسائل کونظرا ندا ذکر دیں تو بھی بحثیت شاعر آپ کے مقام ومرتبے سے چٹم پوشی نہیں کی جاسکتی ۔ بحثیت دئی اردو کے ولین شاعر خواجہ صاحب کی ا دبی شخصیت کل بھی مسلم تھی ا ورآج بھی نا قامل تر دبیہ ہے۔

کیم شمس اللہ قادری اور چند دوسرے اولی مورضین نے بیجا پور کے اولین صوفی شاعر حضرت شمس العثاق کو بھی قدیم دئی کے اولین نثر نگارا ورشاعر قرار دیا ہے۔ چنال چیکیم صاحب نے حضرت میرال جی کے دونٹری رسالے جلتو نگے اور محل باس کا تذکرہ اان کی مختلف صوفیا نیا ورعار فانڈ قمول کے ساتھ کیا ہے۔ اس کے علاوہ شدر حسر غوب القلوب مسب دس اور سبع صفات نامی رسائل کو بھی شمس العثاق سے منسوب کیا ہے۔ لیکن جدید تحقیق کے بموجب اولین دورسائل نا پیدی اور آخر الذکر کتاب بھی شمس العثاق کی تصنیف نہیں۔

جد بیت تحقیق کی روشی میں حضرت میرال جی شمس العشاق کے فرزندا کبراور خلیفہ شاہ ہر ہان الدین جانم دئی اردو کے سب سے پہلے اور مستند شرقگار ہیں ۔ حضرت کے رسالے کسلمۃ السحقائق کواردو کی سب سے پہلی نشری تصنیف کاشرف حاصل ہے۔ آپ کا سلسلہ رُشدو ہدایت وکن کے مشہورصوفی اور بلند پاپیا عالم حصرت خواجہ بند ونواز گیسودراز سے ملتاہے۔

جہاں تک جاتم کی دیگرنٹری تصانف کا تعلق ہے، اس موضوع پر اظہار کرنے والوں میں ، محمد اکبر الدین صدیقی، ڈاکٹر رفیعہ سلطانہ، ڈاکٹر نذیر احمد، ڈاکٹر جیاں جائی اورڈاکٹر گیان چند کے ام قائل ذکر ہیں محمد اکبرالدین صدیق نے جاتم کے نئری رسالے کہ لہة البحقائق کو ۱۹۲۱ء میں مرتب کرے شائع کیا تھا۔ اس کتاب کے مقدم میں انھوں نے جاتم کی دیگر تصانف کی نشان وہی نہیں کی۔ البتۃ ۱۹۷۱ء میں جب انھوں نے جاتم کی دیگر تصانف کی آؤاس میں جاتم کے دریج ذبل نئری رسائل کے ام کھے جاتم کی ایوان میں جاتم کی اور منظوم تصنیف اور شاد نیا میں شائع کی آؤاس میں جاتم کے دریج ذبل نئری رسائل کے ام کھے جاتم کی ایوان میں جاتم کے دریج ذبل نئری رسائل کے ام کھے جاتم کی انہ ان دی جاتم کی دریج دبل نئری رسائل کے ام کھے جاتم کی اور منظوم تصنیف اور منظوم تصنیف اور منظوم تھی ہے دریج دبل نئری رسائل کے ام کھے جاتم کی ان اس میں جاتم کے دریج دبل نئری رسائل کے ام کھے جاتم کی ان واب

(۱)مقصودابتدائی(۲)کلمته الاسراد (۳)ذکر جلی (تُریارتانامه) (۳)معرفت القلوب(۵)ممشت مسائل(۲)کلمة الحقائق۔

کلمة الحقائق کوداکر رفیعسلطاند نجی ۱۹۱۱ء کی پی جس کے مقدم میں انھوں نے اکبرالدین صدیقی کی دی ہوئی فہرست کے مقابلے بیں ایک نئری رسالے رسالے تصوف کا انھوں نے اکبرالدین صدیقی کی دی ہوئی فہرست کے مقابلے بیں ایک نئری رسالے رسالے تصوف کا اضافہ کیا ہے۔ ڈاکٹر نذیراحم نے اپنے مقالے 'اردوا وب عادل شابی دور بین سشمولہ علی محقوۃ تادیخ ادب اددو جلداول (۱۹۲۲ء) بیں شاہر ہان کے پانچ نئری رسائل کی نئا ندبی کی ہے، جن میں کلے مقالد الاسراد شائل نہیں سالیت ایک اورنئری رسالے مسجموعة الاشیاکانا م شائل ہے۔ ڈاکٹر جیل جالی نے تادیخ ادب اددو کی پہلی جلد (۱۹۷۵ء) بی حضرت جاتم کے صرف دونئری رسائل کلمته الحقائق اور دسالہ وجودیه کا تذکرہ کیا ہے۔

واکثر کیان چند نے تاریخ ادب اردو ۱۵۰۰ء تک کی دوسری جلد (۱۹۹۸ء) میں حضرت جاتم سے منسوب ندکور مبالاتمام نثری رسائل کا تحقیق جائزہ لیتے ہوئے کہ است السحقال کی کو الیقیمی سوفیصدی جاتم کی تصنیف مانا ہے سان کے خیال میں ارشا دنامہ نثر (ذکر جلی )، مقصود ابتدائی اور مجموعة الاشیا کو جاتم کی تصانیف تشلیم کرنے میں تھوں دلائل موجود جیں اور کہ است الان رساله وجودیه ، مسائل اور سالة تصوف بالیقین جانم کے رسائل نہیں جیں۔ ۹

كلمة الحقائق: ال رسال كورج ذيل تهيدى جملول سے پنة چاتا ب كاسے جاتم كى مريد ياعقيد مندنے خاص اجتمام سے مرتب كرديا تھا۔

> ایں کتاب کلمته الحقائق گفتار حفرت شاہ ہر ہان صاحب قدس سرۂ العزیز تصنیف کردہ است ۔ • ا

> بذا كتاب قطب الا قطاب حضرت شا ه بر بان العارفين قدس الله سرهُ العزيز تصنيف كرده الم-اا

کے لے اور مام فہم الفاظیں میں تصوف وعرفان کے دقیق مسائل سیرھی سادی زبان اور عام فہم الفاظیں بیان کیے گئے ہیں۔ مثل خدا کی ذات وصفات، ابتداوا نتہا، تقدیر وقد ہیر، فناو بقا اور دوسرے متصوفاند مسائل پر سوال وجواب کی شکل میں روشنی ڈائی گئے ہے۔ بربان الدین جاتم نے اس میں جگہ جگہ آیا ہے قر آئی اورا حادیث بھی نقل کی ہیں اور مطالب کی تشریح کے سلسلے میں مشہور صوفیہ مولانا روی اور الو بکرشیل کے اقوال بھی درج کے

محمد على اتر 22

دونوں متن رواروی میں مرتب ہوئے ہیں اور ان میں متنی تقید کے بنیا دی اصولوں کی با بندی حبیل کی گئی ہے۔ ا

بيعبارت دراصل متنوى ارشاد نامه كدرج وبل اشعاركا دواكي لفظول كاتبد يلى كم بعد نثرى

رو**پ** ہے۔

الله کرے سو جوے جان پہلے اس ہر لیاوے ایمان بعداز رچنا رہے وو قديم القديم آيھ وو ابیا قدرت کیرا رب قدیم جدید ہے اس تے سب سے ہوا ہے اس تھے بار سبج سبج سو ال کا شار شريك نا ال دوجا كوأن عبد کچھ نہ تھا' تھا وو ہی اپيا حال ج سمج كوے جس پر کرم خدا کا ہوے یہ سب سجری کیا بیان كربي آنكيز دين نمان د کچھ خلاصہ ہوے عیال ۱۵ کلہ حق سب کیا بیاں

کے لمہ العقادی چول کہ ردونٹر کا اولین رسالہ ہاوراس کے مصنف کے سامنے دکی نثر کا کوئی مونہیں ہاں لیے جگہ جگہ وہ اس کی عبارت کومنظوم ارشادنامہ کی مددسے آگے برہ ھاتا ہے۔ یہی سبب ہے کہ

جیں اور کہیں کہیں منظرت اور بندی الفاظ بھی استعال کے جیں اور بندوفلیفے کی اصطلاحوں کو اسلامی فلیفے سے ملانے کی کوشش بھی کی ہے۔ مرید سوال ہو چھتا ہے اور مرشداس کا جواب دیتے جیں۔ دئی اور فاری جملوں کا امتزاج سوال اور جواب دونوں میں نظر آتا ہے۔ مصنف دکئی عبارت لکھتے لکھتے فاری جملے تحریر کرنے لگتاہے ،ابیا معلوم ہوتا ہے کیا سے دکئی کے مقابلے میں فاری زبان پر زبا دو مبور ماصل ہے ۔اس لیے کہیں ایک جملہ اردو میں ہوتا ہے تو اس کے آگے کی عبارت فاری میں۔ کہیں جملے کی ابتدا فاری سے ہوتی ہے وراختنا م اردو میں جیسے ہوتا ہے تو اس کے آگے کی عبارت فاری میں۔ کہیں جملے کی ابتدا فاری سے ہوتی ہے وراختنا م اردو میں جیسے در منزل ملکوت حال کیوں دیسے گا ایس نام ہر جریک صفت تعلق دھرتا ہے

ای طرح کہیں جملے کا آغا زدئی میں ہوتا ہےاوراختیام فاری میں ان کے سیوک میں رنگ لال پیدا شدو ہاں کا مراقبہ و مشاہدہ چیبتاس دل کی ہزرگی کے ما نمایت ندرسد

کلمة الحقائق کودگی ترکی تا ریخ میں گیا تنیا زات حاصل ہیں ہاں گائیں وصف ہے کہ

ید دنی ترکی سرکا سب سے پہلااورایک ایسا متندرسالہ ہے، جس کے مصنف کے بارے میں اشتباہ کی گنجائش نہیں۔

جدید تحقیقات سے بیدبات تا بت ہوچگی ہے کہ سعواج العاشقین خواجہ بندہ فواز کی تصنیف نہیں بلکہ بارہویں صدی ہجری کے ایک اورصوفی ہزرگ بخدوم شاہ سینی پیجاپوری کی تبلاوت البوجود کا خلاصہ ہے۔ دوسرے یہ

کہ خواجہ بندہ فواز سے ایمن الدین اعلی (۱۰ ۸ ھے۔ ۲ ۱۰ ھے) بک جتے نئری رسائل تصنیف کے گئے ہیں ان میں

کہ خواجہ بندہ فواز سے ایمن الدین اعلی (۱۰ ۸ ھے۔ ۲ ۱۰ ھے) بک جتے نئری رسائل تصنیف کے گئے ہیں ان میں

کہ الحقائق سب سے ختیم ہے۔ المجمد اکبرالدین صدیقی کامر تبہمتن کراون سائز کے ۱۸ صفحات پر پھیلا

ہوا ہے۔ تیسرے یہ کہ ڈدیم دئی کے دیگر رسائل کے مقابلے میں کہ لمے الحقائق کے تمام شنوں میں کوئی ایسا

ہوا ہے۔ تیسرے یہ کہ ڈدیم دئی کے دیگر رسائل کے مقابلے میں کہ لمے الحقائق کے تمام شنوں میں کوئی ایسا

کلمت الحقائق کومما کبرالدین صدیقی اور ڈاکٹر رفیعہ سلطانہ نے جولائی ۱۹۲۱ء میں بالترتیب ادارہ ادبیات اردواور مجلس تحقیقات اردوحید آبا دکی جانب سے شائع کیا ۔صدیقی صاحب کی مرتبہ کہ السحة السحة الدو اور مجلس تحقیقات اردوحید آبا دکی جانب سے صرف دودن کا تقدم حاصل ہے ۔دونوں مرتبین کے پیش نظراس السحة اللہ کی کتاب سے صرف دودن کا تقدم حاصل ہے ۔دونوں مرتبین کے پیش نظراس رسالے کے جارجا والم اللہ کا تنازی جامعہ شمانیا ورا دارہ ادبیات اردو کے لیخے مشترک جیں۔ڈاکٹر میں کتب خانہ جامعہ شمانیا ورا دارہ ادبیات اردو کے لیخے مشترک جیں۔ڈاکٹر مینی شاہد نے اس رسالے کے مزید جارت وں کی انتان دئی کرتے ہوئے لکھ ہے:

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

اس جان ہے کوں مرگ نہیں تو یہ سکت کیا تیری ہے

جہاں تھے ہا دروپ سب میں وہی سروپ

جہاں تک جاتم کی زبان کا تعلق ہے اُٹھوں نے اپنی زبان کو کجری کہاہے:

قد رت تھے عالم اٹھے جاگ جے پچھے ہمارے دل آونا سوای کا قدیم بھاونا

سبب بوزبان تجريها ماي كتاب كلمة الحقائق

بيسب كجرى كيابيان كريه آئيزويا نمان (اد شادنامه)

چوں کہ جاتم نے مجری کالفظ زبان کے معنی میں استعال کیا ہے جس سے بعض محققین نے یہ نتیجہ اخذ کیا ہے کہ جاتم یاان کے خاندان کا تعلق مجرات سے رہاہے اوراسی نسبت سے انھوں نے اپنی زبان کو مجری کہاہے ۔ چنال چہ پر وفیسر محود شیرانی کہتے ہیں:

> و ہتمام دئی علاء جواپی زبان کو کجری کہتے تھے در حقیقت کجرات ہی کے باشند سے ان کے اولا دمیں تھے، جنھوں نے دکن میں آ کر پو دوباش اختیاری ۔ ۲۱

مولوی عبدالحق 'نجیب اشرف ندوی اوربعض دوسرے علاء بھی پر وفیسر شیرانی کے ہم خیال معلوم ہوتے ہیں لیکن جاتم نے اپنی زبان کو''سمجری کےعلاوہ''ہندی بھی کہاہے

ب سب بولوں بندی بول پر تو انجو سیتی کھول عیب نه راتھیں ہندی بول معنی تو چک ریکھیں کھول بندی بولوں کیا بکھان ہے گریرساد تھا منجھ گیان (ارشادنامه)

عِانَم الرَّ تجرات سے اپنا احدا د کے تعلق کوظاہر کرنے کے لیے اپنی زبان کو ' سمجری' کہتے ہیں تو پھر زبان ہی کے معنی میں ''بندی'' کالفظ استعال نہیں کرتے ۔ کجری کالفظ دراصل قدیم اردو کے مختلف ناموں جیسے ہندوی بندوستانی 'زبان بندوستان بندی دہلوی دکنی میں سے ایک ہے ۔ <sup>کا</sup>اس کا تجرات سے کوئی تعلق نہیں ۔ اس سلسلے میں ڈا کٹرزور کا میریان کافی اہمیت رکھتا ہے کہ:

> ال عهد کی تو اریخ دکن سے صاف طاہر ہونا ہے کہ گجرات سے بہت سے او بیب اور عالم ہجا پور آیا کرتے تھے۔وہاں کی سلطنت کے زوال پر اہما ہیم عادل شاہ نے وہاں کے تمام اویبوں کو ا ہے درمار میں بلاما ۔ چناں چہ کجرات کےان پناہ گزینوں نے وکن میں اردو کا او بی ذوق بره هانے میں حصد لیااور غالباً بھی وجہ ہے کہ پیجا پور کے بعض اردومصنفین جیسے شاہ پر ہان اپنی زبان کونچر**ی** کہتے ہیں۔^۱

جاتم نے اپنی زبان کو تجری اس لیے بھی کہا ہوگا کہ ان کے والد ممس العشاق اور دوسرے قدیم < مصفقین کے ہال زبان کے لیے ' دکی' کا صطلاح عام نہیں ہو أی تھی ۔ بقول پر وفیسر مسعود حسین خال: ارود زبان کادکنی نام بہت زیا دہ قدیم نہیں عہد ہمنی کے کسی مصنف نے اپنی زبان کودکنی کے مام ہے ہیں پکا را ۔اس کے ہندی ہندوی اور تجری مام زیا وہ قدیم ہیں۔<sup>19</sup>

السائی خصوصیات: جاتم کے کم وہیں میں نقادوں نے ان کی تصانیف کالسانی جائز وہی لیاہے۔ تغصيل ميں جائے بغيريهاں چندلسانی خصوصیات پر روشنی ڈالی جاتی ہے:

- دئی کی عام لسانی خصوصیت حرف شخصیص "ج" یا" چ" کا بکرت استعال جاتم کے یہاں بھی موجود ہے ۔جیستو نچ (توبی)و چچ (وبی) ایک چپے (ایک بی)۔
- لفظول کی جمع "ال" کے اضافے سے بنائی جاتی ہے جیسے: لوگال باتال کامال بندیال (بندے ک جمع ) معضيا ل (بعضے کی جمع )وغيرہ \_
- '' پنا'' کے لاحقے سے اسم مصدر کی مثالیں بھی بکٹرت نظر آتی ہیں جیسے: چیو پنا 'خدا پنا'بندہ پنا'میں ینا'جان پناوغیرہ۔
- اسم فاعل کے لیے ہارا اور ہار کے لاحقے کا بکٹرت استعال جیے: سرجہا رائسرجہا ر بوسحہا را 'جوسعنهار'دیکھیمارا'بوجھیما راوغیرہ\_

ا۔ محی الدین قاصی زور ، ص ۹۳۔

١١٠ إيساً ، ١٥٠

10\_ سيره جعفر محيان چند بين مس١٨-

١٩ اليضاً-

#### مآخذ

احمد وْ اكثر مُذَرِيه - على محوّه قاريخ ادب اردو على كرّ هدس مان -جائم، شادر بان الدين - ارشاد ذاهد مرشرا كبرالدين صديق -حيراً بإده 1941ء -

\_\_\_\_\_\_ كلمة المحقائق مرتبه محماكبرالدين صديقي محيدراً بإوزا وارواد بيات ارود الا 19ء -

جعفر، سيده يجين، حميان چند بداريخ ادب اردو • • ٧ ١ ء زك جلدوه م خنى وللي: قوى نيسل برائفر وغ اردوز بان، ١٩٩٨ء -

ملطانه رفيعه. اردو نثر كما أغاز وارتقا مكراچي: كريم سنز، ١٩٤٨ م.

شابد مينى - "كلمة الحقائق اردومركا ببلامتندنكش" - نوام ادب - (جلائي 194 ء)-

قاورى، حامد صن مداسستان تاريخ ار دو مراتى، حيراآباد، لا مور: اردواكير كي سنده، ١٩٨٨ -

قاورى، عمس الله اردو نے قلديم كالمنو : نول كورياس ، ١٩١٨ء -

بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

۵ ماضی مطلق بنانے کے لیے علا مت مصدر 'نا'' حذف کر کے 'یا'' کا اضافہ جیسے: کریا( کرنا ) دیکھیا
 ( دیکھنا) اٹھیا (اٹھنا)۔

۳ بندی الفاظاور جملوں کو واوعطف سے جوڑنا جیسے: پھل و پھول و کا نثا

اوعطف والے الفاظ میں عموماً پہلے حرف پر ' نے ' یا ' لا' کا اضافہ کیا جاتا ہے لیکن جانم نے دونوں لفظوں پر اس کا ضافہ کیا ہے ۔ جیسے: بے چوں و بے چگونۂ لاشک ولاشبہ۔

۸۔ ایک حرف ربط کی جگہ دوسرے کا استعال: چیے: جامہ یا کیزہ کرکر سکالیما بھی میلا کرنا (پھر کے بہائے بھی)۔

#### حواله جات

مابق پروفیسراردو، جاموعمانی، حیدرآباد، دکن، انڈیا۔

۱- سیره جعفر همیان چند بین مندارین ادب اردو ۱۵۰۰ تلک، جلدوم (نی ویلی بقو می کونسل بر ای فروغ اردوزبان ۱۹۹۸ء)، ص ۱۳۷۳ -

۲- حامد حسن قاوري، داستان تاريخ ار دو ( كراچي، حيد آباد، لا مون اردوا كير كي سنده ۱۹۸ )، هن ۲۳-

۳- حمس الله قاورى، اردو شر قلديم (ككفتونول كتوريريس،١٩٢٨) بم ١٨٠-

رفيعملطان، اردو نثر كا أغاز وارتقا (كراچي: كريم منز، ١٩٤٨)، ٩٨٥.

۵۔ سیده جعفر همیان چندجین ، ص ۳۰۹۔

۷- محی الدین قادی رود مند کسره مسخطوطات اداره ادبیات اردو ، جله پیم (حیراً بان اداره ادبیات اردو، ۱۹۵۹). ص ۱۷۸-

حسين شابر، کلمة احقا كن اروونزكا ببلامتندنش، نوام ادب ( بسئي جولائي ١٩٤٠) اس ١٥٠٠.

اليضأب

9 - سيره جعفر هميان چندجين ، ص ٢ ٣٧ -

١٠- شاوير بإن الدين جائم كلمة الدحقائق ،مرتبه محداكبرالدين صداقي (حيد آباد: اوارواد بيات اروو، ١١١)، ١٠-

ال إماً ال

۱۲- حيني شابر، سا-

١٣ الفنأ، ١٣ ا

١١٠ شاهر بإن الدين عائم، ارتداد ذامه، مرتبرا كبرالدين صديقي (حيرراً بإو)، ص١٣٠-

### محمد حمزه فاروقي \*

## ار دو صحافت کا انقلاب آفریں نمائندہ: روزنامه "انقلاب" اور اس کا سیاسی کردار

عبدالمجیرسالک نے ۱۹۱۲ء میں اورمولانا غلام رسول مہر نے فرور ۱۹۲۲ء میں ذربیداری اوارت
سنجالی ۔ پیچر کی خلافت کا زمانہ تھا اور دونوں حضرات نظریاتی اور عملی اعتبار سے نزک موالات اور شحر کی خلافت سے وابستہ تھے ۔ زربی ۔ داراوراس کے مالک ومدیر مولانا ظفر علی خال ان تحریکات میں پیش پیش میں ایک سے نظر علی خال او آئر کی میں حصہ لینے کی پا واش میں پانچ سال کے لیے قید کر لیے گئے ۔ نومبر ۱۹۲۱ء میں سالک بھی ایک سال کے لیے واخل زنداں ہوئے ۔ مہراورسالک نے جدوجہد آزادی اور تحریک خلافت میں سالک بھی ایک سال کے لیے داخل زنداں ہوئے ۔ مہراورسالک نے جدوجہد آزادی اور تحریک خلافت میں سالک بھی ایک سال کے لیے داخل زنداں ہوئے کہ یہ دونوں حضرات مارچ ۱۹۲۷ء میں عملہ زمیندار کے ساتھ مستعملی ہوگئے ۔

مهر کی دیرینه خوابش تھی کہ اپناا خبار تکالیں اور قومی خدمت سے متعلق جذبات وخیالات کا آزادانه اظہار کریں ۔ تربیت یا فتہ عملہ ان کے ساتھ تھا۔ گذشتہ برسوں میں ان کا حلقہ احباب خاصاو سبتے ہو چکا تھا اوران سے تعلقات کی نوعیت الیم تھی کہ وہ اخبار کے لیے قرض حسنہ دے سیس یاضیں برسرافتد اریونینسٹ یا رٹی کی آشیر یا داور مالی تعاون بھی میسر تھا۔ چنال چہ تا اپریل کا 1912ء کو انقلاب عالم وجود میں آیا۔

مہر اور سالک کے درمیان دور زمینداری میں دوئق کی بنیا دیڑی کاس کی بنیا دی وجوہ یہ تھیں۔ دونوں تقریبا ہم عمر تھے۔فارسی شعروادب کا ذوق دونوں میں مشترک تھا۔دونوں کا سیاسی مسلک بھی کیساں

اس اعتبار سے اہمیت کا حامل ہے کہاس اخبار کی زندگی کے اُتا رچڑھا وَ پنجاب کی سیاس تا ریخ کے مدوجز رسے وابستہ رہے ۔ اند قلاب کا جب آغاز ہواتو اسے اقبال کی فکر کی رہنما کی اورا خلاقی تا سُد میسر تھی ہمین اسے مالی اور سیاس استحکام یونینسٹ پارٹی نے فراہم کیا تھا۔ پنجاب میں مسلمانوں کی اکثر بہتے تھی لیکن معاہد و کھو سے ان کی اکثر بہت ہے اور ہمی تعاوی کی بالا کی اکثر بہت ہے اور ہمی اقتصادی سیاس اداروں اور مختلف شعبوں میں ہند واور سکھا قلیتوں کی بالا دی تحقوق کی جنگ دی کی دور میں رکا ور میں اور میں اندان سے مسلمانوں کے حقوق کی جنگ لئری اور مقبولیت حاصل کی ۔

کانگرس قائدین نے سائمن کمیشن کے مقابلے میں ۱۹۲۹ء کو جمبئی میں آل پارٹیز کانفرنس منعقد کی جس میں ہندوستان کا آئند ہوستوروضع کرنے کے لیے ایک ذیلی جماعت مرتب کی۔اس کے صدرموتی لال نہروشے اور دیگرا رکان میں سرعلی امام ، شعیب قریشی ،ایم ۔ایس آئے ،ایم ۔آرجیکر ، جی ۔آر پر دھان ،سر دار منگل سنگھ ،سرتیج بہادرسیرو،ایم ۔این جوشی اورسھاش جندر ہوس تھے۔ ا

انے الاب نے ۱۹۲۸ء کوایک خاص نمبر شائع کیا جس میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان مفا ہمتی تنجا ویز پر سیر حاصل گفتگو کی گئی گئی ہاس نمبر میں مبثا تی لکھنؤ، مبثا تی بنگال ، مبثاتی لا جیت اور انصاری اور مختلف ادوار میں پیش کی گئی مسلم رہنماؤں کی تنجاویز شامل تھیں ۔ ۲

۱۵ اگست ۱۹۲۸ء میں جب نہرور پورٹ منظرِ عام پر آئی تو وہ مسلمانا ن بندی تو قعات پر پوری نہ اُر ی اور در حقیقت نہرور پورٹ کے ذریعے بندوا کثریت کے غلبے کا آئی خاکہ وضع کیا گیا تھا۔ رپورٹ کے اہم نکات درج ذیل ہیں:

- ا ـ ملک بھرمیں بلا امتیاز گلو طامتخاب رائج کرنے بر زور دیا گیا ۔
- ب سندھی ہمیئی سے علیحدگی اور الگ صوبہ بنانے کی تائید کی گئی بشرطیکہ مجوزہ صوبہ اپنا اقتصادی ہو جھ
  اُٹھانے والا ہو۔
  - ج\_ بنگال اور پنجاب میں مسلمانوں کوآبادی کے تناسب سے نمائندگی ویے سے انکا رکیا گیا۔
    - د\_ ملک میں وفاقی طرز کی بہائے وحدانی طرز حکومت کی سفارش کی گئے۔
- ۔ کامل آزا دی کی بیجائے درجہ مستعرات کے حصول کونسب العین قرار دیا اور تورتو ال کونمائند گی کاحق

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

تھا۔ دونوں میں اشتراک فکروعمل اس قدرتھا کہ ذمینداراور انقلاب کے اٹھائیس سالہ دور میں بھی اختلاف کی نوبت نہ آئی۔ سالک بے پناہ تخمل مزاج تھے۔مہر کا انسق الاب کے ادارتی امور سے تعلق تھا جبکہ سالک انتظامی امور کے گران تھے۔مہرا داریہ نویس تھا ورسالک فکا ہیہ کالم ''افکاروحوا دش'' ککھا کرتے تھے۔

انسة الاب کے اہتدائی دور میں پنجاب میں ہند واور سکھتجارت، صنعت اور ہرکاری ملا زمتوں میں چھائے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے سے مسلمان نیا دوہر زراعت سے وابستہ سے اور ہند وسا ہوکار گراں قدر شرح سود کے ذریعے ان کی زمینیں ہتھیائے کے دریے سے ۔ پنجاب میں مسلمانوں کی اکثر بیت تھی لین ۱۹۱۱ء کے معاہد و لکھو کو کہ ذریعے مسلمانوں کی اکثر بیت تھی لین ۱۹۱۱ء کے معاہد و لکھو کو کہ ذریعے مسلمانوں کو جداگانہ طرز انتخاب تو میسر آیا لیمن بنگال اور پنجاب میں انھیں آبادی کے تناسب سے دہتی تناسب ندمل سکا۔ پنجاب میں مسلمان ۵۱ فی صدیتے اور بنگال میں ۵۵ فی صدلیکن انھیں قانون سازی اور بلدیاتی اداروں میں ۵۰ اور ۴۰ فی صد نیا بت می ۔ اس زیانے میں ووغک جا ئیداداور تعلیم سے مشر وط تھی۔ مسلمان، ہندووں اور سکھوں کی نسبت نیا دوغر بیب ، پیماندہ اور فیر تعلیم یا فتہ سے ۔ اس لیے ان کے اصل مسلمان، ہندووں اور سکھوں کی نسبت نیا دوغر بیب ، پیماندہ اور فیر تعلیم یا فتہ سے ۔ اس لیے ان کے اصل مسلمان، ہندووں اور سکھوں کی نسبت نیا دوغر بیب ، پیماندہ اور فیر تعلیم یا فتہ سے ۔ اس لیے ان کے اصل میں وادور تی منادسے نیا دوغر میں جا گیرداریا زمیندا رہنتی ہوتے جنھیں قومی منادسے نیا دوغام و میں دواورز تی عزیر بھی ۔

انسق الاب سے نمائندگا اور سرکاری ملازمتوں میں مسلم حقوق کے جہائن کے طور پر اکھرا۔ اس نے آبا دی کے تناسب سے نمائندگا اور سرکا ری ملازمتوں میں مسلمانوں کے حقوق کے لیے مسلمل جہاد جاری رکھا۔ مدیران اند قد الاب نے جداگا نظر نو استخاب کی حمایت جاری رکھی جو مسلمانا ان بہند کے منفرد سیاسی حقوق کا ضام من تھا اور بہند وقومیت کے سیلا ب کے آبندگا کام دیتا رہا۔ 17 کے بندگا کام دیتا اور طریق انتخاب کے سوال پر لیگ دو حصول میں قبول کرنے پر آبادہ متھاتو سر محمد شفیع نے اس سے اختلاف کیا اور طریق انتخاب کے سوال پر لیگ دو حصول میں تقسیم ہوگئی۔ مدیران اند قلاب نے اس وقت شفیع لیگ کاساتھ دیا تھا۔ شفیع لیگ میں اقبال بھی شال ستے اور اس محموم سائمن کمیشن سے تعاون کیا تھا۔ مقصد بی تھا کہ آنے والی جماعت نے بندوستان کی دیگر جماعتوں کے برعکس سائمن کمیشن سے تعاون کیا تھا۔ مقصد بی تھا کہ آنے والی آئی اصطلاحات میں مسلمانوں کے سیاسی اور ساجی حقوق کی حفاظت کی جاستے اور ان کی تہذیب و ثقافت کو باستے اور ان کی تہذیب و ثقافت کو باستے اور ان کی تبذیب و ثقافت کی جاستے اور ان کی تبذیب و ثقافت کی بندو تہذیب و ثقافت اور ذبان کے غلبے سے بچایا جاسکے۔

انقلاب ساڑھے بائیس برس کے عرصے میں عروج وزوال کی منازل سے گزرا سان عوامل کا تجزیہ

وطن '، كے عنوان سے شائع كيا ان مضامين ميں انھوں نے شال مغربی مسلم اكثريق صوبوں برمنی مسلم مملکت كي مان مسلم مملکت كے قيام برزور دیا \_ مے ش نے 19 دسمبر 19۲۸ء كے انقلاب ميں لكھا:

ان حالات کے اقد رہیا شد ضروری ہے کہ مسلمانا ن ہند کے لیے بھی ایک ایساوطن پیدا کیا جائے جے وہ اپنا گھر سمجھیں اور جہاں رہ کروہ اپنی تہذیب ،اپنے افکا راور اپنے تہدن و معاشرت کو اپنی منشا اور خوا ہشات کے مطابق ترقی وے سکیں پھر کیا ویہ ہے کہ ہندوستان کے مسلمانوں کو بھی اس مرزئین میں ایک الگ وطن نہ دیا جائے مسلمانا ن ہند کے لیے وطن پیدا کرنے کے واسطے کسی ہڑی جبتو کی ضرورت نہیں میں ف صوبہ پنجاب ،مرحد، سندھ اور بلوجتان کو یک جاتھو رکر کے مسلمانا ن ہند کے لیے ایک بنا بنایا وطن اسکنا ہے ۔ اس

ا قبال نے ۳۰ دسمبر ۱۹۳۰ء کو خطبۂ اللہ آبا دہیش کیا تو اس کا اردومر جمہ مہر نے کیا تھاا ورمولوی محمد یعقوب ایم ا یعقوب ایم ایل اے سکریٹری مسلم لیگ نے حاضرین کوار دومر جمد سنایا ۔ ۵ پیر جمد ۶ جنوری ۱۹۳۱ء کوانے الاب میں شائع ہوا۔ ۲

ا قبال نے فر ملیا تھا:

میں پنجاب ، شال مغربی صوبهٔ سرحد ، سندهاور بلوچتان کوایک ریاست میں ضم ہوتے و کھناچا ہتا ہوں ۔ خودا فتیاری حکومت میا تو سلطنت برطانیہ کے اندر ہویا سلطنت برطانیہ کی حدو دیے باہر ہوں شال مغربی بند میں سلمانوں کی آخری منزل نظر آتی ہے۔ کا اقبال کی مجوزہ ریاست میں بنگال شامل نہ تھا۔ آپ نے فرمایا:

قسمت بالباله اور چندا لیے اصلائ جہاں غیر مسلم اکثریت ، نکال دیے ہے ہیم وسعت اور زیادہ مسلم آبادی کا علاقہ بن جائے گا مجوزہ انظام سے غیر مسلم آفلیتوں کی هاظت کا بہتر انظام ممکن ہوگا ۔ اس تصور ہے ہند ووں یا اگریزوں کو پریثان ہونے کی ضرورت نہیں ۔ آسندھ کی ہمبئی پر بیزیڈی سے الگ ہونے کے ہارے میں اقبال نے اسی خطبے میں فرمایا:
سندھ کی بیشت ہند کی جانب اور چیرہ وسط ایشیا کی طرف ہے ۔ مزید یہ کہ اس کے زرق سائل، جن سے حکومت بمبئی کو کوئی ہدردی نہیں اور لامحدود تجارتی امکانات کے پیش نظر مسائل، جن سے حکومت بمبئی کو کوئی ہدردی نہیں اور لامحدود تجارتی امکانات کے پیش نظر کر ہند کا دومرا وا را لکومت بن جائے گا ۔ میں اسے غیر منا سب سجھتا ہوں کہ

کانگرس کے مجوزہ آئی فاکے میں نام نہا دہندی قومیت پراس قدرزوردیا گیاتھا کے مسلمانوں کے منفر دسیاسی حقوق کی سرے سے گنجائش بھی ۔ پنجاب کے خلافتی اور قومیت پرست رہنماؤں نے ۱۲۸ گست کو کھنو میں آل پارٹیز کانفرنس میں شرکت کی اور نہرور پورٹ کو شلیم کرلیا۔ مسلم قائدین کا معتدل مزاج طبقہ جن میں مولانا شوکت علی بمولانا محمد علی جو ہر بمولانا شفیع داؤدی بشعیب قریشی اور جمعیت مرکزیہ خلافت اور جمعیت العلما

مہر نے اس وفت نہرورپورٹ کے خلاف اداریے لکھے۔ مدلل اور منطقی انداز سے اس کے مسلم ضرررساں پہلوؤں کا جائز ولیا اور مسلم رائے عامہ کو بیدا رکیا انھوں نے اعدا دوشار کا سہارا لے کر رپورٹ کی مسلم دُشمنی کو آشکار کیا۔

کے اکابرشامل تھے نہرور پورٹ کے مخالف تھے۔

مسلم قیادت کا ایک حصہ، جس میں جناح اورمولانا محمطی شال ہے، رپورٹ میں آئینی ترامیم کے ذریع مسلم مفاوات کی تحقیظ کے ساتھ مخلوط امتخاب قبول کرنے پر آبادہ تھا، کین کا نگریں اور ہندومہا سبعااس رپورٹ کو خرف آخر تصور کرتی تھی اور کسی ترمیم کوقبول کرنے پر آبادہ نتھی۔

مہر نے اس دور میں تا ریخ ساز کردارانجام دیا۔آپ کے بزد دیک مخلوط امتخاب کسی صورت میں بھی قاتل قبر و قاتل قبر اس کے علاوہ آپ نے ادار یوں اور مضامین میں رپورٹ کا تا روپود بھیر کرر کھ دیا نے ہرو رپورٹ کی مخالفت نے ادفالاب کی ساکھ جمائی اور مغبولیت میں اضافہ کیا۔

نہرور پورٹ کے متعلق مولانا محرعلی نے • ادسمبر ۱۹۲۸ اوکو پٹند کے ایک جلسہ میں فر ملا!

ایسٹ ایڈیا کمپنی کے عہد میں جب منادی دی جاتی تھی تو منادیکا رہا تھا کہ خلقت خدا کی، ملک با دشاہ کا بھی کہا درکالیکن نہرور پورٹ کا گخص ہیہ کہ خلقت خدا کی، ملک وائسرائے کا یا با دشاہ کا اور تھم ہندومہا سجا کا ۔ درجہ مستعمرات تشکیم کر لینے او راس میں بھی مسلمانوں کے تعظومتو تی سے انکار کردیے کے بھی وہی معنی ہیں ۔ سا

نہرور پورٹ کی اشاعت کے بعد انتقلاب میں مسلمانوں کارڈمل مختلف انداز میں ظاہر ہوا۔ مرتقبلی احمد خال مے کش نے دسمبر ۱۹۲۸ء میں انتقالاب میں آیک سلسار مضامین، ''بندی مسلمانوں کے لیےالگ

فی صد ہوتی اور ہندو آبا دی کی شرح ۱۸ فی صدیے کم ہوکر ۲۳ فی صدرہ جاتی جبکہ سکھ آبا دی ۱ فی صدرہ تی ۔اگر دریائے شلح کو پنجاب کی آخری حدقر اردیا جاتا جبیبا کہ سکھ عہد میں تھاتو مسلم آبا دی کا تناسب بڑھ جاتا اور پنجاب کوقد رتی سرحدمیسر آتی ۔ ۲۲

آل افٹر یا مسلم کا نفرنس ۳۱ دیمبر ۱۹۲۸ء کو وجو دیمن آئی ساس کی تاسیس میں میال فضل حسین کا ہاتھ تھا۔آل افٹریا مسلم لیگ سے غیرموئڑ ہونے کی بناپر مسلم کا نفرنس نے سیاسی خلا کو پُرکرنے کی کوشش کی لیکن میان معنوں میں سیاسی جماعت زیخی جیسی کا نگرس یا مسلم لیگ تھیں ۔ بیرزیا دہ سے زیادہ ان ہم خیال مسلم اشرافید کا گروہ تھا جومسلم مفاوات کے تحفظ کے لیے مسلم کا نفرنس کے بلیٹ فارم پر جمع ہو گئے تھے۔ میاں فضل حسین سیاست میں جوام کی شمولیت کے قائل نہ تھے سان کے زور کی سیاست شطر نج کے کھیل کی ما نزیخی ۔ پنجاب میں یونینسٹ بیار ٹی بھی جوامی جماعت زیخی اور پنجاب میں یونینسٹ بیار ٹی بھی جوامی جماعت زیخی اور پنجاب آسیلی کے با ہراس کا وجو دنہ تھا جنوری ۱۹۳۲ء میں اقبال مسلم کا نفرنس کے صدر فتنی ہوئے۔ ۱۳

آل انڈیامسلم کا نفرنس کا سالانہ اجلاس مارچ ۱۹۳۲ء میں لاہور میں ہونے والا تھا مہر نے انتقالاب کے اداریوں میں اقبال کی حمایت کی اوران کی سرکر دگی میں مسلمانوں کے سیاسی مسائل کے حل پر زور دیا مہرنے ۱۲ جنوری ۱۹۳۲ء کے اداریے میں لکھا:

خوش شمتی ہے ہمیں کا نفرنس کے اجلاس کی صدارت کے لیے صفرت علامہ اقبال کی ک فخصیت میسر آگئی ہے اور ہمیں کامل اُمید ہے کہ صفرت معروح اس ما ذک وقت میں مسلمانوں کی صحیح رہنمائی فرمائیں محاور آپ کا پیغام جمل مسلمان نوجوانوں کی رکوں میں خون نازہ کی اہر دوڑا دےگا۔ مسلمانا ن ہند کوچا ہے کراس کا نفرنس کو کامیاب بنانے میں کوئی کرائشانہ رکھیں۔ ۱۳ کر اُٹھانہ رکھیں۔ ۱۳

مہر نے ۱۰ مارچ ۱۹۳۲ء کو مجوز ہ کا نفرنس کے بارے میں ادار یے میں لکھا:

قار ئین کرام کو معلوم ہے کہ اس کا نفرنس کی صدارت جعنرت علامہ اقبال نے منظور فرمائی
ہے۔اللہ آبا وسلم لیگ کے بعد بیدو سراموقع ہے کہ سلمانا ان بہند کو حضرت علامہ کے با کیزہ خیلات سننے کا فخر حاصل ہوگا ۔ آپ کا نفرنس کا خطبہ تحریر فرما رہے ہیں جس میں آپ مسلمانوں کے لیے ایک صاف اور واضح را وعمل کی تلقین فرمائیں گے ۔اس کے علاوہ

اے (سندھ) کیا لیم پر پرزیڈی سے وابستہ رکھا جائے جس کا روبیا جاتو دوستانہ ہے کیاں تھوڑے مرص میں بعداس کاروبیر خاصمان ہونے کا امکان ہے۔ 9

ا قبال کے خطبہ اللہ آبا دسے مسلما نوں پرتو کوئی خاص اگر نہ ہوا لیکن ہندو سیاست دا نوں اور اخبارات نے اس کی مخالفت میں ایک طوفان کھڑا کردیا۔ ثمال مغربی ہند میں مسلمانوں کی الگ ریاست کا تضور ہندوؤں کے لیے با قابل ہر داشت تھا۔ ریام نہا دہندی قومیت کے منافی تھا اور بھارت ما تا کے کھڑے کھڑے کر دینے کے متر ادف تھا۔ ہندواخبا رات اور معترضین کے جواب کے لیے انسے الاب کے صفحات تھے۔ مہر نے ۲۲ جنوری ۱۹۳۱ء کے ایک ادار بے میں لکھا:

اگر مسلما نوں کے مطالبات جوافل قلیل ہیں، منظور کر لیے جا کیں آواس کالا زمی نتیجہ یہ ہوگا

کر پنجاب، صوبہ سرحد، بلوچستان اور سندھیں و داپنی اکثر بہت کی عبدے خالب رہیں گے
اور ہندوستان مجرکی ہندوا کثر بہت ان کے اس غلبہ واقتدار میں دست اندازی نہ کر سکے
گی علامہ اقبال بھی اس کے سوااور پر چھٹیل چاہتے ۔ انھوں نے صرف اتناا ضافہ فرمایا ہے کہ
یاسلامی صوبے متحد ہو کرایک اسلامی سلطنت کے قیام کا نصب العین کسی محرح غیر حق
بیانب قرار زمیں دیا جاسکتا۔ \* ا

انقلاب کے ۱۵جنوری ۱۹۳۱ء کے اداریے میں مہرنے لکھا:

ہندو چا ہے تھے کہ مسلمان "قو میت و جمہوریت "کے ان فریب کا دانہ دعا وی کے مسلمان "صفیش" سے مدہوش رہیں جو ہم ہندو کی زبان کا ما یہ گفتار ہے ۔وہ چا ہے تھے کہ مسلمان ہندوستان میں اپنی قو می تقدیر ہے آشنا نہ ہوں ۔ ہندو وک کے گاتھے ہوئے منصوبوں کے مناز ہوں ہے تھے کہ ردی ہے" قومیت وجمہوریت " تومیت وجمہوریت " قومیت وجمہوریت کے لیے کردی ہے اشنانہ ہوں ۔ جھتے ہیں کہ ہندوستان میں ہندوراج قائم ہو جائے گالیکن کے لیے کردی ہے اورای طرح چپ چا پ ہندوستان میں ہندوراج قائم ہو جائے گالیکن حضرت علامہ اقبال کی حق پرست آواز نے ہندوسلطنت، ہندو داج اور ہندو حکومت کے حصار کا طلسم باطل قو ڈوالا ہے۔ ال

مہرنے ایک واریے میں ثال مغربی صوبول کی مردم ثاری کے ذریع مسلم اور غیر مسلم آبا دی کا تعین کیا اور ریا جت کیا کہ شلع انبالہ کی عدم شمولیت کے نتیج میں مسلم آبا دی اس خطے میں ٦٢ فی صدیے برا ھر ٦٧ گامانیں۔

م مسلمانوں کو کسی ایک پارٹی پر مجروسے بیں کرنا چاہیے بلکہ ایک ایسی یالیسی وضع کرنی چاہیے جو الغ نظران اسلامی مفا درچنی ہواور جس سے ہر طانبیہ کے تمام باشندوں ہراڑ پڑے۔ ۵۔ حکومت بر طانبیہ کا ڈوئی ہمیشہ بیرہا کہ وہ ہندوستان میں آوازن قائم رکھے کے لیے موجود ہے لیے موجود سے لیے کی موجود موجودہ دویے سے ظاہر ہوتا ہے کہ ایک غیر جانبدار نالث کی حیثیت سے دہنے کی نیے تہیں رکھتی۔

۲ یا کشریت ہمارے پیش کردہ تحفظات کوشلیم کرنے پر آما دہ نہیں ۔ حکومت کی روش سے ظاہر ہونا ہے کہ وہ قدیم ہر طانوی جرائت و دیا نت کی جگہ متزلزل وغیر مستقل حکمت عملی پر آگئی ہے جس پر کوئی اعتاد نہیں کرسکتا۔

2 مسلمان میغورکرنے پر مجبورہو کیے کران کی موجودہ پالیسی سے انگریزوں کی مشکلات تو دورہو گئیں لیکن مسلمانوں کے لیے کوئی مفید نتیجہ مرتب نہوسکا۔

المخرمين حضرت ممدوح نے فرمایا:

اگرتم موجوده حکمت علی کور ک کردین کافیصلہ کروتو تمھاما قوی فرض ہوگا کہ سماری قوم کو ایکار کے لیے تیار کردو، جس کے بغیر کوئی خود دارقوم عزت کی زندگی بسرٹیس کر سکتی ۔ ہندوستان کے مسلمانوں کی تا ریخ میں ما ڈک وقت آئی بنجا ہے، اپنا فرض اوا کرویا من جاؤ۔ ویکھنا ہے ہے کہ کیا کافرنس اوائے فرض کے لیے اُٹھے گی؟ ۲۱

انے۔لاب نے مسلم کا نفرنس کے سالا نہ اجلاس منعقدہ لا ہور میں بڑھ چے ٹھر حصہ لیا تھا۔ ۲۱ مارچی اعسام اور میں بڑھ چے ٹھر حصہ لیا تھا۔ ۲۱ مارچی اعسام اور آل ایڈیا مسلم بیتھ کا نفرنس کے صدرها جی عبدلللہ ہارون کا خطبہ شامل تھا۔ کا

اس زمانے میں اقبال مہروسالک کے سیاسی وقکری مرشد سے کین ان کے مالی مفاوات یونینسٹ پارٹی سے منسلک شے اوراس پارٹی کی قیارت کے مسلم لیگ سے اختلافات کھل کرسا منے ندائے شے اس لیے مہر اور سالک مسلم انوں کے عمومی مسائل کے حل کے لیے مسلم لیگ کی حمایت کرتے ہے ہا ہم دوباتوں میں وہ میال فضل حسین کے ہم نوا تے اور دوسرا بنگال اور میال فضل حسین کے ہم نوا تے اور دوسرا بنگال اور

ہندوستان مجر کے مسلمان اکارین اس موقع پر جمع ہوکر اپنے اپنے خیلات مسلمانوں کے سامنے پیش کریں گے ۔ ملت واسلامیہ آج کل انتہائی جیجان واضطراب میں جتلا ہے ۔ نہ کا محرس نے اس کے حقوق تسلیم کیے ہیں نہ حکومت نے ان کے حق میں کوئی اعلان کیا ہے۔ اسی صورت میں اس کے سوا کوئی چارہ جیس کہ ہر خیال اور ہر عقید ہے کے مسلمان متحد ہوکر بیٹھیں اور اپنی ایک تنظیم کالوہا حکومت اور جنود دونوں سے منوا سیس ہے ا

المارج ۱۹۳۲ء کومسلم کانفرنس کا سالانہ جلسہ ہوا مہر نے اقبال کے نطبۂ صدارت کے متعلق ۱۳۳ مارچ ۱۹۳۲ء کے اداریے میں لکھا:

حضرت علامه اقبال نے مسلم کانفرنس کے صدر کی حیثیت میں جو خطبه ارشاد فرمایا، وہ حضرت ممدوح کے خطبۂ لیگ کی طرح خطبات و صدارت کی تا ریخ میں بالکل یکا نہ حیثیت رکھتا ہے اور حضرت علامہ کی ذات بگرا می ہے ہر مسلمان کوالیے ہی خطبے کی اوقع تحقی ۔ خطبے کے مختلف پہلو وک پر مفصل بحث کا بیرموقع نہیں ہاس کا ہر حصہ ضروری ہے۔ سیاسی صورت و حالات، سرحد، تشمیراور تنظیم فی کا پروگرام، خطبے کے بیچا راجز این ہاول الذکر تین اجز اکے متعلق تمام ضروری امورانتها فی صفائی کے ساتھ پیش کر دیے گئے ہیں ۔ ذمہ داران وا تظام کی خلطیاں، مسلمانوں کے ترجمانوں کی اخرشیں اور عام مسلمانوں کے جذبات واحساسات۔ مسلمانوں کے ترجمانوں کی اخرشیں اور عام مسلمانوں کے جذبات واحساسات۔ مہر نے خطبہ کا قبال کا خلاصہ ان الفاظ میں پیش کیا تھا:

ہمار سے زن دیک حضرت علامہ کے خطبے کا ایک اہم حصہ وہ ہے جس میں حضرت موصوف نے موجودہ سیای صورت حال کی بحث کے نتائج پیش کیے ہیں مثلاً میرکہ:

ا مسلمان برطانیه کے اوضاع داطوارے بدخل ہورہے ہیں۔

۲۔ اکثر افغاص کے دل میں بیسوال پیدا ہورہا ہے کہ کیا مسلم اقلیت کے لیے تیسری بارٹی کا وجود عناد کیش اکثریت کے خلاف کوئی حقیقی تحفظ ہے؟

۳ ۔ انگلتان کا نظام محکومت بارٹیوں کی اکثریت واقلیت پر پین ہے ، جولوگ حکومت کے مصیبت خیز اوقات میں تعاون کرتے ہیں انھیں ہم کحظہ شہر دہتا ہے کہ اگر اس مدت کے گزر ر جانے کے بعدا نگلتان میں دوسری بارٹی ہرسرا قمدار آئے گی آؤ و ہاس تعاون کوقا تل فقد رسمجے

پنجاب میں آبادی کے تناسب سے مجالس قانون ساز میں نمائندگی کا مسئلہ تھا۔دوسری کول میز کانفرنس کے بعد میاں فضل حسین کی در پر دہ کوشش کے نتیج میں ہر طانوی وزیراعظم ریمز ہے بیکڈ وہلڈ نے پنجاب اور بنگال میں مسلم اکثر بہت سلیم کر کی تھی لیکن بیا کثر بہت ان کی آبادی کے تناسب سے نہتی ۔پنجاب میں سکھوں کوان کی آبادی سے نہاں کی تناسب سے نہتی ۔پنجاب میں سکھوں کوان کی آبادی سے زیادہ حق نمائندگی میسر تھااور یہ مسلمانوں کے لیے پر بیثان کن صورت وال تھی ۔پنجاب اسمبلی میں مسلمانوں کی معمولی اکثر بہت نے یونیسٹ پارٹی کے قدم جمادیے اور اُنھوں نے نہتو شہوں سے اُنھر نے والے مسلمانوں کی معمولی اکثر بہت نے یونیسٹ پارٹی کے قدم جمادیے اور اُنھوں نے نہتو شہوں سے اُنھر نے والے متوسط طبقے کے ساجی اور سیاسی بیداری کو اُنھر نے دیا۔

یونیسٹ بإرٹی افتدار پرست، رجعت بہندز میند داروں اور جا گیرداروں کا سیاس گروہ تھا جوافتدار میں رہنے کے لیے انگریزوں کی سر پرستی کامختاج تھا۔ نصیں ہم خیال ہندواور سکھ قائدین کا تعاون میسر تھا جن کی مدد سے انھوں نے پنجا باسبلی میں اکثریت حاصل کر انتھی ۔

قا کراعظم اپریل ۱۹۳۱ء میں جب لا ہورتشریف لائے تو ان کے پیش نظر ۱۹۳۷ء کے امتخابات سے جو ۱۹۳۵ء کی دستوری اصلاحات کے بعد منعقد ہونے والے تھے ۔ لا ہور میں جناح نے میاں فضل حسین سے ملاقات کی اور مجوزہ امتخابات میں تعاون کے طلب گار ہوئے ۔ میاں صاحب نے مسلم لیگ کی پنجاب میں امتخابی عمل میں شمولیت کی شد بدخالفت کی اور امتخابی تعاون سے انکار کیا۔ جناح، بیم می ۱۹۳۳ء کو قبال سے ملے تو آپ نے نہ صرف جناح کی قیادت کو قبول کر لیا بلکہ مسلم لیگ سے بھر پورتعاون کیا۔ مولانا ظفر علی خان نے بھی مسلم لیگ کا ساتھ دیا اور نیلی پوش شظیم کو مسلم لیگ میں شم کردیا۔

یونیسٹ پارٹی کی قیا دے جب تک مسلم نیگ کی خالفت میں کھل کرسا سے نہ آئی میرانقلاب منقار زیر پر رہے لیکن خالفت کا آغاز ہوتے ہی مریران وانقلاب یونیسٹ پارٹی کا حق نمک اواکرنے کے لیے میدان میں کو دیڑے ہے۔ ۱۹۳۱ء کو قبال نے ایک بیان میں یونیسٹ پارٹی کی رجعت بہندی اور منافقت کوطشت میں کو دیڑے ہے۔ ۱۹۳۱ء کو قبال نے ایک بیان میں یونیسٹ پارٹی کی رجعت بہندی اور قبل کی مرشد شلیم از بام کیا توانے قبلاب نے اس بیان کو شائع تک نہ کیا۔ ۱۹۳۸ میران انقلاب قبال کو اپنا سیاس اور قبل کی مرشد شلیم کرتے تھے لیکن انہوں نے اس بیان کو انے الاب کے مفات میں جگہ تک نہ دی مہر نے ۱۹۳۵ میں اس کا جواب کھا۔

ان کے بزور کی مسلم لیگ کی آنے والے امتخابات میں شمولیت اور یونینسٹ با رٹی کی مخالفت "مسٹر

جناح کی عی کوعناصرافتر اق کی تقویت کے سوااور کیا قرار دے سکتے ہیں''۔ مسلم نیگ کی تنظیم نواور مسلمانا ان ہند کو متحد ومنظم کرنے کے متعلق مہر کا تبصرہ بیتھا کہ'' واضلی کش مکش ہر با کریں اورا یک دوسر سے سے لڑا اُلی چھیڑ کراپی قوتوں اور مسلمانوں کے مستقبل کونقصان پہنچا کیں''۔ 19

مسلم نیگ کی تظیم اومسلمانا ن بندی سیاست میں شے دورکا آغازتھا۔ یونینسٹ پا رٹی زمانے کے بدلتے مناظر میں اپنی افادیت کھورئی تھی عوام کے سیاسی شعوری بیداری اورکاروبا رسیاست میں ان کی شمولیت وقت کی اہم ضرورت تھی ۔ بندوستان میں ہرطانوی افتدار سیاس تحریکات اور آئمنی اصلاحات کے نفاذ کے بعد کمزور ہودر ہاتھا۔ اس وقت مسلمانوں کوایک ملک گیرسیاسی تنظیم کی ضرورت تھی جوکا نگری اوردیگر بندوفرقہ برست تنظیموں کا مقابلہ کرتی اورا کھنڈ بھارت کے خواب کو پر بیٹان کرتی ۔ اگر وہ علاقا فی تنظیموں کے زیر سامیہ منتشر و درماندہ درسیے تو ہرطانوی سامراج اور 'بندوکانگری'' کے طاخوتی عزائم کا مقابلہ ندکریاتے ۔

میال فضل حسین ۹ جولائی ۱۹۳۱ء کوانقال کر گئے ۔انقال سے قبل میاں صاحب آئندہ وانتظابت کے لیے یونینسٹ بارٹی کی قیادت تیار کر بچکے تھے ۔ان کے جانشین سردار سکندر حیات مختلف ڈھب کے آدی تھے ۔ سے ۱۹۳۱ء کے انتظابات یونینسٹ بارٹی کا تقطائر عروج تھے ۔ پنجاب اسمبلی میں بیاکٹری جماعت بن کر انجری ۔ دریا ان انقلاب نے بھی خوب فق نمک اداکیا۔ پنجاب میں مسلم لیگ بے سروسا مانی کے عالم میں تھی اور مدیران انقلاب کی پھیتیوں اور تقید کی سزاوار تھیری ۔

جنوری ۱۹۳۷ء کے امتخابات میں کا نگری نے جیھوبوں میں واضح اکثریت حاصل کی مسلم انگید مسلم اقلیقی صوبوں میں نا کام رہی۔امتخابات جیتنے کے بعد کانگری کے صدر جواہر لال نہرونے جارعا ندرو بیانیا یا اوراس کا اظہار مختلف سطحوں پر ہوانہ ومسلمانوں کے کانگری کے صدر جواہر لال نہرونے جارعا ندرو بیانیا یا اوراس کا اظہار مختلف سطحوں پر ہوانہ ومسلمانوں کے منظر دسیاسی حقوق اور جداگا نہ شخص کے مخالف شخے وہ ہندی قو میت بمغربی جمہوریت اور سوشلزم پر یقین رکھتے شخے مغربی طرز جمہوریت کے وہ اس لیے خواہاں شخے کہ اس کے بلا انتیاز نفاذ سے ہندو غلبے کی راہ ہموار جوتی حیث منظر وستان جیسے ملک میں جہاں ند ہجی ،لسانی اور نسلی اختلافات بہت نمایاں شخے ،وہاں ند تو ہندی قومیت کانتھورکامیا ہے ،وہاں ند تو ہندی قومیت کانتھورکامیا ہو بوسکتا تھا اور ند بی مغربی جمہوریت کابلاتر میم نفاذ کامیا بی کاضامن بن سکتا تھا۔

صوبه سرحدین کانگرس اقلیتی با رنی تھی لیکن وہاں کانگرس خان برا دران کے تعاون سے جوڑتو ڑکے

حالات وہ آل انڈیامسلم لیگ کے مرکز ی اور صوبائی بورڈوں کے قواعد وضوابط کی باپیندی کریں سے الیکن میں معاہد ہ اپنیشٹ بارٹی کی موجودہ کولیشن پراٹر انداز نہیں ہوگا۔ ۲۱

اس معاہدہ پر کسی دور میں بھی عمل نہیں ہوا۔ جب تک سرسکندر حیات زندہ رہے ،انھوں نے معمولی اختلافات کے باوجود لیگی قیادت سے بنائے رکھی لیکن معاہدے کی مندرجہ بالاشق ایسانائم بم تھی جس نے کسی مرحلے پر پھٹناتھااور لیگ اور ایونینسٹ بارٹی کی را ہیں جدا کرنا تھا۔

پنجاب کی سیاس تاریخ میں مجدشہید تنج کا واقعہ ایسا تھا جس کے اثرات برسوں پنجاب کی سیاست پر رہے۔ ۱۹۳۵ء میں مجدشہید تنج کا سکھوں کے ہاتھوں شہید ہونا اور اونینسٹوں کی سکھوں کواس اقدام سے روکنے میں ناکامی ، یونینسٹ پارٹی کی مسلمانوں میں غیر مقبولیت کا سبب بنی مجلس احرا را سلام بھی مجدشہید تنج کے ملبے سے دب گئی اورا کی مقبول سیاسی جماعت کی حیثیت سے دوبارہ ندا کھرسکی۔

دوسرا اہم واقعہ ۱۹۳۳ مارچ ۱۹۳۰ء کو آل انٹریا مسلم لیگ کے سالانہ جلے منعقدہ لا ہور میں قرار واو پاکستان کا منظورہ وہا تھا۔ اس کے بعد مسلم لیگ پنجاب میں مقبول اورموئر ہوتی گئی اور یونینسٹ پارٹی نمک کے تو دے کی مانند سیاست کے دریا میں کچھلتی چلی گئی۔ دیمبر ۱۹۳۲ء میں سر سکندر حیات خان کی اجا تک موت یونینسٹ پارٹی کے لیے بہت بڑادھ چکا تھا۔ ان کے جانشین سرخصر حیات ٹواند ندتو عوام میں اس قد رمقبول شھا ور نائمیں اپنے پیشروجیسا تد ہر ، سیاسی بصیرت اور دوراند کئی میسرتھی نے تھوں نے ظاہری احتیا طرکے تقاضوں کو بلائے طاق رکھ کر آویزش کی ما واپنائی نائمیں اندازہ ندتھا کہ مسلم لیگ پنجاب میں ۲۵ – ۱۹۳۲ء کے دور کسمیری سے نکل کرا کیے مضبو طاور تو انا جماعت بن چکی تھی۔

1944ء کے آغاز میں جناح نے مناسب سمجھا کہ یونیسٹ پارٹی کی منافقت کار دہ جا کہ کیا جائے اور سکندر جناح معاہد سے کے تت مسلمان یونیسٹ اما کین پنجاب اسمبلی کوسلم لیگ میں شامل کیا جائے ۔ جناح نے فرمایا کہ کوئی شخص بیک وقت دو جماعتوں کا وفا وارنہیں روسکتا ۔ نصوں نے مطالبہ کیا کہ یونیسٹ پارٹی کانام مرک کے دمسلم لیگ کولیشن پارٹی "کانام اختیار کیا جائے ۔

خصر حیات نے سکندر جناح معاہدے کاسہا را لیتے ہوئے دعویٰ کیا کہ وہ بیک وقت یونیسٹ اور مسلم لیگی تھے ۔انھوں فر ملا کہ معاہدے کی رُوسے پنجاب وزارت یونینسٹ کالاحقہ ہر قرا ررکھے گی اور جناح بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

ذریع اپنی حکومت بنانے میں کا میاب ہوگئی۔کاگری کی نظریں سندھ پرتھیں اور سندھ میں ریشہ دوانیوں کا سلسلہ جاری تھا۔کاگری نے مسلم لیگ کونظرا ندا زکرتے ہوئے مسلم راجا یہ عوام مہم شروع کی۔کاگری کی جارحیت اور مسلم انوں کے خلاف یلغار نے مسلم اکثریتی صوبوں کی قیادت کو مسلم لیگ کی چھتری سلے بناہ لینے پرمجبور کیا۔ چنا نچیہ ۱۱ اکتوبر ۱۹۳۷ء کے مسلم لیگ کے سالا نداجلاس منعقدہ لکھنئو میں بنگال آسام اور پنجاب کے وزرائے اعظم نے زمیر ف شرکت کی بلکہ مسلم لیگ میں شمولیت کا بھی اعلان کیا۔ مولوی ابوالقا سم فضل حق ،سر سعداللہ خان اورسر سکندر حیات نے جناح اور لیگ کوبے بنا قاتق ہے تبخشی۔ پرانے خلاقتی رہنمامولانا شوکت علی اور ظفر علی خان اورسر سکندر حیات نے جناح اور لیگ کوبے بنا قاتق ہے تبخشی۔ پرانے خلاقتی رہنمامولانا شوکت علی اورظفر علی خان اورسر سکندر حیات نے جناح اور لیگ کوبے بنا قاتق ہے تبخشی۔ پرانے خلاقتی رہنمامولانا شوکت علی اورظفر علی خان اورسر سکندر حیات نے جناح ہوگئے۔ ۲۰

سکندر حیات خان جناح کی عوامی مقبولیت اور مسلمانا ن بهند پران کے اگر ورسوخ سے بخو بی واقف شے اور جناح سے بنائے رکھنے میں ہی عافیت جانے تھے ۔انھوں نے کا نگری یلغار کا مقابلہ کرنے کے لیے "خواور جناح پیکٹ 'کاسہارالیا تھالیکن وہ مسلم لیگ سے مخلص نہ تھے اور نہی پنجاب میں مسلم لیگ کو فعال دیکھنا جا ہے تھے۔ پنجاب اسبلی میں مسلم لیگ کے واحد نمائند ہے سے ان کی مخاصمت تھی ۔وہ ہر حال میں این نسٹوں کی بالادی اور افتدار کے خوا بال شے۔

جناح اس صورت وال سے بخوبی واقف ہے ۔ لیکن کا گرس کا مقابلہ اور ہر طانیہ سے آزادی کی جگ میں اپنی قوت مقامی مسلم قیادت سے کرا کر ہر با دہیں کرنا چاہتے ہے ۔ وہ پنجاب اور بنگال کے مسلمان ووٹروں کی اہمیت سے بھی آگا ہے ۔ انھیں آئندہ سیاس جنگ میں بہر حال ان دوصو بول کے وام کوساتھ ملانا تھا۔ پنجاب میں یونیٹسٹول سے ہرا و راست کرا و کے بغیر وہ رفتہ رفتہ مسلم لیگ کی سیاس قوت میں اضافہ اور ارفوذ ہو ماتے گئے ۔ دوسری جنگ عظیم کی جنہ سے مقررہ وقت پرا متخابات تو ندھوئے کین لیگ خمنی امتخابات میں مؤرثوت بن کرا مجرتی رہی۔

ا کتوبر ۱۹۳۷ عبر سکندر دیات اور جناح کے درمیان جومعابدہ ہوا تھا ،اس کی ایک شق پیھی:
سر سکندر حیات خان واپس پنجاب جا کراپی بارٹی کا ایک خاص اجلاس منعقد کریں ہے جس
میں بارٹی کے تمام مسلمان مجبروں کو جوابھی تک مسلم لیگ کے مجبر نہیں ہے ،ہدا ہے کریں ہے
کے وہ سب مسلم لیگ کے حلف نامے پر دینخط کر کے مسلم لیگ میں شامل ہو جا کیں ۔اندریں

بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

صوبا فی معاملات میں مداخلت نہیں کریں گے۔خصر حیات نے جس معاہد سے کا سہارالیا تھا، اس پر سکندر حیات کے دور سے اس وقت تک عمل ہی نہیں ہوا تھا۔ جناح کو بجا طور پر خصر حیات خان کی بیان کردہ تعجیر سے اختلاف تھا۔ انھوں نے فرمایا تھا کہ معاہد ہ برابر کی سطح کے لوگوں کے درمیان ہوتا ہے۔ ''کسی لیڈراوراس کے تابع فرمان کے درمیان کیے معاہد ہ ممکن تھا''۔ ۲۲

۱۹۳۴ء میں پنجاب مسلم نیگ اس قد رتوانا ہو چکی تھی کہ یونینسٹ پارٹی کی بالا دی اورا فتدار کوچینے کر سکے ۔و واک خوابید و جماعت سے اُنجر کرعوا می تحریک کا رُوپ دھار چکی تھی ۔حصول پاکستان کے لیے یونینسٹ پارٹی کی رفاقت کا بوجھا تا رنے پر آمادہ تھی جواس کے مقاصد کی راہ میں بڑی رُکاوٹ تھی ۔اس کے علاوہ مجوزہ مسلم ریاست میں پنجاب ایک ایم اکائی تھا۔ پنجا بی مسلم انوں کی تائید و جمایت کے بغیر پاکستان کا قیام ممکن نہ تھا۔

جناح کوبخو بی اندازہ تھا کہ یونینسٹ پارٹی کی قیادت سے تکراؤمسلم لیگ کے لیے سود مند ہوگا۔ یونینسٹ پارٹی اپنے تضادات ، رجعت بیندی اور پر طانوی تحکمرانوں پرانحصار کرنے کی بناپر زوال پذیر ہوگ۔ ۱۹۲۴ پر پل ۱۹۳۴ء کو جناح اور خطر حیات لا ہور میں ملے ، لیکن جناح خطر کو قائل نہ کرسکے مئی ۱۹۳۴ء خطر حیات ٹوانہ سلم لیگ سے نکال دیے گئے ۔اور عملاً سکندر جناح معاہدہ تم ہوگیا۔ ۲۳

اس واقعہ کے بعد یوئیسٹ پارٹی جیزی سے زوال پذیر ہوئی اس کے ارکان مسلم لیگ میں شال ہوتے گئے ۔ یوئینسٹ پارٹی کوسر چھوٹو رام نے سہارا دیا تھا۔ یہ ہندوجا ٹول کے نمائند وہتے ۔ وہ جب تک زندہ رہے یوئینسٹ پارٹی کی پُرجوش وکالت کرتے رہے جنوری ۱۹۳۵ء میں ان کی وفات سے پارٹی کوشد بیدنقصان پہنچا۔ ۱۳۳

انے للاب نے خضرا ور لیگ تنا زعد کے دوران خضر حیات کا ساتھ دیاا وراس طرح وہ خضر حیات اور ایئینسٹوں کی عوام میں غیر مقبولیت کا بھی حصد دار بنا مہر نے اپنینسٹوں کے دفاع میں لکھا

> تمام یونینٹ مسلمان باکستان کومسلمہ قومی نصب العین سیجھتے ہیں۔ وہ صوبے میں ایک بائیدار اورموئر وزارت بنانا چاہتے ہیں اورالیں وزارت ان غیرمسلم عناصر کے اشتر اک ہی ہے بن سکتی ہے جن کے مفادمسلما نول سے ملتے جلتے ہول۔

> ملک خصر حیات خان اوران کے ساتھی خوداس نظام سے با ہرنہیں ہوئے بلک انھیں زیر دی کالا گیااورعلت رینیس تھی و ما کستان کے قومی نصب العین سے یا قومی تنظیم کی کسی اصل سے

منحرف ہو گئے تھے ۔علت محض پیتھی کہوزارتی بارٹی کانام' بمسلم لیگ کولیشن بارٹی''ہو۔ بیہ بھی نہیں کہ ملک خصر حیات خان کواس نام سے اختلاف تھا۔عذر محض پیتھا کہ جوغیرمسلم عناصر اس کولیشن میں شریکے نہیں و ہاس نام گؤئیں مانتے۔۲۵

پنجاب کی صورت وال مہر کے بیان کے مطابق اس قدرسا دہ نہتی ۔دونوں جماعتوں کے مقاصد میں جوا ختلا فات سے وہ کسی نہ کی مرحلے پر راستوں کی جدائی پر بنتج ہوتے سے ۔ مدیران انقلاب کی یوئینٹ جماعت کی حمایت اس پارٹی کے لیے تو کیا سود مند ہوتی خود انسے قسلاب کے لیے نہا ہے ضررساں ہا بت ہوئی۔اخبار کی اشاعت کم ہوتی گئی ۔مہر وسالک کی سیاسی بصیرت الیمی کشتی کو بچانے میں صرف ہوئی جس کا کھیون ہاراسے جم منجد حمار ڈیونے کے دریے تھا۔

مہر پاکتان بننے کے مخالف نہ تھے۔آپ نے مرغوب صدیقی کے خط ۱۹۶۹ء کے غیر مطبوعہ خط میں جواب دیتے ہوئے لکھا:

باکتان کا مسکر معین صورت میں مارچ ۱۹۴۰ء سے پیش نظر ہے ہاں سے بین مال پیشتر بیسیوں قومی ، ملکی اور فلی مسائل مراہے آئے ۔ جھے یقین ہے کہ میر ہے مرجانے کے بعد بھی باک و ہند کے مختلف گوٹوں سے میر ہے کام کی شہا دئیں ملیس گی ۔ میں ریبھی کہ سکتا ہوں کہ خود باکتان کے لیے کسی نے سب سے بڑھ کر کام کیا تو وہ میں ہوں ، اس لیے کہ میر سے اخبار میں بیاکتان کے لیے کسی نے سب سے بڑھ کر کام کیا تو وہ میں ہوں ، اس لیے کہ میر سے اخبار میں بیصدا پہلے پہل ۱۹۲۸ء میں بلند ہوئی تھی ۔ پھر جب صفر ت علامہ اقبال کا خطبہ صدارت مثالع ہوا تھا اور ماس کے خلاف طوفان بر با ہوا تھا ،غیروں کا بھی اینوں کا بھی ،تو آپ نے اس طوفان کا مقابلہ نہیں کیا تھا ، کیونکہ آپ کا تو وجو دیمی اس وقت زیتھا۔

پھر ۱۹۳۰ء ہے ۱۹۳۰ء کی بیسفیز جن طو فانوں اورگر دابوں سے گزرا،اگر آپ سے پو چھا جائے تو ان کے بارے آپ کیا بتا کی گے۔ اکتوبر ۱۹۳۸ء میں سندھ سلم لیگ کافرنس کے خطبہ استقبالیہ میں جاتی سیٹھ عبداللہ ہارون نے بیصدابلندی تھی ۲۲ پھر آل انڈیا مسلم لیگ کھی کہ استقبالیہ میں جاتی سیٹھ عبداللہ ہارون نے بیصدابلندی تھی گئی قاران کمیٹی جس کے صدر سیٹھ صاحب مرحوم تھے، با کستان کا بہدا معین جغرافیائی منصوباس کمیٹی نے تیار کیا تھا، جس کے بعدال معاصلے نے محسول و مشہود مملی شکل اختیاری۔ میں نے بیداس معالمے نے محسول و مشہود مملی شکل اختیاری۔ میں نے بیداس نائی۔ جب کوئی بالغ نظر شخص با کستان کی تا رہ نے کھے گااورو و کم

محمد حمزه فاروقي ٦٩

مسلمانوں کے وقار، سیاسی اور تہذیبی وجود کی گنجائش نہھی ۔مسلمانوں کے ساتھا منیازی سلوک نے مسلمانوں کی اکثریت کوقومیت کے تصورے برگشتہ کیاتھا۔

مہر نے تحریک پاکتان کے سلسلے میں اپنی خدمات گنوانے کے لیے ۱۵جون ۱۹۶۷ء کے ایک غیر مطبوعہ خط بنام بشیراحمدڈا رمیں لکھا:

ان تمام مرعیان جرائی فروزی با کستان کوریجی فرزیس کرمیری زندگی کب سے اس جہاد کے لیے وقف ہوئی اور معاملہ کہاں تک بھی کراتمام کوریخیا۔ کیاریہ هیقت کسی کومعلوم ہے کہ ۱۹۳۹ء میں جب مسلم لیگ کی فاہدہ کمیٹی بی تھی اور دنیا سے اسلام میں مسلما ما ان بہندی هیقی پوزیش میں جب مسلم لیگ کی فاہدہ کمیٹی بی تھی اور دنیا سے اسلام میں مسلما ما ان بہندی هیقی پوزیش واضح کرنے کی ضرورت چیش آئی تو سب سے پہلا رمالہ مجھ سے بی اکسوایا گیا تھا۔ وہ چھپا ہوا موجود ہے ۔ کیا رمعلوم ہے با کستان کی کہلی اسکیم میری ہی کوشش سے تیار ہوئی تھی جس کا موجود ہے ۔ کیا رمعلوم ہے با کستان کی کہلی اسکیم میری ہی کوشش سے تیار ہوئی تھی جس کا موجود ہے ۔ ای کو دیکھ کر قائم انسلم فرف ما کل موجود ہے ۔ ای کو دیکھ کر قائم انسلم فرف ما کل موجود ہے ۔ ای کو دیکھ کر قائم انسلم میں بینچا کر میں نے تقسیم پنجاب و بنگال کی مخالفت مضرور کی ۔ و ما کستان کی مخالفت نہی ہا دورکوئی تھا ہی کہلی جو پیکا م انسجام دے سکتا ۔ نے وائسے وقت سے ۱۹۲۷ء میں فلا ، ڈاں ۱۹۲۷ء میں ، پاکستان ٹائم ز ۱۹۲۷ء میں ، امر و ز ۱۹۲۸ء میں ، امروز کر اورکوئی تھا کی کستان ٹائم کے ۱۹۲۷ء میں ، امر و ز ۱۹۲۸ء میں ، امروز کی ۔ و میا کستان نگا ہا ، ڈاں ۱۹۲۷ء میں ، پاکستان ٹائم ز ۱۹۲۷ء میں ، امر و ز ۱۹۲۸ء میں ، امروز کی ۔ و میا کستان نگا ہا ، ڈاں ۱۹۲۷ء میں ، پاکستان ٹائم ز ۱۹۲۷ء میں ، امروز کی ۔ و میا کستان نگا ہا ، ڈاں ۱۹۲۹ء میں ، پاکستان ٹائم ز ۱۹۲۷ء میں ، امروز کی ۔ و میا کستان نگا ہا ، ڈاں ۱۹۲۹ء میں ، پاکستان ٹائم ز ۱۹۲۷ء میں ، امروز کی میں کستان ٹائم نے کستان ٹائم کی کستان ٹائم کستان ٹائم کستان ٹائم کستان ٹائم کستان ٹائم کستان ٹائم کی کستان ٹائم کی کستان ٹائم کستان

مهری مسلم نیگ سے قربت سرعبداللہ ہارون کے دم سے تھی ۔عبداللہ ہارون اور سر سکندر حیات خان، مهر کے قد ردان سے اوران کی سیاسی بصیرت کے ندصرف قائل سے بلکہ وقباً فو قباً ان کی بصیرت اور ذہانت سے مستفید ہوتے سے ان حضرات کے انتقال کے بعد پنجاب کی مسلم لیگی قیادت سے مہر کے اختلافات بڑوسے رہاور آپ سرخصر حیات ٹوا نداور یونینسٹ پارٹی کے قریب تر ہوتے گئے ۔مہر نے جب مقامی مسلم لیگی قیادت جے آپ "ہمہ کی بالائق" قیادت قرار دیتے تھے، پرتنقید کی قوافوں نے انتقالاب کو پاکستان کا وشمن اور اینینسٹوں کا حاشیہ بردار قرار دیا ۔

حکومت وقت کی مدح سرائی سے اخبار مالی فوا کرتو سمیٹ لیتا ہے لیکن عوام میں مقبولیت کھو پیٹھتا ہے ۔ پھر یونینسٹ پارٹی تو آزدی سے جند سال قبل ڈوبتا ہوا سورج تھی جس کی پوجا مہر وسالک کر رہے تھے۔ چناں چہ انے الاباورمہر نے حصول پاکستان کے لیے جوقا مل قد رخد مات انجام دی تھیں وہ مخالفانہ ازكم ١٩٣٠ء منظوري قراردا دى سركذشت ما مفلائے گاتوا سے نظرا ندز نبیل كرسكے گا۔

مہرنے نومبر ۱۹۳۸ء سے فروری ۱۹۳۰ء یک سرعبداللہ ہارون اور کی محمد راشدی کے ساتھ پاکستان است کیم کی تدوین ورتیب میں حصہ لیاتھا مہر کی مرتب کردہ رپورٹ کی بنیا دیر مسلم لیگ کی مرکزی مجلس عاملہ نے مارچ ۱۹۴۰ء میں قرار دا دیا کتان مرتب کی تھی۔ ۲۲

انے الائی ما ایک میں تقسیم کیا گیا۔ اور ۱۹۳۸ء کے دوران پاکتان کی حمایت میں متعدد مضامین شائع کے۔
ااجولائی ۱۹۳۹ء کوم پر نے عبداللہ ہارون کے مالی تعاون سے ایک رسالہ بعنوان سیاسیاتِ اسدالاسیانِ اسدالاسیانِ اسدالاسیانِ اسدالاسیانِ اسدالاسیانِ اسدالاسیانِ استعدد نبا نول میں ترجمہ کیا گیا اور اسلامی ممالک میں تقسیم کیا گیا۔ ۱۸۸ اسلامی ممالک میں تقسیم کیا گیا۔ ۱۸۸

مہر نے سیاسیات اسلامیان ہند کے تعلق می ۱۹۲۵ء خط بنام محمد عالم مختاری میں اکھا: سیا سیات اسلامیان ہند بالکل غیر ممکن ہے کیل جائے ۔ بید میں نے ۱۹۲۰ء میں کسی تھی مسلم لیگ کے شعبۂ فاحد نے چھا ٹی اب وہ نہ لیگ رہی ، نہ اس کا شعبۂ فاحد ۔ کہاں سے ملگی ۔ ۲۹

مہر نے اسے ۱۱ جولائی ۱۹۳۱ء کو دفتر امو رِخارجہ آل انڈیامسلم نیگ ( کراچی ) کے تعاون سے چپولیا تھا۔ مہر نے ابتدا میں اختصار کے ساتھ مسلمانوں کے عروج وزوال کی داستان بیان کی تھی ۔ فصل دوم اور سوم میں آپ نے ان عوامل سے بحث کی تھی جو ہند وؤں اور مسلمانوں کی سیاسی را بیں جدا کرنے کامو جب بے ۔ ان ابواب میں آپ نے ہند وؤں کی تھی نظری اور مہاتما گاندھی کی منافقان دیا لیسی کومو روائزام تھمرایا۔

فصل چہارم میں تحریکے خلافت کے دوران مسلمانوں کی قربانیوں اورسر فروشانہ جدو جہد کا ذکر کیا تھا۔ مہرکو ہمیشہ بیررنج رہا کہ جب تحریک کامیابی کے زدیک پینچی آؤ پنڈت مدن موہن مالوبیا ورگاندھی جی نے اس کا خاتمہ کر کے اس کونا قاتل تل الل فی نقصان پہنچایا۔

فصل پیجم میں ۱۹۳۷ء سے ۱۹۳۹ء تک کے کا گری راج میں مسلم تہذیب و ثقافت کو جو نقصانات ہوئے اور ہند و تہذیب و روایات کے حیاء کے لیے جواقد امات کیے گئے ان کا جائز ولیا مہرنے بد لاکل میٹا بت کیا کہ کا نگری کا افتدار عملاً ہند و راج تھا جس میں مسلمان دوسر سے یا تیسر سے درجے کے شہری تھے۔اس میں

بروپیگنڈے میں گہنا گئیں اور اپنیسٹوں کی حمایت نے انھیں عوام میں معتوب کردیا۔

دوسری جگہ عظیم کے بعد بر سفیر پاک وہند میں جو سیائی تبدیلیاں رونما ہو کیں ان میں دوبا تیں باگر بر تھیں ۔ایک بید کہ برطانوی سامرائ کے دان گئے جا بچے تھے اور حکومت برطانیہ بندوستان بر حکمرانی کے لائق ندرتی تھی۔ جنگ میں انگلتان فاتح بن کر اُجرا تھا لیکن عالمی جنگ نے اس کا تمام کس میل نکال دیا تھا۔معاشی اور سیاسی عوال کی بنا پر بندوستان بر حکمرانی اس کے بس کا روگ ندتھا۔دوسراا مربیتھا کہ پاکستان کا تھا منا گزیرتھا تھو رپا کستان مسلمانا پ بندکی دلوں کی دھڑکن میں جاگزیں تھا اوران کی امنگوں اور آرز وؤں کا کورتھا۔اس سے رُوگر دانی ندکا گری قیادت کے بس میں تھی اور ندیرطانوی حکمران اسے نال سکتے تھے۔ سرخصر حیات ٹواند کے زد کی ستھیل قریب میں ناتو ہرطانوی افتدا رشم ہونے والا تھا اور ندیا کستان کا قیام ممکن تھا۔وہ خود فریجی کے حصار میں گھر ہے وے اور ہرطانوی مغادات کی باسماری میں اس قدر مگن تھے کہ زمینی تھا کتان ان

مسلم نیگ نے ۲ ۲ م ۱۹۳۵ء کے انگئن پاکتان کے حصول کے نام پرلڑ ہے تھے اوراس میں اسے فقید المثال کا میا بی نصیب ہوئی ۔ پنجاب میں مسلم نیگ کو ۱۵ اے ایوان میں ۹ کششیں عاصل ہو کیں اور این شعروں کے ۱۱ رکان تھے ۔ ان میں سے بیشتر ارکان مسلم نیگ سے ملنے کے لیے تیار تھے ۔ فیر مسلم ارکان بھی این نیسٹ یا رقی کو داغ مفارقت دے چکے تھے ۔ اس طرح بھان متی کا کنبہ بھر نے والا تھا ۔ اس شکست کے بعد سرخصر حیات ٹوانہ کو وزارت عظمی سے مستعفی ہو جانا جا ہے تھا ۔ وہ نہ صرف وزارت عظمی سے چھٹے رہے بلکہ کانگرس اوراکائی دل کے ساتھ ل کرانھوں نے نئی وزارت تھکیل دی ۔ ہم کے خزد کیاس مسلم کامل ہے تھا:

لیگ بارٹی اصولاً و زارت بنانے کی سب سے بڑھ کرفق وارہے اس لیے کروہ اسمبلی کی سب سے بڑھ کرفق وارہے اس لیے کروہ اسمبلی کی سب سے بڑھ کی بارڈوسر کی بارٹیوں سے گفتگو کا معاملہ تو جمار سے زور کی بارٹی ہوں کے نقطہ نگا ہ سے بہتر بین صورت بیہے کہ لیگ بارٹی اور پینسٹ مسلمان مل جا نمیں اس لیے کہ اسلامی تنظیم کے اصول و مقاصد کے اعتبار سے ان میں کوئی اس اختلاف نہیں ۔ اس حالت میں دوسر کی غیر مسلم با سیاسی بارٹیوں سے جو گفت وشنید ہوگی اس میں مسلمانوں کے واضح مقاصد اور حیث بیت بکا رفر مائی ہر خطرے اور ہر خلا سے محفوظ رہے میں۔ سب

مسلم نیگ نے وزارت سازی کے لیے اکالی پا رٹی کے سر داراجل سنگھ اور گیا نی کرتا رسنگھ سے ندا کرات کے لیکن وہ کامیا ب ندہو سکے ۔ پنجاب کیا چھوت ارکان،عیسائی اور آزا دارکان وزارت سازی کے لیے مسلم نیگ سے ملئے پر آمادہ تضاور مسلم نیگ مطلوب اکثریت بھی حاصل کر لیتی لیکن انگریز کورز نے مسلم نیگ کی وزارت ند بننے دی فیصر حیات کو کورز سر بر بڑیز گلینسی (Bertrand James Glancy) کی آشیر باد

۵ماری ۱۹۳۱ء کو یونیسٹ پارٹی نے اکالی دل اور کانگریں کے ساتھ ل کروزارت تفکیل دی مولانا ابوالکلام آزاد کو بخو بی انداز ہتھا کہ خضر حیات ٹوا نداور یونینسٹ پارٹی مسلمانوں کامستر دشدہ گروہ تھا کانگریں، اکالی دل اور خضر حیات کے ساتھیوں میں صرف مسلم لیگ دشمنی کی قدر مشتر کتھی ۔ندان کے سیاسی مقاصدا یک شھے ندہی ان کے اقتصادی منصوبوں میں اشتراک تھا۔

### مهرنے ال موقع پر لکھاتھا:

پنجاب میں جووزارت بنی ہے اے اس کا ہوئے ہے ہونا حامی بھی صحیح اور نمائندہ قرار تہیں و سے سکتاس لیے کے مسلمانوں کی ایک ہوئی جماعت جس وزارت ہے الگ ہووہ کسی بھی حق دوست انسان کے ذور کے سی حق وزارت نہیں ہوسکتی۔ پنجاب میں موجودہ دستور کے تحت اس قتم کی غیر طبعی حالت پہلی مرتبہ پیدا ہوئی ہے اور اس پر مسلمانوں میں تشویش واضطراب یا خم و غصے کے جذبات پیدا ہوئے ہیں آو انھیں کوئی شخص نا واجب قرار ٹیس دے سکتا۔ اس

ماری ۱۹۳۱ء میں قائم ہونے والی وزارت سراسر کانگری اورا کالی دل کے رقم وکرم پر قائم تھی اور خضر حیات خان اوران کے رفقانہ صرف ہوئے ۔ اس حیات خان اوران کے رفقانہ صرف ہوئے ۔ اس حیات خان اوران کے رفقانہ صرف ہوئے ۔ اس دور میں انتظامیہ کمزور ہوئی اور قانون شکنی عام ہوئی ۔ ہندوؤں ہمکھوں اور مسلمانوں نے بڑوے پیانے پراسلی جمع کیا اور آئیں واپ کی تیاریاں کیں ۔

جنوری ۱۹۲۷ء خطر حکومت نے جلے ،جلوس اور سیاسی اجتماعات پر پابندی عائدی۔ پنجاب کے مسلم ایک عائدی۔ پنجاب کے مسلمان جو پہلے ہی اس حکومت سے بیزار تھے ،سول نافر مانی پر اُئر آئے۔ حکومت نے مسلم لیگ نیشنل گارڈ زاور راشٹر یا سیوک سنگھ کو غیر قانونی فر اردیا۔ ان جماعتوں کو جنگ عظیم دوم سے قبل کی فاشسے اور نازی جماعتوں سے مشابہت دی گئے۔ ۳۲ مسلم لیگ نے خطر وزارت کے خلاف '' ماست اقدام'' کیا۔ لا کھوں مسلمان

برسوں کا جمع شدہ مرما میا ورجائیدا دیں مشرقی پنجاب میں عارت ہوئیں۔معاشی بنیا دیں متزلزل ہونے کے بعد زوال آما دہادتہ لاب کا دوارہ پنچنا محال تھا۔قیام پاکتان کے بعدادتہ لاب نے مسلم لیگی قیا دے کی بدانظا می پر کڑی مکتہ چینی کی اور متر و کہ املاک کی بندر بانٹ پر انھیں آڑے ہاتھوں لیا۔صوبائی حکومت نے اخبار کے اشتہارات اور نیوز پرنٹ کا کو ٹے بند کردیا۔انقلاب کو منتظے داموں بازارسے کاغذ خربیر ناپڑا۔

مہر نے اپنے اواریے میں صوبہ سرحد کے وزیر اعظم خان عبدالقیوم خال کے آمرانہ ہتھکنڈول کی شدید ندمت کی ۔ عکومت بسرحد نے صوبہ سرحد میں افقالاب کے واضلے پر پابندی عائد کردی۔ افقالاب ڈھائی شدید ندمت کی ۔ عکومت بسرحد نے صوبہ سرحد میں افقالاب کے دوستوں کے قرض نے اسے مالی سہا ما دیا تھالیکن تمین سال سے معاشی مشکلات میں مبتلا تھا۔ مہر اور سالک کے دوستوں کے قرض نے اسے مالی سہا ما دیا تھالیکن ڈو ہے اخبار کے لیے یہ شکے کا سہاراتھا۔ آخر مسلسل نقصان اُٹھانے کے بعد مہر اور سالک نے کا اکتوبر ۱۹۳۹ء کو افقالاب بند کردینے کا فیصلہ کیا۔

#### حواله جات

- ٩ محمل ومصنف، الم الصداريا العدير: جنوبي الشياء سواس الندن او في ورس معمم كراجي -
- ا عاش صین با اوی ما قبال کے آخری دوسال ( کرائی: اقبال اکیدی کرائی، ۱۹۲۳ء)، عاس
  - ۲- روزنامدا نقلاب ۳۳:۳ (۱۰ اگست ۱۹۲۸ء)۔
- ۳- محيرة وفاروقي ، معطهة الدآبادكائين منظر، مشموله بيهن الاقدوا مدى فسكر اقبسال سيميندار (لا بوره غاند جمهوري ايران، 1998ء) من 199
  - ٣ ـ نقوش، ١٠١ (جۇرئ٧٢ ١٩٤): ٩ ١٥٠٠
  - ۵ . روزنامهانقلاب، ۱۹۹۵ (۴۳ وکیر، ۱۹۳۰ه) ۱۵:۰ کا (۳۱ وکیر، ۱۹۳۰ه) .
    - ٢ . روزنامها القلاب، ١٤١٥ (٢ جؤري، ١٩٣١ء).
  - ے۔ طارق، اے آر، ترتب Speeches and Statements of Iqbal (لا ہور، اپر بل 194۳ء) کا۔
    - ٨۔ الينا، ١٣٠١ ١٣٠٠
    - 9۔ الیناً اس ۱۲
    - ۱۰ اوارىي، اختلاب ،۵: ۱۵۷ (۱۱ جؤرى ۱۹۳۳) ء ) ـ
    - ال اوارىيى، انقلاب، ۵: ۱۸۰ (۱۵ چۇرى ١٩٣٣ء)
    - اوارىي،ائةلاب،۵:۱۹۷( المروري ۱۹۳۱ء).

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

مظاہروں میں شریک ہوئے اور ہزاروں نے گرفتاریاں پیش کیس ہے خرحکومت کے بران جواب دے گئے اور ۱۸ جنوری ۱۹۴۷ء کومسلم نیگ نیشنل گارڈزاورراشٹریا سیوک شکھ پر پابندی شتم کردی گئی اور لیکی رہنما رہا کردیے ۳۳ گئے۔

پنجاب حکومت نے جلسوں اور سیاسی اجتماعات پر پابندی برقرا ررکھی کیکن ایک زوال آمادہ و زارت ان پابند یوں سے معاشرے میں امنتثا را ورخودا بنی بر با دی کا سامان فراہم کررئی تھی ۔ان سوختہ سامانوں کوآنے والے دور کی خانہ جنگی اورصوبہ پنجاب کی بربا دی کا کوئی اندا زہ ندتھا۔ سیاسی محاذ آرائی سے مسلم لیگ کی مقبولیت میں اضافہ مواا ورمطالبہ کپا کستان نے شدت اختیار کرئی۔ ۲۱ فروری ۱۹۳۷ کوخضر حیات ٹواند نے وزارت سے استعفیٰ دے دیا۔ اس کے بعد برطانوی گورز نے دفعہ ۹۳ کا سہارا لے کرصوبے میں گورز راج قائم کردیا۔

مدیران انقلاب کو بنگال اور پنجاب کی تقلیم کابے حدد کھ تھا اور وہ اس غم کو آخر تک بھلانہ پائے ۔وہ
ان صوبوں کی تقلیم کا ذمہ دار مسلم لیگی قیا دے کو تصور کرتے تھے حال آئک مسلم لیگ آخری وقت تک ان صوبوں ک
تقلیم کی مخالف رہی ۔ان کی غیر منصفانہ تقلیم کی ذمہ دار ہرطانوی حکومت اور کا تگری قیا دے تھی ۔دونوں قوتیں
ہند وستان کی تقلیم کی مخالف تھیں ۔حالات کے جبر کے تحت وہ بادل نخو استداس پر راضی بھی ہو کیس آوحتی الامکان
باکتان کو نقصان پہنچایا ۔

با کتان بننے کے بعد انقلاب سے علقہ قارئین کے براے حصے سے مروم ہوا۔ مریان انقلاب کا

3

```
_____ مارى قومى جدوجهد مالا مور:البيان،١٩٢٧ مـ
```

2 مرک الیس سام می الدین سیم الدین سیم الدین منظم الدین منظم الدین سام الدین سام الدین سام الدین سام الدین سام ا Politics سرک الوگندش الولیس ۱۹۹۵ می الولیم دادی سام الولیم الولی

روزنا مدانقلاب ۱۹۹۵ (۳۰ وکبر، ۳۰ ۱۹ ه) ۱۵: ۱۸ ه (۳۰ وکبر، ۳۰ ۱۹ ه) ۱۵: ۱۸ ه (۲ جنور کی ۱۹۳۱ ه) پ

شاه جهال بوری، ایسلمان مرتب مسولاذا غلام رسول مهر اور پاکسستان ا سکیم: ایك مطالعه مرا چی جمل یا وگارم ، تومر ۱۹۹۳ه -

طارق اے۔ آربرتب Speeches and Statements of Igbal۔ لاہوں اپریل 194۳ء۔

فاروقي محيرتر ومرتب اقبال كاسبيلسي سفر والاموراية ماقبال ١٩٩٢ مد

\_\_\_\_\_ " تطبة الدآبادكا لهن منظر" -بين الاقوامي فكرا قبال سيمينار - لا موراغا ندجمبوري ايران، ١٩٩٨ -

\_\_\_\_\_ مهر اور ان كاعبد كرچى: پاكتان استثرين منزر جامد كراچى، ١٠٠٨ ٥-

مختارين ، محمعالم مرتب محضيدة مبهر - جلداول ولا بور، مفرني ياكتان اردواكيدى، ٢٠٠٨ ه-

مون ، پیند رل (Penderel Moon) - Divide and Quit - (Penderel Moon) - کراچی: اوکسفر ڈیو نیورسٹی پر لیس ،س ۔ان ۔

مير، غلام رسول يه اداريي كروزنامه المست من الابور (۱۱ چنوري ۱۹۳۱ ه ۱۵۴ چنوري ۱۹۳۱ ه ۱۹۳۴ ه ۱۹۳۱ ه ۱۹۳۴ ه ۱۹۳۹

١٧ چنوري ٣٣ واء؛ ٢٢ فروري ٣٣ واء؛ ١٠ مارچ٣٣ واء؛ ٢٧ مارچ٣٣ واء؛ ١٩ مارچ٣٣ واء؛ ١٩٣٧ و ١٩٣٣ ء)

مے مش احمد خال ۔ سرمائی ذقوش۔ شار کا ۱۰ (جنوری ۲۷ ۱۹ م) میں ۱۳۸۔

ولپرٹ، ایٹینے۔ اے۔ Jinnah of Pakistan کراچی: اوکسفر ڈاو نیورٹی پریس، ۱۹۹۷ء۔

- ا اوارىي، انقلاب، ١٩٣١ من تايد كالم يشن (١٥ جنوري ١٩٣٧ ء) -
- ۱۱۲ اوارس، انقلاب، ۲: ۱۹۷ (۲۱ جؤر کا ۱۹۳۳ء): ۲ ۲۲۳ (۲۲ فرور کا ۱۹۳۳ء)۔
  - 10 اوارىي، اغلاب، ٢: ٢٣٩ (١٠١ ر ١٩٣٣ء)
  - ١٦ اواريه القلاب ١٢٠١٥١ (١٣٠ رج١٩٣١ء)
- 21\_ روزنامه انقلاب، ۲۰، ۱۳۸ (۲۰ ارچ۳۳ وا م)؛ ۲: ۲۵۰ (۳۳ ارچ۳۳ وا م)\_
- ۱۸۔ اقبال اوران کے رفقا کا بیان مسلمانا ان پنجاب کے نام ایک "کے منوان سے ایک پریس میں جھیا تھا۔ محترفز وفاروتی ، مرتب اقب ال کا سیاسی سفر (لا ہوری: م اقبال ،۱۹۹۴ء)، س ۵۲۳۔ ۵۲۳۔
  - 91- انقلاب، ۱۱ ماسياسي سفر، سن مايي يشن ( ٤٠ أكن ١٩٣٧ ء )؛ قاروتي ، اقبال كاسياسي سفر، ص٥٣٠ ـ ٥٣٠ ـ
- Powaid-i-Azam Mohammad Ali Jinnah: His Personality and المرين آريشي الدرين آريشي الدرين آريشي المرين آريشي الوكن المرين الوكن المرين الوكن المرين ال
  - ۲- عاش حسین بالوی، بماری قومی جدوجهد (لا بود: البیان، ۲۹ ۱۹)، ۱۳-
  - ۲۲ استینے۔اے ولیرٹ، Jin nah of Pakistan (کراچی:اوکسفر ڈیو نیورٹی پرلیں، ۱۹۹۷ء)، ش۳۰۔
    - ۲۳ ليل ما محررك بليم الدين قريشي ، ص ١٤٤ ما ١٤٤ م
  - ۳۳ پینڈ رل مون (Penderel Moon) Divide and Quit (Penderel Moon) کراچی: آکسٹورڈ یو ٹیورٹ کی پریس میں۔ان) کی س
    - ۲۵ اوارىي، انقلاب، ۲۱: ۳۰ (۱۳ جۇرى ۲۹ ۱۹ م) ي
    - ۲۷ ... محترز وفاروقی، مهد اور ان کاعبد (کرچی: پاکستان اطلیز سنترجامع کراچی، ۲۰۰۸ ء)، ۱۸۴۰-۲۰۲۳ .
- ۲۷ ابولمان ثاه جهال بوری، مرتب سولانا غالام رسول سهر اور باکستان اسکیم: ایك مطالعه (كراچى: مجلس یادگا در، نوبر ۱۹۹۲ه)، م ۲۷-۷۷-
- ۱۸۰ محماشرف، سولاندا عبدالمدجيد سالك، حيات اور كارناسر (فيرمطبوصقالد) الله في الله في الله في الله في الله وي فيدى الله مياع فيدى الله مياه في الله في ال
  - ٢٩- محمعالم يخاري ، مرتب محيديدة مسهر جلداول (لا بهورمغر فيها كتان اردواكيةري، ٢٠٠٨ء)، ١٢٨٠-
    - ٣٠ اوارىي، انقلاب، ٢١: ٤٣ (١١١ ر ١٩٣٧ه) .
      - ٣١ اليفيَّا، ٢١: ٤٤ (١٥) رجي ١٩٢٧ء).
      - ۳۲ اشینے۔اے۔ولیرٹ، ص ۲۴۷۔
    - ۳۳\_ پنیزرل مون (Penderel Moon)، م ۲۵۵۰
      - ٣٦ اليناء 144

#### مآخذ

اشرف محمد مولانا عبدالمجيد سالك محيات اور كارناس فيرمطبون مقالدرك في النج و كه اسلام يونور كايها وليور. ينالوى، عاشق حسين حافيل كير أحرى دوسال كراجي: اقبال اكيرى كراجي، ١٩٢٣ء - رۇف پارىكھ \*

## قرار اللغات: امير اللغات كا تكمله؟

زیر نظر مقالے میں ہم اردو کا ایک غیر معروف اور کم یاب لغت قراد اللغات کا تعارف پیش کریں گے اور اس کی اہمیت اور قدرو قیمت کا اندازہ لگانے کے علاوہ مؤلف کیاس وجو سے کو بھی پر کھنے کی کوشش کریں گے جس میں اس نے کہا ہے کہ قواد اللغات امیر مینائی کے معروف لفت امیر اللغات کی تعمیل ہے۔

قدارف

قراد السلغات ایک اردوب اردولات باس کاپورانام قراد السلغات ایک اردوب اردولات باس کاپورانام قراد السلغات ایک محاور ات باورای کے مؤلف سیر قصد ق حسین شاہج بال پوری استخلص برقرار ہیں۔ قراد اللغات ایک کم یاب لغت ہا ورکم ہی لوگ اس کے بارے میں جانے ہیں جتی کہ اس کا ذکر لغات اور لغت نولی کے موضوع پر کیے گئے تحقیقی و تقیدی کامول میں بھی نہیں ملتا صرف ڈاکٹر ابوسلمان شاہج بال پوری اور لیا عبدی جمشہ نے اس کا ذکر کیا ہے ( لیکن جمشہ صاحبہ کے اس مقالے کا ذکر ڈرا آگ آگ گا)۔ قراد السلغات کا ایک مطبوعہ نے اس کا ذکر کیا ہے ( کرا تی ) کے کتب فانے میں موجود ہا ورراقم کو اسے وہیں دیکھنے کا موقع ملا نے میں موجود ہا ورراقم کو اسے وہیں دیکھنے کا موقع ملا نے میں اور قادر السلفات کا علم نہیں ہوتا البتہ بورڈ کے کا رکنان نے حوالے کی مہولت مطبوعہ نے سے سالی اشاعت اورناشرکی تفصیلات کا علم نہیں ہوتا البتہ بورڈ کے کا رکنان نے حوالے کی مہولت کے لیاس پر سالی طباعت اورناشرکی تفصیلات کا علم نہیں ہوتا البتہ بورڈ کے کا رکنان نے حوالے کی مہولت کے لیاس پر سالی طباعت اورناشرکی تفصیلات کا علم نہیں ہوتا ہا لبتہ بورڈ کے کا رکنان نے حوالے کی مہولت کے لیاس پر سالی طباعت 191 ء لکھ رکھا ہے۔ ابوسلمان صاحب نے اس کا سالی اشاعت نہیں دیا گئیں اس

کھر''ہاس کیے'' بی ڈیڑھا ین کی الگ مجد بنانا جا ہے'' ۔ پھرا پنے استادامیر مینائی کا بیشعر درج کیا ہے: نگاہ ست ساتی نے دکھا کر کہا او پھول کی جا پچھڑی ہے

اس کے بعد بتلا ہے کہ 'اس لفت کا دیگر لفات سے پچھا نداز بی نزالا ہے' اوراس کی وضاحت یوں کی ہے کہاں میں مرکب اور مفر دمحاورات کی تفصیل الگ الگ تحریر کی گئے ہے، 'متما می محاورات' کے ہر معنی کے شوت میں اساتذہ کے اشعار لکھے گئے ہیں اور آخر میں مشلیں اور کہاوتیں بھی درج کی گئی ہیں۔

اس کے بعد تین صفحات میں ان شعرا کے نام دیے ہیں ''جن کا کلام محاورات کے ہوت میں آخریر
کیا''۔ان میں کچھنام میہ ہیں: امیر مینائی ،میر انیس ، آتش ، انتا ء ، جراک، جان صاحب ، جلیل ما تک پوری،
حالی ، داغ، ذوق ، رَمَد ، رشک ، ریاض خیر آبا دی ، سودا ، شیفته ، غالب ، قاتی ، خود مؤلف یعنی قرار ، پیڈت دیاشکر
سیم ،میر تقی میر ،میر حسن ،مومن ، منیر شکو ه آبا دی ، ناشخ ، نور نا روی وغیرہ۔

مولف کا امیر الماخات کے بارے میں بیکھنا کہ "تخیناتمیں سال کا زمانہ ہوا" نواب کلب علی خال نے امیر مینائی کی توجہ لغت کی تا لیف کی جانب مبذ ول کرائی تھی، قدراد الملغات کے سال تا لیف کے بارے میں جاری رہنمائی کرسکتا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ الفر ڈ لائل نے نواب کلب علی خال سے اردو کے ایک جامع لغت کی فرمائش ۱۸۸۴ء میں کی تھی اورنواب نے امیر مینائی کو لغت کی تیاری کا تھم دیا۔ ۲ ۱۸۸۴ء میں تمیں سال جنع کے جائیں تو گویا قدر او الملغات کی تا لیف ۱۹۱۳ء کرگ بھگ ہوئی للہذا سال ۱۹۱۹ء میں طباعت و اشاعت قریمن قیاس ہے۔

قراد السلفات كا عالبًا ايك بى الدُيش شائع جوائم ازم جمارى معلومات كى حد تك اس كادوسرا الدُيش نبيس چهپا اس الدُيش سوسوله (٣١٦) صفحات بيس بيالدُيش با في الحي ضرب آشها في كه مسطر بر چهپا اس الدُيش بين بي دو كالم بيس اور بركالم وُها أَن وُها أَن الحي چوڑا اور آشه آشها في المباہے - بركالم بيس مسطر بر چهپا ہے - بركالم بيس تيسس (٣٣٠) سطريں بيس جيسا كوش كيا گيا به فيرا كي بر ' گزارش' اورا گلے تين صفحات برشعرا كي نام بيس بيس بين عبوماً نظم بيس المنظم بيس بين بين عبوماً نظم بيس بين بيس بين بيس بين بيس بين بيس بين كاعنوان قائم كيا گيا ہے - اس بيلے صفح (يعني صفح هونے كى وجہ سے عموماً نظم بيس السنعال كي جاتے بين' كاعنوان قائم كيا گيا ہے - اس بيلے صفح (يعني صفح هونے كى وجہ سے عموماً نظم بيس السنعال كي جاتے بين' كاعنوان قائم كيا گيا ہے - اس بيلے صفح (يعني صفح هونے كى وجہ سے عموماً نظم بيس السنعال كي جاتے بين' كاعنوان قائم كيا گيا ہے - اس بيلے صفح (يعني صفح هونے كى بيبلا اندراج '' آب آب

كما شركانا م وكلشن ابراهيم بكفتو ورج كياب انهول في الفت كالورانام قراد السلف يعنى اردو محاودات دياب -

لفت کے آخر میں دواعلانات ہیں جوبعض اہم معلو مات دیتے ہیں۔ مثلاً یہ کر قرار شاہجہاں پوری یعنی اس لفت کے مؤلف معروف شاعر منتی امیراحمد مینائی کے شاگر دیتے نیزیہ کہ قرار کے والد کانا م سیدامغر حسین شاہ چنتی تھا اور کتا ہے کی اشاعت کے زمانے میں قرارشاہ جہاں پورسے لکھنو آئے ہوئے ہے ان اعلانات میں سے پہلا گویا ایک اشتہار ہے جو ''اردو کی متند کتابیں'' کے عنوان سے ہے جس میں خواجہ عبدالرؤف عشرت اعاطہ خانسا مال، عبدالرؤف عشرت اعاطہ خانسا مال، کھنو'' درجے ۔

دوسرااعلان قدراد السلف ال كعقبى مرورة وقريب جس مين "اطلاع" كى مرخى كتحت به عبارت دى گئى ہے:

> میں نے اس کتاب قرار اللغات کا حق تصنیف کسی کوئیل دیا ہے کوئی صاحب بغیر میری با ضابطه اجازت کے جھابینے یا چھپوانے کا قصد تھریں [ نہ کریں ] ورنہ نفع کے عوض نقصان اٹھانا ہوگا اور حسب ضابطہ جہدونقصان کے دیندا رہوں گے۔

العبدو[ا]مشتهر :سيدتفىدق صين قرارولدسيدامغرصين شاه چنتى،ساكن شابجهانپورواردهال لكصنو ، قميذ حضرت امير مينائي لكصنوي

کتاب کی اہتدا میں 'گر ارش' کے عنوان سے ایک صفح میں مؤلف نے ہتا ہے کہ کوئی تمیں (۳۰)

سال قبل ان کے استادامیر مینائی نے نواب کلب علی خان والی رام پور کی فرمائش پرا ردومحاورات کی جانب توجہ
مبذ ول کی تھی لیکن ان کا پیلفت جس کا نام اسیب السلف ان تھا ناممل رہا۔ بقول مؤلف امیر کے جانشینوں میں
سے جا فظ جلیل حسن جلیل [ ما تک پوری] اور پھر تھیم محمضمیر حسن خان دل شاہ جہاں پوری سے امیدین تھیں کہ وہ
امیر کے اس کام کو تھیل تک پہنچا کر ملک پراحسان کریں محملین انھوں نے ' اسیبر السلف ان کوتمام کرنے کی
ہمت نہ کی' ۔ اس کے بعد مؤلف نے ، بقول خودان کے ، اپنی ' نا قابلیت اور عدم واقفیت' کے با وجوداس کام کو ۔ ' جول آوں تکیل تک پہنچا ہے' ۔ گئی مؤلف کے دل میں میڈیال تھا کہ ' اسیبر السلفات کے طرز پر لکھنا تو میڑھی

ڈو بے جگ ڈوبا'' کا ہے اور ریم معنی دیے ہیں:'' جب ہمیں نہ ہول گلؤ کسی سے کیاغرض''۔ یہ حصہ صفحہ تین سو وں (٣١٠) تک جاتا ہے جس بر آخری اندراج " بیمنھاورموری دال" کا ہے جس کے معنی اول دیے جی ""تم اس کام کےلائق نہیں ہو''۔

چوتھااور آخری حصہ (یا یوں کہہ لیجے کہ نیسرے یا کہاؤؤں کے جھے کا ایک ذیلی باب ) صفحہ تین سو گیارہ (۳۱۱) سے شروع ہوکر لغت کے آخری صفحے بعنی صفحہ تین سوسولہ (۳۱۱) تک جاتا ہے۔اس جھے کاعنوان ہے 'فارس کے جلے جوثلوں کی جگہ استعال کیے جاتے ہیں'' صفحاا سر پہلاا ندراج '' آب آر تیم برخاست' کا ہے وراس کے بیمعنی درج ہیں: 'برہ ول کے آگے جھوٹول کی نہیں چلتی ''۔اس حصے کا آخری اندراج ، جوافت کا بھی آخرى اندراج ب، " يك نه شددوشد" كاب اور معنى ككھي بين: "أيك بلائقى دوسرى اورمازل جو كى" (ص٣١٦) \_

### اغدراجات كي نوعيت اورقد روقيمت

اس تعارف كى بعد بم قدراد السلعات كاندراجات برايك نظر دالتي بي كمان كى نوعيت اورمعياركياب؟

اگر قوار اللغات كاندرا جات كى تعدادكود يكها جائة واتنى كم ضخامت كے لغت ميں اندرا جات ی تعدا د بہت زیا دہ ہونے کی تو قع کی بھی نہیں جا سکتی تھی نیز جھوٹی تقطیع (جیسا کہ سطور یا لا میں عرض کیا گیا ، یا کچ ضرب أشهاني) كاس لغت مين ايك كالم مين اوسطاست يا المحه اندراجات بين جوفي صفحه اوسطانيدره بنت میں اور اس کے صفحات کی تعداد کے پیش نظر اس کے اند راجات کی کمل تعدا دہما رہے تا طاندا زے کے مطابق ساڑھے جیار ہزار کے لگ بھگ ہوگی ۔اس میں مفر دالفا ظاکو بطور 'نبیا دی مفر دا ندراج'' (جس کوانگریزی لغت نولین کی اصطلاح میں headword کہاجاتا ہے )بہت کم لیا گیا اور نوے فی صد بلکہ اس سے بھی زیادہ اندراجات مرکبات اورمحاورات کے بیں اس کیاس جھے میں جسے "تفصیل اسا نے سیح" کانام دیا گیا ہے اور جو بمشکل تیرہ چو دہ صفحات برمنی ہے ، زیا دہ ترمفر دالفاظ درج ہیں لیکن درمیان میں کہیں کہیں مر کبات ومحاورات بھی موجود ہیں مفر دالفاظ کے بھی مجازی یا مرا دی معنوں پر زیا دہ زور دیا گیا ہے۔اس کی عبد یہ ہے کہ قر اداللغات بنیا دی طور برمحاورات کالفت ہے اور مؤلف کا منشامحاورات یا مجازی ومرادی استعال کے معنی کی وضاحت ب(جبیها کہ ابوسلمان صاحب کے بیان کردہ لغت کے کمل نام سے بھی ظاہر ہے مولف نے اردو كرنا" كاب معنى ديم بين: "شرمنده كرنا" ال كيعد جليل كايه شعر سندين دياب: چھک چھک کے ترے جام ِ مے نے اے ساتی " عم کیا مری توبہ کو آب آب کیا

اس ابتدائی عنوان کے تحت مندرج محاورات (الف تای) صفحہ دوسوانہتر (۲۶۹) تک علے گئے ہیں اوراس مصين آخري اندراج "يوي موا" [يوني موا] كاب (ص٢٦٩) اوراس كمعنى دي ين"اي طرح ہونا''اورسند میں امیر کایہ شعرہے:

> شخ جی یونمی<sup>4</sup> جو مے پینے کی عادت ہوگی ایک دن ران به دمار فضیات جوگی

صفحہ دوسوستر ( ۴۷۰ ) سے دوسرا حصہ شروع ہوتا ہے جس کاعنوان ہے: "تعصیلِ اساءِ تصبیح جوعموماً نظم میں استعال ہوتے ہیں''۔اس صفح پر''الف'' کے تحت پہلااند راج '''آستین کا سانپ'' کا ہے اور یہ معنی درج بين: 'خفيه دهمن' اس كے بعد بطورسند بحركاية معرويا ب:

> چلو بلا سے اگر ہے یہ آسیں کا سانپ بغل میں بال کے میں کیا کروں گا ول کا

یہ حصہ صفحہ دوسومیاسی (۱۸۲) پر اختمام پذیر ہوتا ہے جس پر آخری اندراج "کیار غار" کا ہے۔معنی يول لكهيم بن: "ولى دوست بهاغم خوار" مندين دوشعري ميل صفدركاية عرديا ا:

> محشر پہ کیوں رہے تیبیں ہوجائے امتحال سنتا ہوں غیر ان کا بڑا بار غار ہے

> > پھرشا دکاریشعر درج کیاہے:

اے شاو مرگئے یہ کسی نے دیا نہ ساتھ جو حد کا بار غار ہوا گور تک گیا

صفحه دوسور اسی (۲۸۳) سے تیسرا حصه شروع ہوتا ہے جس کاعنوان ہے: ''مثلیس اور کہاوتیں جو عموماً نثر میں مثالاً بولی جاتی ہیں اور بعض جگہ نظم میں بھی استعال کی جاتی ہیں' ۔اس میں پہلا اندراج '''آپ بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

> محاورات كالفت رتيب ديا ٢ ) - ليكن كهيل كهيل مفر دالفاظ كے لغوى معنى و بور يے كئے بي اور مرا دى معنى جيوڙ ديے جي، مثلًا لفظ ' حراف' کے لغوی معنی ' تيز ، حيالاک' درج جي (ص ١٧٥ ) ليکن اس کے مجازي معنی ( یعنی معثوق ) نہیں لکھے۔کیابی اچھا ہوتا کہ مؤلف ایک اصول قائم کرتے اوراس لغت کویا تو صرف مرکبات تک محد ودر کھتے اورا گرمفر والفاظ درج کرنے ہی تھے تو ان کے وضعی بالغوی معنی کے ساتھ مرادی یا مجازی معنی بھی ساتھ میں دے دیتے ۔

معنی میں زیادہ وضاحت اور تغصیل سے کام نہیں لیا گیا ہے اور بالعموم وہ معنی ہی دیے گئے ہیں جو عجاز أيا مرا دأيا كنابعة آتے بيں ليكن اس ميں بھي نہايت اختصارا وركفايت سے كام ليا كيا ہے لہذاا كثر مقامات یر تشکی کا احساس ہوتا ہے۔ مثلاً لفظ ''آلو''کے صرف ایک معنی ''بے وقوف'' دیے ہیں جو مرا دی معنی ہیں ( ص ۲۷۰) ابغوی معنی نہیں دیے ۔ جبکہ امیر مینائی کا لغت، جس کی تکیل کامؤلف نے ارا دہ ظاہر کیا ہے، میں الو کے دونوں معنی لیعنی لغوی اور بجازی با قاعد والگ الگ شقول میں دیے گئے ہیں۔ امیر نے ایسے مواقع پر مختلف معنی کی شقوں کونمبر دیے ہیں ۔ امیر الملغات کی تیسری جلد میں ان نمبروں کا بطور خاص اہتمام ہے۔ <sup>۵</sup> جبکہ یطی قراد البلغات کے مولف نے اس طرف توجہ ہیں کی ۔ بلک اگر کہیں ایک سے زیادہ مجازی معنی دیے بھی ہیں تو انھیں ایک ساتھ لکھ دیا ہے مثلاً '' دم دینا'' کے معنی'' فریب کرنا ، جان دینا ،محبت کرنا'' کسی شق کی نشان دہی کے بغیرایک ساتھ لکھ دیے ہیںاورمعنی کے بعد تین اسناد بھی ایک ساتھ لکھدی ہیں (ص ۱۳۸)۔غنیمت یہ ہے کہ یہ تين اسنا واسى ترتيب سے درج بين جس ترتيب سے معنى كھے بين يعنى بہلے درج كيا كيا واغ كاشعر

ومدہ کرنے کو وہ تیار تھے سے ول ہے میں نے کم بخت یہ جانا مجھے دم دیتے ہیں يهامعني (فريب كرما ) كى سنديس ب، دومراشعر بھي داغ كاب جوبيب: مجھ سے وہ کہتے ہیں روانے کودیکھا تو نے و کھے یوں جلتے ہیں اس طرح سے دم دیتے ہیں ید دوسر معنی (جان دینا) کی سند ہے ۔ تیسراشعرانیس کا ہے جوتیسر معنی (محبت کرما) کی سند میں ہے، یہہے:

دم ديتے ہيں وہ اس په ،جو ہيں صاحب ِ ايمان اس بینی نازک یه ان ایکهول یه کرو دهیان سمویا بیرتنب درست ہے لیکن اصولاً معنی شق واردینے جا ہئیں اور سند معنی کے فوراُبعد آنی جا ہے۔ قراد اللغات كبعض اندراج معنى كے لحاظ سے بہت تشنه علوم ہوتے ہیں نیز جب مؤلف نے لغوی یا حقیقی معنی کی بجا مرا دی یا مجازی معنی پر زور دیا ہے تواسے تمام مجازی معنی شق واربیان کرنے ع الميس من مثلاً "أيار غار" كم معني مين" ولى دوست، سجاغم خوار" لكهاب (ص ٢٨٢) ليكن اس كما يك اور مرا دی معنی لیعنی "حضرت الو بمرصدیق رضی الله تعالی عنه" نہیں دیے ۔اسی طرح یا بیغار کے ایک اور مجازی یا مرادي معني "اصحاب كبف" بهي إن اوريه فرسنتي آصفيه مين بهي درج إن -

بعض مقامات براندراجات کی تسوید میں ترتیب حروف چھی کا خیال نہیں کیا، مثال کے طور بر " حجمو لے منھ ند پوچھنا" کے بعد ' حجموثی تجی اوڑانا [ اُڑانا ] کا اندراج ہے جبکہ تر تیب میں ' حجموثی ' سے شروع ہونے والے مركبات كا اندراج "جمولے" سے شروع ہونے والے اندراجات سے پہلے ہونا جاہے كيونك "حجوثی" میں یا معروف ہے جولغت میں ترتیب کے لحاظ سے پہلے آئی جا ہے۔اگر ریفرض کیا جائے کہ یا ہے معروف اور مجہول کے فرق کوبعض قدیم لغات کے تتبع میں اس لغت میں نظر انداز کیا گیا ہے تو پھر بھی بات نہیں منی کیونکہ اگلااندراج ''جبوٹے کو حد تک پہونچانا [پہنچانا]'' کا ہے اوراس میں پھریا ہے معروف کی بجا مے مجبول ہے (ص۱۰۲)۔

مند بدبہ بالا مثالوں سے رہجی واضح ہوتا ہے کہ مؤلف کااملا اپنے دور کے لحاظ سے بھی خاصے قدیم انداز کاہے جبکہاں معاملے میں امیر بہت مختاط شے اوران کا املا ان کے دور کی حد تک جدید ہے۔بلکہ امیر نے املا اور صحب زبان کا خاص خیال رکھا ہے اور کہیں کہیں ترجیح کی وضاحت بھی کی ہے۔قرا رکا ' اُ رُتی ' ' کو' اور ٹی '' اور "ب را وقدم اٹھنا" کو "بیراوقدم اوٹھنا" لکھنااس کے املا کے اصولوں سے بے نیازی کے شبوت ہیں۔ مؤلف کے املاکا یہ عالم ہے ( مواسے کا تب کے کھاتے میں بھی ڈالا جاسکتاہے ) کہوہ اردواملا کے اس مسلمہ اصول كمصدرين آنے والى نون كى مشدد آوا زكوتشديد سے ظاہر نہيں كياجاتا بلكماس حرف (يعني نون )كودوبار کصاجاتا ہے (جیسے بنیا ، گننا، متنا ، جننا ، سننا وغیرہ ) کو کہیں کہیں نظر اندا زکر دیتا ہے اور مثلاً '' کان دھر کے سننا''

و ہیز جو ہر خص کو آسانی سے سل سکے ، ( مرادأ ) کسبی ،طوا کف، ریڈ ی' ۔ الا اس اندراج بینی بازار کی مٹھائی کی سند میں مؤلف قد الدخات نے خودا پنا جوشعرویا ہاں سے بھی "آسان" کی بھائے جمہ مرکوئی حاصل كرسكيَّ ' كےمرا دي معني نكلتے ہيں،ملا حظہ ہو:

> يار كا بوست لب شيرين کوئی بازار کی مٹھائی ہے

الميير السلغيات مين بهي "بإزار كي مثلاثي" كي معني "ووجيز جوملي العموم سب كول سكي الارج بين لکین امیر نے اس سے اگلااند راج ''بازار کی مٹھائی جس نے پائی اس نے کھائی'' کا کیا ہے اور معنی کھے ہیں: نداق سے سبیوں کی نبیت کہتے ہیں ۔ اس مولف کے زدیک ''آسان' اور' جے ہر کوئی آسانی سے ماصل کرسکے "کے معنی میں کوئی فرق نہیں ۔اس سے ان کی لغت نولی کی مہارت کا انداز ہ کیا جاسکتا ہے۔

مؤلف نے بعض الفاظ یامر کہات کے معنی یہ دیکھے بغیر لکھ دیے ہیں کہ آیا سندسے وہ معنی پر آمدہ و بھی رہے جیں پانہیں مثال کے طور پر لفظ '' یا زاری' ' کے معنی درج جیں''معمولی' '(ص ۲۷۱ ) کا صولاً بیمعنی درست جیں کین ' بازاری'' کے گیاورمغی بھی جیں (جواردو کے متندلغات میں دیکھے جاسکتے جیں، یہاں اُٹھیں دہرایانہیں ا جار ہا) ۔سرِ دست'' با زا ری'' کے دیگرمعنی کونظرا نداز کرتے ہوئے وہ سند دیکھتے ہیں جومؤلف نے اپنی دانست میں آبا زاری 'کے معنی کے لیے دی ہے ۔ سندرند کے شعرسے ہے جس کا دوسرامصر عب:

خاگی ہے مرا محبوب، وہ بازاری ہے

عالانکہ یہ مصرع ''بازاری مورت، طوا نف، ریڈی بسبی'' کے معنی میں ہے نہ کہ 'معمولی'' کے معنی میں۔ با زاری کے ایک معنی '' کسبی، پیشہ کرنے والی عورت'' بھی ہیں اورار دولفت بورڈ کے لفت میں اس کی اسناد بھی موجود ہیں ۔رند کے مصر عے میں یہی معنی مراد ہیں۔دراصل رندنے طوائفوں کی دوقسموں یعنی بازاری اور خاطگی کامواز نہ کیا ہے ۔خانگی کے دیگر معنی سے قطع نظر ، خانگی وہ طوا نف ہوتی ہے جویر دہ نشین ہوا ورجیب کرپیشہ کرتی ہو۔' خالگی' کے بیم عنی اصفیہ اور نور ۱۵ دونوں نے دیے ہیں اور سند میں دونوں نے استی کا پیشعر دیا ہے:

دنیا سی خانگی کوئی ہوگی نہ بیسوا شوہر سے اینے راتی نہ دیکھی یے زن درست میں ''مننا'' کو'' سنا'' ککھتاہے (ص۱۹۳)۔ (یہاں کا تب نے سین پر پیش اور نون پر تشدید کا اہتمام کیا ہے لہٰذاا ہے کا تب کے کھاتے میں ڈالنا بھی مشکل ہے )۔

ا بعض مقامات براسنا دبیش کرنے میں احتیاط نہیں کی گئی، جیسے ' دن منانا'' بمعنی 'امیدواری کرنا'' ک سند میں صفحہ ۱۳ اپر عاشق کا جوشعر دیا ہے وہ دیہے :

> خالق نے یہ روز خوش دکھایا جس دان کو مناتے تھے وہ آیا

عالا نکدیہ "ون منانا" کی نہیں بلکہ "ون کومنانا" کی سندہے ۔ جبکہ محاورہ دن منانا ہے نہ کہ دن کومنانا اور نور اللغات میں اس سند کے ساتھ موجود ہے ۔ نور اللغات کے مطابق اس کے معنی ہیں دن کی تمنا کرنا۔ سکویا محاورے کےاصل الفاظ میں بھی اور مفہوم میں بھی سچھ کمی رہ گئے ہے۔بظاہر ذرا سافرق ہے کیکن لغت نویسی کے اصولوں میں اس طرح کے فرق کو برہ ی اہمیت حاصل ہوتی ہے۔ اورویسے بھی محاور سے کے الفاظ میں تبدیلی المع جائز نہیں سمجھی جاتی۔

العض اندرا جات کے معنی مشکوک بلکہ غلط ہیں ۔ مثال کے طور پر '' دور کی سوجھنا'' کے معنی کیسے ہیں: تہہ کو پہو نچنا [پنچنا] (ص۱۳۲) کین فرہنگ آصفیہ ۱اور نور اللغات کمیں دور کی سوجھا کے جومعتی درج بی ان کاخلا صدیہ ہے کہاس کے معنی بین اگراخیال آنا ما ریک اور بات خیال میں آنا نیز دوراندیش ہونا ۔اردولفت بورڈ کے تاریخی اصولوں ر مرتبہ لفت میں بھی یہی معنی دیے گئے ہیں ^ معادب قرا راللغات نے سند میں امیر مینائی کا جوشعر دیا ہے اس سے بھی' تہہ کو پہنچنا'' کے معنی نہیں نکتے، بلکہ آصفیہ، نورا وربور ڈکے لغت میں دیے گئے معنی کی تصدیق ہوتی ہے ملاحظہ ہو:

> یہ آتا ہے جی میں کہ کوڑ کو چلیے خرابات میں دور کی سوجھتی ہے

اسی طرح قرارنے ''با زار کی مٹھائی'' کے معنی لکھے ہیں'' آسان'(ص ۴۱) جبکہ اس کے معنی فرہنگ آصفیہ کے مطابق یہ ہیں: وہ چیز جوہرا کے شخص اپنے استعال میں لاسکے، (مجازاً) کسی 9 ۔ صاحب نوراللغات نے آصفیہ کے الفاظ کو دہرا دیا ہے \*الغت بورڈ نے بازار کی مضائی کے معنی یوں دیے ہیں: "(لفظا)

| ft                                             | تعداداشعار  |
|------------------------------------------------|-------------|
| ه څ                                            | 49r         |
| امير                                           | 70'9        |
| شوق                                            | r*r         |
| قرا ر <sub>ا</sub> یعنی خودمولف <sub>]</sub>   | rr•         |
| جليل                                           | r*•A        |
| عاشق                                           | 195         |
| شاو                                            | 140         |
| قلق<br>الله الله الله الله الله الله الله الله | IDA         |
| جلال                                           | 102         |
| ول                                             | <b>11</b> • |
| <i>j</i> .                                     | <u> ۷۸</u>  |
| <b>مالی</b>                                    | ra          |
| صفدر                                           | ٣٢          |
| ¢.                                             | mm          |

اس فہرست میں جہال بعض بڑے اوراہم نا موں مثلاً غالب کی عدم موجود گی تھی ہے وہاں رہی ہی غورطلب ہے کہ بعض شعرا کی مثالیں بہت نیا دہ اور بعض کی بہت کم ہیں۔اس کی وجوہات پر بحث فی الحال ہمارے موضوع سے بہت دورہے لیکن ہم بیضر ورکہیں گے کہ مؤلف نے خودا پنے اشعار بطور سنداچھی خاصی تعداد میں پیش کر دیے ہیں۔

بہر حال ، اس لغت میں شامل بعض اسنا داہم ہیں اور پھے تو ایسی ہیں کرنسبتاً کم معروف شعرا کے کلام سے لی گئی ہیں اوران میں سے پھے کا کلام اب آسانی سے دستیاب بھی نہیں ۔ بظاہر ایسا لگتاہے کہ اس کے بعد تالیف ہونے والے لغات (مثلاً نبور السلغات) کے مولفین کو بالحضوص اسنا دے ذیل میں اس سے پھے نہ پھے بورڈنے بھی میمعنی دیے ہیں اور دونثری اسنا دبھی دی ہیں۔ ۲۹

پجراپ افت کوخنف حصول میں مختف عنوانات کے تقسیم کرنے کا کوئی جواز قراد السلغات کے مؤلف نہیں پیش کرستے ہیں اور دبی ''تمامی محاورات'' کی کوئی وضاحت اُنھوں نے کی ہے موجودہ صورت میں لفت میں کئی خاص اندراج کو تلاش کرنے میں دفت ہوتی ہے کیونکہ باری باری تمام حصود کھنے پڑتے ہیں۔
میں لفت میں کسی خاص اندراج کو تلاش کرنے میں دفت ہوتی ہے کیونکہ باری باری تمام حصود کھنے پڑتے ہیں۔
ان معروضات کی روشنی میں مجبوراً ہمیں سے رائے قائم کرنی پڑتی ہے کہ قسر الد السلغات کوئی بہت معیاری لفت نہیں ہے ۔ محاورات کے پچھ لفات اس سے پہلے موجود ہے ۔ مؤلف کو جا ہیے تھا کہ ان میں پچھ اضافہ کرتے بان کے اس کام سے اردومحاورات یا الفاظ کے خمن میں یا لفت نوایس کے باب میں بہت کم اضافہ ہوا ۔

### اردولغات اورشعري متون ساستناد

البتائي ميدان ابياب جس كاوجه قراد اللغان كى كجهاجميت سائة تى باوروه ب الفاظ كمعنول كما ته شعرى متون ساستناد

شعری متون سے لفت میں اسناد پیش کرنے کے خمن میں راقم الحروف ضروری ہجھتا ہے کہ اردوافت نولیں کے موضوع پر کیے گئے ایک غیر مطبوعہ لیکن بہت وقیع اوراہم کام کا ذکر کرے۔ بیا یک مقالہ ہے جوا یک ایرانی طالبہ لیلی عبدی فجستہ نے پر وفیسرڈا کڑ تھسین فراقی صاحب کی نگرانی میں اردو لغست نویسسی میں ادہبی ذوق کے شواہد کے فوان سے تحریر کیا تھا گا۔ مقالے میں اُنھوں نے اس امر کا بطور خاص جائز والیا ہے کہ اردو کے کن کن لفات میں کون کون سے شعرا کے اشعار درج کیے گئے ہیں اور کن شعرا کے اشعار زیادہ تعداد میں بطور سند آئے ہیں۔

اس من میں فجسته صاحبے قراد اللغات کا بھی جائز ہلیا اوراس میں دی گئی شعری اسناد کا تجزیہ بھی کیا ۔ انھوں نے قراد اللغات میں مختلف شعراکی پیش کی گئی شعری اسنا دکویا قاعدہ شارکر کے ان کی جو تفصیلات دی جیں وہ یہاں درج کی جارہی ہیں:

اورائی ڈیڈھاین کی الگ مجدینانی جاہیے، نیزید کہ 'کہالوپھول کی جاپتھٹری ہے'۔

اس طرح ہماس نتیج پر پہنچ جیں کہ قراد السلغات، اسیر اللغات کا تکملیو نہیں ہواوریہ مقدا ماورمعیاردونوں کی ظرے اسیر اللغات کوئیس پہنچالین اس کی بعض اسنا دا ہماوردلچسپ جیں اور بیافت مقدا ماورمعیاردونوں کی ظریب جی اور بیافت اردولفت نولی کے طویل سفر میں کوئی اہم سنگ میل نہ ہی ہمر حال ایک سنگ میل ضرور ہے جس کے مطالع سے کھونہ کی حافظ کیا جا سکتا ہے۔

#### حراشي و حراله جات

- ايسوق ايم پروفيسر، شعبر اردو، جامع کراچی -
- ا ابولمان شاجبال بورى، كتلبيات لغات اردو (اسلام آبان مقدرة مي زبان،١٩٨٦ء)، ص١٣٣١-١٣٣٠
- ۲- خودامیر منائی نے اس کا ذکر کیا ہے۔ تفعیلات کے لیے ملاحظہ ہونٹش امیر احمامیر منائی، امیسر السلف ان ، جلدا (الا ہور : سنک میل، ۱۹۸۹ء) ہیں۔
- ا۔ کا تب فی دسپ وستور قدیم بھیک "کا اطالی جملک" کیا ہے۔ ہم نے اسے جدید اطلاعی کردیا ہے۔ فیسرار السلف ان عمل کی مقامات پر طرز کر کہت اورا طاقہ کی ہے نوان بالاعلان اور نوان غصے عمل کوئی فرق نہیں روار کھا گیا کیو کہ نوان کا نقطہ لگایا میں اسلامی نیز متن کے دیگر جوجے اس مقالے میں نوان کا نقطہ لگایا ہے سے جی ان کے اطابی ہی ہم نے قد وسی متن کے اصواول کے محت جدید کردیا ہے تاکہ دور جدید کے قار کمن کو ہوات ہو۔ البند آسل عبارت عمل کی لفظ یا حرف کے اضافے کی صورت عمل اضافہ شدہ عبارت کو چوکور خطو واو حدائی ( بعتی 1 سے ) عمل دیا حمیات
  - م. کاتب نے لفظ "فیلی "کو پہلے" ہو ہیں" کھا ہے لیکن سندیس املالہ ل کر "فیکسیں" کردیا ہے۔ یعنی دوسری بار" فیلیں" لکھتے ہوئے واو کے بعد نوان غند نکال دیا اور آخر کے نوان شنے کونون کر دیا ہے۔
  - ملاحظه بونتش امير احمد امير مينائي ، امير اللغات ، مرتبه رؤف پار کيم، جلد ۱۳ (لا بور: بنجاب يوني ورشي اورينطي کارلح ، ۱۰۱۰ ء) -
    - ٢- ملاحظه مواسيداحد وبلوى فرسنت أصفيه جلرا (لا مورامطبوع مركزي اردو بورد 1944)-
    - لاحظه بو: نورانحن نير، نوراللغان، جلد٣ (اسلام آبان مطوعة ششل بك فاكتريش، ١٩٨٩ء).
- ملاحظه مون و اکثر قرمان فتح بوری (مدیر الل )، اردو لغت (قاریخی اصول پر)، جلده (کراچی: اروافت بورو،۸۹۸ م).
  - ٩- فرمنگ أصفيه، جلدا-
    - اوراللغات، جلدا۔
  - ١- قُاكَمُ الوالليث صدائقي، اردو لغت (قاريخي اصول بر)، جلزا (كراجي: اردوافت بوردُ، ١٩٤٩ ء)-

مدد ضرور ملی ہوگی لیکن تحقیق اور عمیق مطالع کے بغیراس امرکو یقین نہیں کہاجا سکتا۔ بیضرور ہے کہاردولفت نولیمی عمیں استفاد ہے (بلکہ نقل درنقل) کی روایت بھی کسی دلچسپ تحقیقی مطالعے کا موضوع ہوسکتی ہے (بشرطے کہ جمارے محترم اساتذہ اورطلبہ و طالبات کو تبسر ہے درجے کے زندہ اہل قلم پر'' حیات وخد مات' اور' احوال و آٹا ر''جیسے غیرا ہم اور تھے بے موضوعات سے بچھ فراغت نصیب ہو)۔

ان امنا د کی اہمیت اپنی جگہ ہے گئین قبر ادالیات کی اہمیت زیادہ تاریخی ہے۔ سے اردوافت نولیسی کی تاریخ میں کوئی اہم سنگ میل قرار نہیں دیا جا سکتا اوراس کی جانب توجہ بھی اس لیے مبذول ہوتی ہے کہ مؤلف کے بقول میں المغان کی تکیل ہے۔

### امير اللغات كالحمل؟

مؤلف کا بیر کہنا کہانھوں نے اس لفت کی صورت میں امیر کے کام کو تکیل تک پہنچایا ہے گئی وجوہ ک بنایر درست نہیں ۔

جہاں تک امیر مینائی کے قشِ قدم پر چلنے کا سوال ہے قو امیر کا تتبع اگر مؤلف سیح معنی میں کرتے تو سند میں اپنا کوئی شعر ندویتے جیسا کہ امیہ السلف ان میں امیر نے کیا ہے۔ کوامیر کی قادرالکلامی سے بیاتو قع بے جانہیں کہوہ جس لفظ کی سند چاہتے اس وقت ایک شعر کہہ کراسے با ندھ لیتے لیکن امیر نے بوجوہ ایسانہیں کیا۔

پھرامیر نے لغت نولین کا کام جتنے ہڑئے پیانے پر شروع کیا تھااور جس طرح اس کے لیے با قاعدہ وفتر اور عملہ فراہم کیا تھا، اس کا فشرعشیر بھی قرار کے ہاں نظر نہیں آتا ۔امیر کے لغت کی شخا مت کا اندا زہ یوں لگایا جا سکتا ہے کہ الف محمد ودہ اورا لف مقصورہ کے الفاظ امید اللغات کی دوجلدوں میں ہائے اور تیسری جلد صرف ''ب' سے شروع ہونے والے الفاظ پر منی ہے۔ <sup>19</sup> ضخا مت اورا ندرا جات کی تعدا د کے لحاظ سے گھل ۲۳۱ مفحات پر مشمل لغت کو امید اللغات کا تکملے قرار دینا مجیب تی بات معلوم ہوتی ہے۔ امید اللغات اگر کمل موتات پر مشمل لغت کو امید اللغات کا تھے جلدوں تک کامنصوبہ توامیر کے ذہن میں تھا۔ ۲۳

تعداداورمقدارے قطع نظر اگراصول افت نولی کے لحاظے دیکھا جائے تب بھی قرار اللغات، امیر اللغات کے معیارے بہت بیچھے ہے جبیرا کہ طور پالامیں مذکور جوالیکن ایک اچھی بات اس دموے

١١٠ فرمنا أصفيه، جلاا

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

امير اللغان،جلاس

10 نور اللغان، جلال

۱۷ . ۋاكتۇفر مان فتح يورى (مدراعلى )، ار دو لغمت (قاريىخى اصول بدى، جلد ٨ (كراچى: اردولغت بورق، ١٩٨٧ء) .

21۔ لیلی عبری جُمتہ اردو لغست نویسسی میں ادبی ذوق کے شواہد (فیر مطبوعہ مقالد راسے ایم اے، بنجاب یو آن ورش اور فیل کالج، لا ہور، ۲۰۰۷ء۔ ۲۰۰۸ء)۔

۱۸ ایناً، ۱۸ م

۔ امیر مِنائی نے لفت نولی کا کام کتے ہوئے پیانے پر شروع کیاتھا اس کی تفصیل کے لیے ملاحظہ ہونجاوید اقبال، '' وقتر امیر اللغات''، مشمولہ تحدقیق فاروم ( ۱۹۹۰ء )؛ نیز جاوید اقبال، ''معتمد کن وقتر امیر اللغات کے کمنوبات'، مشمولہ تحدقیق فاروم ( ۱۹۹۱ء )؛ جاوید اقبال، مکنوبات امیر میدائی کا تحقیقی جائزہ ( فیرمطبوعہ مقالہ برا کے ڈئی، سندھ کو ئی ورش، جام شورو، ۱۹۰۷ء )، میں ۱۳۳، ۱۳۹۔ ۱۹۳، ۱۳۳۔

انعیلات کے لیے ملاحظہ ہونا ویدا قبل، مکتوبات امیر مینائی کا تحقیقی جائز ، ابتدائی ابداب۔

#### مآخذ

اقبال، سيدجاويد -" وُتِر امير المغات "كة يتحقيق جام ثورو يثماره" (١٩٩٠ ء) -

اقبال، سيرجاويد - معتدين ولتر امير اللغات كي ممتوبات "منحقيق جام شورو شاره ٥ (١٩٩١ء) -

اقبال، سيدجاويد - سكتوب اب اميسر مين ائى كا تحقيقى جائزه - غير مطبوصة مقالدى الم في انج دَى، سنده او في ورك م جام شورود ٢٠٠٢ ء -

امير مينائي منشي امير احمد امير اللغات وجلداول ودوم الا مور: سنك ميل، ١٩٨٩ مد

امير مِناتَى بثني امير احمد اميد اللغات وجلدسوم مرتب رؤف بإركيم الامور: بنجاب يوتي ورشي ورشيل كالح ١٠٠٠ ء -

جُمت، کیل عہدی۔ار دو لیغت نویسسی میں ادبی ذوق کیے شواہد۔ قیرمطبوعہ مقالدیر اےا بم اے بنجاب یو فی ورش اور فیٹل کالج، لا بعد ، کو 19 م ۔ 1994ء میں

وبلوى، سيداحد - فوبدن أصفيد جلداول تاجيارم - لا بورا مطبوعة مركزى اروو بورة، ١٩٤٤ء -

شابجهال بورى، ابسلمان -كتلبيل لغات اردو-اسلام آبان مقتررة مى زبان، ١٩٨٧ء-

شابجهال بيري سيدتعدن سين مقرا رالملغات يعني اردو محاورات كفتؤ كلعي ابراييم ١٩١٩٠٠ -

صديقي، ذاكمُ الوالليث-اردو لغنت (قارية في اصول بر)-جلمًا -كراجي: اروافت بوردُ، 9 ١٩٤٠ -

فتح يورى بقرمان (مديراتل ) ماردو لغمت (داريخي اصول بر) مجلد مكراجي: اروافت بورة ، ١٩٨٤ء م

فتح يورى فرمان (مدر ألى ) ماردو لغدت (قاريخي اصول بر) مجلده، كراي : اروافت بورد ، ١٩٨٨ ٥٠٠

نير، نوراكس - نور اللغان - جلداول ناجبارم -اسلام آباد؛ مطبوعة بيشل بك فا وَمُرْيِش ، ١٩٨٩ - -

#### جاويد احمد خورشيد \*

## اردو میں شکنتلا کی تقلیب: نمائندہ متون کا تحقیقی مطالعه

کہانی اور کالی داس کی کہانی میں ایک فرق ریبھی ہے کہ اصل کہانی میں سکھنا ہے کی ولا دت
کے بعد راجا کے دربار میں پہنچی ہے اور بیچے کو ساتھ لے کرجاتی ہے کیے کالی داس کے یہاں
بیچے کی ولا دت بعد میں ہیم کوٹ کے پہاڑ پر تھیب رش کے آشرم میں ہوتی ہے کالی داس
نے ڈرامے کے تقاضوں کو پورا کرتے ہوئے مناظر کی پیش کش میں اور بھی اضافے کیے ہیں
جن کی اصل منظوم کہانی میں گنجائش بہتی ہیں۔ ا

اٹھارویں صدی کے آخریں جب ہروایم جولس (۲۳ کا ۱۹ میں ۱۹ کا ۱۹ کا ۱۹ گریزی میں شدکنتلا

کار جمہ کیاتو یورپ میں اسے مقبولیت حاصل ہوئی جس کے بعد وہاں کی اور ہندوستان کی تمام اولی نبا نوں میں

اس کے رہے ہوئے ۔ ۱۳ اگریزی ، فرانسیسی ، جرمنی وغیرہ کے علاوہ فاری اور عربی نبان میں بھی اس ڈرامے

کانٹری یا شعری رہے ہو چکا ہے ۔ ۱۲ اردو میں بھی کا فی داس کی اس تخلیق کومخلف قالیوں میں ڈھالا گیا ہے: مرزا

کاظم علی جوان نے کہانی کے قالب میں ۱۵ ، حافظ محمد عبداللہ نے غزائیدا کک کی صنف میں ۱۲ سیوٹھ آفی اورا قبال

ور اسحر ہمت گامی (م ۔ ۱۹۳۲ء) نے ۱۹۱۰ء میں مثنوی کے قالب میں موسوم بدر شدک سخیلز ادا اور مدشوی

سحر ۱۸ بالتر تیب پیش کیا ہے ۔ اس ڈرامے کونا ول کے قالب میں بھی پیش کیا گیا ہے ۔ ۱۹ رابند رنا تھا نگور

ال ۱۸ اء ۔ ۱۹۲۱ء ) نے شکنتلا کے قصے کو بچوں کے لیے بنگالی زبان میں تحریر کیا۔ ۲۰ بر یم چند کا بیان شدک نتالا

کھنے الا تخیل یا فکری قوت کی کی ہے سبب سے قدیم کہانیوں کا سہار انہیں لیتا بلکہ یخ قصوں میں وہ رس اور دل فریجی نہیں جو پرانے قصوں میں بائی جاتی ہے ۔ان پرانے قصوں کوایک نئے قالب میں ہونا جا ہے۔شکننالا پراگر کوئی ناول لکھاجائے تو وہ کتنا دل آویز اور دلچسپ ہوگا۔ یہ بتانے کی ضرورت نہیں۔ ۲۱

چوں کہ زیرنظر مطالعے کا تعلق انیسویں صدی کی تقلیبات سے ہاس کیے صرف ان تقلیبات کو فوظ فاطر رکھا جائے گاجن کا تعلق انیسویں صدی ہے ۔ شد کہ متالا کو اردوسے روشناس کرانے کا سہرا مرزا کا ظم علی جوان کے سرے ۔ انھوں نے ڈاکٹر جان گل کرسٹ کی فرمائش پر ۱۰۸۱ء میں کہانی کے قالب کو اردو کا جامہ پہنایا۔ ۲۲ جوان کی کسی ہوئی شکنتلا کا کا فی داس کی شکنتلاسے مقابلہ کرنا عبث ہے۔ جوان کی شکنتلا اصل نا تک کے مقابلے میں محض ایک بعید برتو ہے البتہ قصہ سیجھنے اور اس کے مضابین پر اطلاع پانے کے لیے اصل نا تک کے مقابلے میں محض ایک بعید برتو ہے البتہ قصہ سیجھنے اور اس کے مضابین پر اطلاع پانے کے لیے

موضوع بنایا ۔ الکہ بنی کے واقعات، پلاٹ کی تر تیب، مناظر کی پیش کش اور صورت حال کے اندا زبیان بیں فرق روندا ہوا ہے ۔ پیش کردہ افراد کی سیرتوں بیل بھی تبدیلی بیدا ہوگئے ہے ۔ مثال کے طور پر راجا کا کر دارا ہیا ہے جس بیل اسے ند ہب بیند دکھایا گیا ہے، وہ سادھو وُل کا احر ام کرتا ہے، اسے ان کی بات کا پاس ہے، آشرم اس جس بیل اسے ند ہب بیند دکھایا گیا ہے، وہ سادھو وُل کا احر ام کرتا ہے، اسے ان کی بات کا پاس ہے، آشرم اس کے لیے پاکیزہ اور مقدس جگہ ہے جے ایک نظر دیکھنے ہی سے انسان کے پاپ دھلتے ہیں ۔ راجا کی سیرت کا بیلومرزا کا ظم علی جوان (م - ۱۸۱۱ء) کی کہانی کے راجا بیل نہیں ہے ۔ چناں چاس کی سیرت اوٹوری اور یک رفی ہوکررہ گئی ہے ۔ الساف مند تھا ۔ بیلی وہ غضر ہے جو تھلیب کا راور تھیں میں کرنے کا خوا ہش مند تھا ۔ بیلی وہ غضر ہے جو تھلیب کا راور تھیں کا ریس حد فاصل ماخذ متن کی تبدیلی کے ساتھ ماخذ متن سے مکنہ حد تک قریب کا ماخذ متن کی تعبیر نو (re-interpret ) بی تبیل کرتا بلکہ شخلیق نو (re-create ) بھی کرتا ہے عصری رائے ہے ۔

مها کوی کائی دات نے اس سیدھی سادی کہائی میں قدرے تبدیلی کر کے اپنے ڈورا مے

شد کنندالا کاموضوع بنایا ہے۔ مہابھارت کی کہائی میں راجا دھیت ایک بیش پہند راجا
معلوم ہوتا ہے جوا یک بجوئی بھائی لڑک کو اپنے دام ہوں میں پیشا کراس سے شا دی کر لیتا ہے
اور پھرا ہے بچیا نے اوراپنے پاس رکھے ہے الکارکر دیتا ہے ۔ کائی داس نے اس کہائی میں
بزاد کی تبدیلی بی ہے کہ کرراج کی بجول کوایک بھڑے دل سادھود رواسا کی بد دھار محمول کیا
ہے۔ [قعد یہ ہے کہ] ایک دفعہ درواسا آشرم میں سکنٹلا کے پاس آتا ہے ۔ سکنٹلا اپنے
مجبوب کے دھیان میں اس قدر کھن ہوتی ہے کرا ہے کسی کے آنے اور صدا دینے کی فہر تک
فیرس بوتی سرادھو بھڑ کر وہاں ہے چل دیتا ہے اور یہ بددھا دیتا ہے کہ جس کے خیال میں آت
ایس ڈو بی ہے کہ کسی کی سدھ نہیں ، وہ بھی نتھے ایسا بھول جائے کہ یا دولا نے پر بھی نہ
بیچا نے ۔ سکنٹلا کی سمی پر یم و دا جب یہ نتی ہے قرسا دھوکے جیتھے بھاگتی ہے اس رامنی کیا
بیچا نے ۔ سکنٹلا کی سمی پر یم و دا جب یہ نتی ہے قرسا دھوکے جیتھے بھاگتی ہے اسے رامنی کیا
بددھا کا انٹر جا تا رہے گا۔ کائی دائی نے اس واقعے اور انگوٹی کے گم ہونے کے قسے کوشال کرکے کہائی میں جان ڈال دی ہے اور راجا کے کردار کو یکس تیم بردے کیا گوٹی میں جو ایک ان اس نے اس واقعے اور انگوٹی کے گم ہونے کے قسے کوشال کرکے کہائی میں جان ڈال دی ہے اور راجا کے کردار کو یکس تیم بردے کے میں بیم این ڈال دی ہے اور راجا کے کردار کو یکس تیم بردے کیا گار میں جو بایکان دی ہے۔ وہ برابھارے کردار کو یکس تیم بردے کے میں بیمان ڈال دی ہے اور راجا کے کردار کو یکس تیم برابھارے کے میا بھارت کی

### ایکتمہید کا کام خو**ب** دے سکتی ہے۔ <sup>۲۳۳</sup>

انیسویں صدی کے وسط تک اردو میں منظوم افسانوی ڈرامے بالعموم مثنوی کے قالب میں لکھے گئے منظوم ڈرامول میں بر نظیر بدرمنیر ،جہاں تحیر شاہ تحویر ، چھل بٹاو موہنا رانی ، شكنتلا ، پدماوت اورليلي مجنون آرام كمشهورة رام ين اسلام الى طرح عافظ محم عبدالله في شکنتلا کے متن کواپنی قائم کردہ '' دی ایڈین امپیریل تھیئریکل کمپنی آف ایڈیا'' (۱۸۸۱ء ۱۸۸۱ء) ۲۵ کے لیے غنا سیما تک کی صورت میں ڈھالا۔ ۲۷ ھا فظ عبداللہ کے اس ڈرامے کا آغاز یعنی پہلاسین اِندر کے دربار سے ہوتا ہے اس میں راجا إندرائي خوف كا اظہاركرتا ہے كہ بسوامتر كو جبسے جانا ہے حال دل ميں كھنكا ہے مرا دید کہ ہر دم خارملال ۔اسی منظوم اظہار میں اِندرنے اپنے دل میں پیدا ہونے والے خدشے کے سدیا ب کا بھی بیان کیا ہے کہ یہ کھٹکا اور سوگ اس صورت مٹ سکتا ہے کہ کوئی بری اس کا جوگ تو ڑ دے۔ ۲۷ جب کہ سنسكرت درام كے قديم رواج كے مطابق اصل دراما ماندى يعنى حدسے شروع موتا ہے \_ پھر سور دھار (ہدایت کار) کی تمہید کے بعد پہلاا تک(ا مکٹ) شروع ہوتا ہے ۔اس میں راجا کوشکار کے دوران میں ہرن کا پیچھا کرتے ہوئے دکھایا گیا ہے۔ یہاں راجا اور رتھ بان کا مکالمہ پیش ہوتا ہے۔ پھر راجا آشرم میں پینچتا ہے اور شکنتلا اوراس کی سکھیوں سے ملتا ہے ۔اور راجا شکنتلا کے عشق میں گرفتا رجوجاتا ہے۔ <sup>۱۸</sup> حافظ عبداللہ کی اس منظوم تعلیب پر نہصرف تعلیب کار کا ناصحا نہاندا زِفکر غالب ہے بلکہ متعدد جگہوں پرتعلیب کارنے ڈرامے میں موجود منسکرت روایت کے ساتھ ساتھ وہ لفظیات اور طرز فکر پیش کیا ہے جس سے ماخذ متن اپنی منسکرت روایت سے دورا وراسلامی روایت سے قریب ہوتا محسوں ہوتا ہے اس ڈرامے کی انیسویں صدی کی ایک قدیم طباعت کے آخر میں شائع کردہ ایک اشتہار میں بھی'' دی اعثرین امپیریل تضیر یکل سمپنی آف اعثریا''نے اپنی یا لیسی کامین اظهاران الفاظ مين كياب:

بشر کرتے ہیں جو کچھ نیک و بد کام دکھا دیتے ہیں ہم ہر اک کا انجام اس کمپنی کے تقرر رکایہ منشارہا ہے کہ اہل ہند کوافعالی قبیحہ کے بدنیا نج اورا عمالی حسنہ کی نیک شمر کی بذریعے فین مائک فیمینا دکھلائی جائیں۔اس کمپنی نے اکثرا یسے ہی تماشے جو محدہ تیجہ بخش

بنداد جدد چہار م ۲۰۱۳ء مشہورومعروف حکاتوں سے لیے ہیں اوران کے مضاین عربی، ہندی، انگریزی عروض کی مختلف بحروں میں بدنیانِ ضبح اردونظم کیے ہیں۔ یہ کمپنی ہرشب میں ایک جدید شاہانہ تماشا

کونا گوں پر دوں ، زرق برق پوشا کوں اور بھیب وغریب شعبدوں سے عمدہ سما زوسامان کے ساتھ دوکش راگ میں برکمال خوبی وخوش اسلوبی دکھاتی ہے ۔ تماشوں کے بعد بروی دل گلی کی ایک نقل بھی دکھائی جاتی ہے ۔ اور اثنا ہے تماشا میں فرصت کے موقع پر بیا نو، میوزیکل بکس،

ہوس ، ہارمونیم وغیرہ کی اقسام ہے کوئی با جا سناتی ہے۔ ہرا یک تماشے کے دن اشتہا رات شرا لُط جلسه مع خلاصه ضمون تماشاتقسیم کیے جاتے ہیں جن کے پیش نظر ہونے سے مطالب

تماشا ہر مخص کی سمجھ میں بخو بی آجاتے ہیں۔ یہ کمپنی عموماً محکث برتماشا دکھلاتی ہے تگر طلب

فر مانے سے امرا سے ما مدار کے دیردولت پر بھی جاتی ہے۔ انگر پر عمل داری ریلو سے سفر میں با استثنامیلوں کے اخراجات طبلی سمپنی بابت تیاری اسٹیجا پنج سورو پیاور رہابت کرا یہ سواری وہار

بر دار**ي ف**ي ميل بإغ رو بيهاورتاريخ رواع ي سيواليهي تك بالشننا تعطيل يكشنبه جن راتوں ميں

تماشانہ ہو سکے فی شب پچاس رو پیمقررہ اور معمولی اجرت تماشا چارتماشوں کے لیے

ایک ہزار رو پیر۔انھیں تماشوں کے لیے ڈیڑھ ہزار رو پیر بعد فی تماشا سورو پیر کے اور

انعام واکرام رکیس کی ہمت وقد ردانی پر منحصرہے۔۲۹

ندکورہ منظوم ما تک میں متعد دمقامات پر ایسی تراکیب بشیبهات اورالفا ظاستعال کے ہیں جس سے
قاری شکنتہ لاکی اصل منظرت روایت سے دورہ و تانظر آتا ہے۔ جن وبشر ، حورو فالان ، یا بیضدا ، آتھوں کا نور ،
خدا حافظ ، میہ کنعانی ، فصل باری ، مالک و هیہ ہر دو جہان ، خالق نے حسن و خوبی کی تمام صفات اس کی ذات
میں ۔۔ ، ماشاء اللہ ، اس جیسی متعد دلفظ یا ہے اس تقلیب کا حصہ ہیں ۔ جس سے انداز ہ لگایا جا سکتا ہے کہ قلیب
کار کے ناظرین وہ لوگ ہیں جوفا ری اور عربی الفاظ سے بھی وا قنیت رکھتے ہوں گے۔ کالی واس کی شکنتہ لاکو
منظوم ڈراموں میں پیش کرنے کی اہم وجو ہات میں سے ایک شکنتہ لاکو
منظوم ڈراموں میں پیش کرنے کی اہم وجو ہات میں سے ایک شکنتہ لا میں کہانی کا دلیسپ انداز میں آگ

شکنتلا کے ڈرامے کو مختلف اصناف میں پیش کرنے کا ہم محرک یہی رہاہے کہ مسکرت ڈراموں میں جذبات نگاری کی مسل تصویرین نظر آتی ہیں۔ "اس ڈرامے میں شاید ہی کوئی ایسا مقام ہو، جہاں ڈرا ما کہیں

یں منظر میں چلا گیا ہوا ورخصوصیا ہے شاعری نمایاں ہوگئی ہوں ۔ساغر نظامی نے، جنھوں نے اختر حسین رائے پوری کے بعداس ڈرامے وفقم کے قالب میں سمویا ، کہاہے کہ شمرت ڈرامے کے سلیلے میں انھوں نے جن جار بنیادی اتوں کی طرف توجہ دلائی ہے، وہ یہ ہیں: (۱) زندگی کے سی پہلو کے سی تخیلی نقش کو پیش کرنے ہے بجا ہے جذبات کی مصوری (۲) شخصی کرداروں کے بجائے ممثیلی کرداروں کی موجودگی (۳) پلاٹ اہرام [pyramid] کی صورت آھے ہو ھتا ہے ۔اور ( س) المیہ اور طربیہ کا امنیا زمصنوعی شلیم کیا جاتا ہے ۔مشکرت جیسی شائستہ زبان کے ادبی حسن اور کالی داس کے مرتعش اور اچھوتے مخیل کواردو زبان میں اس طرح سمو دینا کہ ترجے میں اصل کاحسن جھل اٹھے، بہت جان جو تھم کا کام تھا۔ اللہ ارسیوں کے ان منظوم ڈراموں کے باظرين عام طور برعوام كےطبقات سے تعلق ركھتے تھے اوران كا شاعرا ندذوق بھى اعلى ياتر بيت يا فته نہيں ہوتا تھا اس لياني ايسشاعرانهاسلوب مين پيغام ديا جاتا تھا جو بجھنے مين سہل ہو۔ يہ پہلوبھي حافظ كے منظوم ڈرامے میں دیکھا جاسکتا ہے ۔ تعلیب میں اس پہلو کوا یک انحراف کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے کیونکہ کالی داس نے جس وقت اس ڈرامے کو خلیق کیا تھا اس وقت اس کے ناظرین لینی طور پر عوام کے طبقات نہ ہول گے ۔تفلیب کا بیہ پہلو عام طور پر ماخذمتن کوا یک نئی شکل دے دیتا ہے۔ بہت سے ماخذمتن اپنے تا ریخی تناظر اور ثقافتی ما حول میں تخلیق کیے جاتے ہیں ۔اگران موضوعات کوکسی اجنبی ماحول میں پیش کیا جائے تو تھلیب کا رکے ہایں ماخذمتن سے انحراف کے سوا کوئی اور جیا رہ نہیں ہوتا ہے۔ وکٹر ہیو کو (۱۸۰۲ء۔۱۸۸۵ء) کے مشہور زمانہ ناول لاسية دابيل كوجس انداز مين محرمها جر (١٩١٤ء ـ ١٩٤٧ء) في ريد يود رام مجرم كون ٣٢ مين تقلیب کیا ہے،اس سے تعلیب کار کی ذہانت کی دا دویتی برقی ہے کہ انھوں نے ایک ایسے متن کو جوفرانس کے ا دبی ، تاریخی اور سیاسی ما حول سے آگاہی کے بغیر سمجھانہیں جا سکتا تھا، ایک ایسی دنیا میں کامیابی کے ساتھ ریڈیو ڈرامے میں منقلب کیا جہاں سامعین فرانس کی ا دبی ، تاریخی ، سیاسی اورا نقلاب کی تاریخ سے قد رہے کم آگاہ

حافظ عبداللہ کے منظوم نا تک میں ماصحا نما نداز ڈرامے کی پوری فضایر غالب ہے۔ نہ کورہ ڈراما نگار یا تقلیب کاراپنے ماخذ متن کوا یک خاص انداز میں پیش کرنے کامتنی بھی ہے؛ جس کے بارے میں ان کا کہنا ہے کہان کی ڈراما کمپنی '' دی اعثرین امپیریل تھیٹر یکل کمپنی آف اعثریا'' کا منشا یہ ہے کہ۔۔۔اہل ہند کوافعالی قبیحہ

کے بدنتائج اورا عمال حسندی نیک شری بزرایدفن نا تک نصیتا دکھلائی جائیں ۔۔۔اس کے برعکس کالی واس ک شکنتلاکے بارے میں مختلف شارعین نے اس تخلیق کوسٹگارری ( erotic sentiments ) کا کا کک کہاہے جب كريند توثق دهرديالكار (١٩٠٠ء-؟) كااس ذرام كموضوع كتعلق سے بيكهنا ہے كربية راماالمي [ یاالمیہ ] جذبات ( pathos ) کی تمثیل ہے ۔ "" عام طور پر تقلیب کارشعوری طور پراپنے ماخذ متن کوجد بداور علا قائی رجحانات کے تحت نه صرف تبدیل کرتے ہیں بلکہ اس ماخذ متن کوایک حوالہ ( as a reference point ) کے طور ریر استعمال کرتے ہوئے اس کی تعبیر نوبھی کرتے ہیں، جو عام طور ریا ظرین یا قار کین میں مقبولیت کا درجہ بھی حاصل کرتی ہے۔اردوادب کی الیم سینکٹر ول مثنویاں ہیں جواینے ڈرا مائی اسلوب کی بابت ا بنا اندرتجير نويا تخليق نوكي وسعت ركھتي جي -ان متون كوريديو درامول مين پيش بھي كيا كيا ب اردوادب کے معروف افسانہ نگاروں کی تخلیق کو نہر ف دوسرے قالبوں میں پیش کیا گیا ہے بلکہ ان کہ انبوں میں پچھ کردار ا پنی وسعت کے اعتبار سے ایسے ہیں جو ما ول کے لیے بھی موا دفراہم کر سکتے ہیں ۔اسدمحد خال کی ایک معروف کہانی در بداا ہے اندرما ول کاچولا پہنے کے مکامات رکھتی ہے۔ اسد محمد خال نے ایک کہانی کے بارے میں لکھاہے کہ ۔۔۔ ویوں کو لکھے گئے تین خط ہیں ، سال ۱۸۵۰۷ ورا9 کے ،اوراگست ،تمبر ۴۰۰ وی تین ای میلوی جویری ایک مجوزه کهانی سها مائی کا بریا کاصورت کری کے مراحل بیان کرتی میں اور بدد کھاتی میں کہ سطرح اس کہانی نے آخر کا ما یک مجوزہ ما ول کاچولا پہننا شروع کیا ' ۔ '''

عافظ عبداللہ نے بھی دیگر تقلیب کارول کی طرح اپنی اس منظوم تقلیب میں راجا یعنی دھنیت کے کروا رکومہابھارت کے برتکس پیش کیا ہے۔جس سے راجا کے بارے میں قاری کے ذبین میں ایک رتم ول راجا کے خیالات الجرتے ہیں مہابھارت بڑا صفے سے دھنیت قسور وار معلوم ہوتا ہے۔ مہابھارت میں کصاب کردھنیت ، شکنتلا کو پیچان گیا تھا اور انجان بنا جیٹا رہا۔ ۳۵ جب کہ منظوم با تک کے دھنیت کا کردار مختلف ہے اوروہ شکنتلا کو جیچان گیا تھا اور انجان بنا جیٹا رہا۔ ۳۵ جب کہ منظوم با تک کے دھنیت کا کردار مختلف ہے اوروہ شکنتلا کو جس وقت و واس کے سامنے پیش ہوتی ہے سرے سے پیچانیائی نہیں اور بعد میں اسے کے دھنی اور بعد میں اسے کہ شہارتیں ملتی جی تو تو ہوگئی دیتا ہے۔

"Adaptation Studies at a فحامس لیچ (Thomas Leitch)نے ایٹ ایک مضمون (Thomas Leitch) ہے۔ "Crossroads میں را ہر ٹ اسٹیم (Robert Steam) کی تین جلدول برپینی کام، جن میں سے دوکو ۲۰۰۴ء

طور پر فلم کے لیے تعلیب کیا جاتا ہے ۔ اس طرح اردوا دب کے کلا سیکی دور میں مثنو یوں کوبطور ماخذ متن داستان ، کہانی اور ڈرامے کی صنف میں تعلیب کیا گیا ہے۔

تقلیب کے تعلق سے جہاں ان ذرکورہ سوالات کی اہمیت ہے وہاں لنڈا بچن ( Hutcheon کی اہمیت ہے وہاں لنڈا بچن ( Hutcheon کی کتاب السلوب کا تجزیہ کرنے کا جو استفہامیہ اسلوب واضح کیا ہے وہ اہمیت کا حامل ہے: کیا ( who )؟ ( بیئت )، کون ( who )؟ استفہامیہ اسلوب واضح کیا ہے وہ اہمیت کا حامل ہے: کیا ( who )؟ ( بیئت )، کون ( who)؟ کیول ( who)؟ ( تقلیب کار )، کیے ( how)؟ ( قار کین ، ناظرین یا سامعین )، کہال ( where )؟ ( تناظر ) و سامعین )، کہال ( where ) کب ( who) ( تناظر ) و سامعین )، کہال ( where )

اس استفہامے میں ہر پہلو تقلیب کو مجھنے میں معاون و مدد گار ہے۔ کالی داس نے اپنی تخلیق شكنتلا كودراميانا كك الا كاصنف مين پيش كياب ليكن مرزا كاظم على جوان في نصرف انيسوي صدى ے بالک آغاز میں کالی واس کی اس تخلیق کو واستان کے قالب میں منتقل کیا بلکدان تمام لوازم کو بھی اختیار کیا جو کس تحریر کوداستان بناتے ہیں۔ڈاکٹر عبادت ہریلوی نے شکے نتالا کے جس متن کومرتب کیا ہے اسے بار مختصر حصول میں تقسیم کیا ہے۔ دوسرے جھے کے آغاز میں مرزا کاظم علی جوان اپنی اس کوشش کوخود داستان 🗥 کہتے یں۔ قم کرتے ہیں کہ اب آ مے داستان کا یوں بیان ہے کہ۔۔۔ اس اندا زسے بخو بی اندا زہ ہوتا ہے کہ مرزا كاظم على جوان كسامن بهي شكنة الاناكك كوداستان كاصنف مين مقلب كرنا تقا-اس طرح بيكهاجا سكتاب كاندا بين كيوال كيا كويش نظر ركها جائة بدكهاجا سكتاب كدمر زا كاظم على جوان في اس ما كك كوداستان کے پیرائے میں بیان کیا ہے۔اس لیے رہے کہاجا سکتا ہے کہ کاظم علی جوان نے اپنے ماخذ متن میں جوتبدیلیاں یا اضافے کیے ہیں اس کی اہم وجوہات میں سے ایک وجہ داستان کا پیرا بیا ظہار بھی ہے۔جوان کی کہانی کا راجا ار دو داستانوں کے روایتی ہیر وجیسے خصائل کاما لک نظر آتا ہے۔ جب را جانے شکنتلا کو پہلی بار دیکھاتو وہ ایسامحو دبیا رہوا کہ بے خود ہوکر خاک پر گرااوراپے تن بدن کی کچھ خبر ندر ہی۔ ڈرامے کا راجا جب بھورے کو شکنتلا کے گردمنڈ لاتے ویکھا ہے تو بڑے لطیف جذبات کا اظہار کرتا ہے جب کہ کہانی کا راجا بھورے کو جوس ناک نظرول سے دیکھتا ہے اور رشک ورقابت میں جلاجاتا ہے۔ راجا کی محبت کا عامیا ندا ندازار دو داستانوں کاخاصہ رہاہے۔ اس رعایا بروری ڈرامے کے راجا کی بروی خصوصیت ہے۔ راجا کے یہ خصائل جوان کی کہانی میں نہیں اور ۲۰۰۵ ء میں ایلی سینڈرا رائینگو (Alessandra Raengo) کی معاونت میں تر تنب دیا تھا، کا ذکر کیا ہے۔ اس میں ماہر ف اسٹیم نے مم وبیش ایک عشر بریخی برائن میک فرلین (Brian McFarlane)، ڈی بورا كارث ميل (Deborah Cartmell)، اميلذا ويلي بين (Imelda Whelehan) بيمونيري مور (James Naremore) اورسارا کارڈویل (Sarah Cardwell) کے قلمی تقلیب اوراس کے ادبی ماخذ کے تعلق سے اولین کام کو تفصیل سے پیش کیاہے۔ندکورہ مضمون میں ان نظریہ سازوں نے جوسوالات دراسات تقلیب کے ساتھ ساتھ آفلیب کے ساتھ ساتھ اللہ کے اللہ کے ساتھ ساتھ قلیب کے ان نمونوں پر بھی ان سوالات کا اطلاق ہوتا ہے، جن میں صفحے سے صفحے پر (from page to page) تقليب كي كئي ہے، يعنى جس ميں ماخذا ورتقليب دونوں دب كانموند بيں ان اساسى سوالات كويہاں رقم كياجا تا ے: کیا تقلیب نے اپنے اوبی ماخذ سے انحراف (depart) کیا ہے؟ کیا تقلیب خودا پنے ماخذ متن کی تعبیر نو(re-interpret) کرنے کی کوشش کرتی ہے؟ کیا تعلیب کسی نے تاریخی تناظر کی بابت اپنے ماخذ سے انحراف کی مرتکب ہوئی ہے؟اگر کوئی متن اپنے اصل ادبی ماخذ سے ہٹ گیا ہے تو کیا وہ ماخذ جوتقلیب کی ہابت پس منظر میں چلا گیا ہے اپنے دلچسپ ہونے کی بابت عمیق مطالعے کامستحق ہے؟ کیا کسی تقلیب کے لیے ممکن ہے کہ وہ اپنے ماخذ کی تحلیق نو (re-create ) کر سکتی ہے؟ کیا تقلیب اوراس کا ماخذ اپنے اپنے ثقافتی اورتا ریخی تناظر سے مشر وط ہوتا ہے؟ تعلیب میں ہو بہومشا بہت (fide lity ) کے تعلق سے وہ کون سے سوالات ہیں جو ا دبی متون کےعلاوہ دیگرمتون کی تقلیب کے دوران قابلِ ذکر ہیں؟ وہ تقلیبات کس نوعیت کی ہیں جن کا تعلق خالص ادبی کاموں سے نہیں ہوتا ہے اوروہ کس طرح دراسات تعلیب کے نظریہ سازوں کی تعک نظری کو ظاہر كرتى بين جواية ليه واحدمعيا ما دب يا فكشن كوبنات بين اني متى هكمت عملى كى بابت تعليبات كوه مون کس معیار کے ہیں جواپنے اصل ماخذ کے بجائے معروف ماخذ پرینی ہیں؟ بحثیت ایک فن یا رہ جب تفلیب ا ہے بارے میں پچھ سوالات اٹھاتی ہے تو ان سوالات کی نوعیت کیا ہوسکتی ہے؟ تقلیب میں وہ کون سے مظاہر ہیں جو عام طور پر بین المتونیت کے تعلق سے سوالات اٹھاتے ہیں؟ تقلیب کے وہ کون سے نظریات ہیں جوعالمی تبدیلی کے تعلق سے قومی اور ثقافتی شناخت کے باوجودانی حدیار کرجاتے ہیں؟ تقلیب کے ان نمونوں کوکس طرح تبدیل کیا جاسکتاہے جوتقلیب سازوں کے لیے ہمیشہ سے پسندید ہ رہے ہیں؟ مثال کے طور پریا ول کوعام

کارکون ہاوراس کاامتخاب کیوں کیا گیا ہے ۔ کسی تقلیب کو سمجھنے کے لیے تقلیب کارکی افتاد طبع اور طبعی میلانات کا معلوم ہونا بھی ناگزیر ہے۔مرزا کاظم علی جوان، ولی کے رہنے والے تھے۔نواب علی اہرا ہیم خان خلیل (م عصد ۱۷ عاء) فے محلز او ابواہیم میں، بنی زائن جہاں نے دیوان جہاں میں، اور کریم الدین نے طبقات شعرائر بند میںان کاذکراخصار کے ساتھ کیا ہاوران کے کچھاشعار بھی ان ندکورہ تذکروں میں درج ہیں۔ میں نثر نگار کی نسبت شاعر جب کسی ما**خذ کو م**قلب کرتا ہے تواپنے متن سے نہ صرف دانستہ انحراف کرتا ہے بلکہ اپنے ماخذ کی تخلیق نوکو بھی اپنے لیے دید افتار تصور کرتا ہے محمد حسن عسکری (۱۹۲۱ء۔۱۹۷۸ء) اپنے ایک مضمون میں لکھتے ہیں کہ اپنے رایا وئد کی تقلید کرتے ہوئے میں اچھا تر جمداس کو سمجھتا ہوں جس میں جا ہے ستاب[ ماخذمتن] کیاصل روح پر قرار نه رہے لیکن وہ سچھ نہ سچھ بن ضرور جائے \_سرشار(۱۸۴۷ء -۱۹۰۳ء) نے بھی بالک**ل ایسان**ی کیا ہے۔''<sup>۱۳۳</sup> سرشارجیے اول نگارنے ڈان کے وڈے کے رٹ کا ترجمہ کیا۔ سر والثیر( ۱۷۷۱ء -۱۸۳۴ء ) کے طفیل اردو میں تم از تم دونا ول وجو دمیں آئے ۔ایک تو فیہ انے آزا د اور دومرا حاجبی بغلول -سرشاری تخلیق اوران کرج میں بہت گہرارشتہ کے لیکن موال بیہ کہ خدائی فوج داد ترجے کے لحاظ سے کیسا ہے؟ پہلی ہات تو بیہ کہ سرشا رفے ترجمہ کیا بی نہیں۔ بلکہ اصل کہانی کو دلیمی الباس پہنایا ہے۔اس میں انھیں تھینج تان بھی کرنی پڑی ہاور ٹھونس ٹھانس بھی برجے کی بدولت ہمیں ایساتخلیقی جذبہبیں ملتا جیسا کہسرشارکول گیا تھا۔ <sup>40</sup> اس تعلق سے سوال کون اہم ہے یعنی تعلیب کا رکون ہے؟ وہ کس ا دبی روایت کا حامل ہے؟ اس ا دبی روایت میں تراجم یا ماخذمتن کو دوسری اصناف میں ڈھالنے کے کیا معیارات میں؟ اس تعلق سے دیکھا جائے تو فورٹ ولیم کالج اور دیلی کالج میں جن کاموں کوآج تراجم کہاجا تا ہے وہ اصل میں دراسات تعلیب کے ذیل میں آتے ہیں ۔اوران متون کواز سر نوسمجھنے کی ضرورت ہے۔ کیوں کہان تراجم میں سے بیشترا سے ہیں جس میں ماخذمتن سے انحراف کیا گیا ہے۔ماخذمتن کی شکیلِ نومات علیقِ نوکی گئی ہے۔ تقلیب کا رنے اپنی ا دبی روایات اور تا ریخی تناظر کوہی اہم تصور نہیں کیا بلکہ اپنے قارئین کے نداق کو بھی اہم جانا ہے۔جوان کا شک بتالا میں انداز تحریر سلیس ورنگین وکش ہے۔شاعر بھی متصاورانھوں نے کہیں کہیں شعر بھی کھے ہیں اُنھوں نے اعتراف کیا ہے کہ خصی نثر لکھنے کی پہلے سے مثق نہھی ۔ مگراہل زبان تھے۔ان کی نثر متند محاوروں اور روزمرہ سے مالا مال ہے۔ داستان سرائی میں عرصے سے متعفی عبارتوں کا رواج تھا۔ با وجود سادہ

ہیں۔اس کہانی میں راجا کوشروع سے آخر تک محبت میں دیوانداور شکنتلا کے حسن کا پرواند دکھایا ہے۔اس کہانی میں را جا کے علاوہ شکنتلا کا کردار بھی کسی قد ربدلا ہوا ہے لیکن یہاں سیرت کا فرق راجا کی نبست کم ہے۔ پہم اس کہانی کو پیش کرتے ہوئے ہر مخلیق کار کانداق تقلیب میں کہیں نہ کہیں راہ با گیا ہے۔اس کی وجوہات میں جہال اس کہانی کی اثر انگیزی ہے وہاں اس کہانی کے ساسی شخوں میں بھی فرق پایا جاتا ہے۔عام طور پر شے تتلا کے دونسخوں کا ذکر ملتا ہے ۔ ایک تو شالی ہند کا نخه ہے جے عام طور پر بنگالی نخد کہا جاتا ہے اورجس کا ترجمہ اٹھارویں صدی کے اواخر میں کسن (۸۲اء۔۱۸۲۰ء)نے کیا تھا۔ یہی وہ نسخہ تھا جو کوئے (۱۷۳۹ء -۱۸۳۲ء) کی نظر سے گذرا۔ دوسرانسخد جنوبی ہند کا ہے جواس جانب اشارہ کتا ہے کہاس ڈرامے کا قصدرامائن کے قصے سے قریبی مشابہت رکھتاہے ۔ان دونو ل نسخوں کا تقابلی مطالعہ اس حقیقت کوظاہر کتا ہے کہ شالی ہند کے نسخ میں ڈرامے کا تبسراا یک طویل تر ہاوراس میں دھنیت اور شکنتلا کی دوسری ملاقات کے سلیلے میں دھنیت اور شکنتلا کے وصل کا مقام اور وقت بتا کے ایک طرح سے ڈرامے کی نفیس تر خصوصیت منبط فیل کوکھودیا ہے جنوبی ہند کے نیخ میں بہ جاننے کے بعد کہ را جا کوبھی شکنتلا سے محبت ہے شکنتلا کوسہیلیاں (انسویا)اسے صرف خط لکھنے کامشورہ دیتی ہیں۔راجہ جوجھا ڑیوں کی اوٹ میں سےان کی ہا تیں س ر ہاہوتا ہے سامنے آجاتا ہے اور سہلیاں وہاں سے چلی جاتی ہیں ۔را جااور شکنتلاک گفتگوشروع ہوتی ہے کہ کوتی ک آواز کی بھنگ ہا کرشکنتلا گھبرائی ہوئی چلی جاتی ہے ۔اور پھران کی ملا قات کا کوئی ذکر نہیں ملتا لیکن بنگالی نسخے میں را جاک گندهروا بیا ه کی تجویز اور شکنتلاکی شرا نظ (اس کے لڑ کے کاوا رہے تخت وتاج اور شکنتلا کاراج را نی ہونا) کی تفصیلات کا ذکر ہے جنوبی ہند کے نسخ میں شکنتلا سر دربا رراجا سے بحث بھی نہیں کرتی بلکہ راجا کے انکا رکے ساتھ ہی اس کی مال منیکااسے وہاں سے لے جاتی ہے۔ اللہ رامائن سے ماخوذ قصول کی نوعیت عام طور پر ندہی ہے \_ بیسویں صدی کے آغاز میں جب فلمیں بنائی جاتی تھیں تو ند مبی موضوعات کو بھی ترجیح دی جاتی تھی اس دور میں قلمیں پر اسر ارموضوعات بر بھی بنائی جاتی تھیں ۔اسی طرح ستی ساور ی، شکنتلا، تا رامنی، عرب کا عاند' کے عنوان سے فلمیں بنائی جاتی تھیں اللہ ان فلموں میں عورت کے کردارکوایک مثالی عورت کے روپ میں پیش کیاجاتا تھا۔

لنڈا بچن کے قائم کردہ موالات میں کون اور کیول بھی شامل ہیں۔جس سے مرادیہ ہے کہ تعلیب

زبان لکھنے کے ریا تکلف جوان نے بھی اختیار کیاہے۔ ۲۳

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

ایک اور سوال کیے کے ذیل میں جو پہلو آتا ہے وہ تعلیب کار کے قار ئین ہیں ۔ جن کے لیے تعلیب کارماخذمتن کو پیش کرتا ہے ۔قارئین کی اہمیت سے کوئی بھی انکارنہیں کرسکتا ہے کیوں کہ دراسات تقلیب میں قارئین، سامعین یا نا ظرین کواس لیے اساسی اہمیت حاصل ہے کہ قارئین کے مزاج بانداق میں وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ جوتبدیلیاں صنعت وحرفت کے باعث رونما ہوئی ہیں جس کے باعث قدیم موضوعات یا کلاسکی متون کومقامی لباس میں نہصرف پیش کیا جاتا ہے بلکہ اس کے لیے مقبول ذرائع ( media )بھی استعال کیے جاتے میں۔مرزا کاظم علی جوان کی اس تعلیب کے تعلق سے آج ہے کہاجا سکتا ہے کہ کالی واس کے شب کے متالا ما تک کے بارے میں، کرنیل اسکاٹ کی جانب سے مرزا کاظم علی جوان کو جوہدایت ملی اس کھر کات ادبی ہونے سے زیادہ ساسى تق \_كرنيل اسكاف جا بختے كماتكريز نوواردان بندكوو بال كے كلاسكى ادب سے متعارف كرايا جائے بلكم الیم سلیس زبان کابھی چیویا جائے جس سے اردوا پنے روایتی انداز سے بھی دور ہوجائے ۔کرنیل اسکاٹ، جولکھنؤ کے بردے صاحب تھے، اُنھوں نے حسب الطلب گورز بہادر دام ملکہ کے، ۱۸۰۰ء میں کتنے ہی شاعروں کو سر کارعالی کے ملازموں میں سرفرازفر ما کرا شرف البلاد کلکته کوروانه کیا۔ مرزا کاظم علی جوان ویباچیہ مولف ککھتے ہیں كرافهي ميں احقر بھى يہال وارد جوا۔ اور موافق تكم حضور خدمت ميں مدرس مدرسہ بندى كے جو صاحب والا گلكرست (١٤٥٩ء ـ ١٨٨١ء) صاحب بهادر دام اقبال مين اندوز جوا ـ دوسر عنى دن أعول في نهايت مهر بإنى والطاف سے ارشاد فرمایا كه شه كسة الائك كارتجمها بنى زبان كے موافق كراورللوجى لال كوظم كيا كه بلانا غر کھایا کرے ۔ اردونٹر کی کتابیں نوواردانگریزوں کے نصاب کے لیے لکھوائی گئی تھیں۔اس لیے شك نتلا كايبلاايدُيش رومن حروف مين ١٨٠٩ ء مين شائع كيا كيا تعاليه ٢٨٨ اس دور مين اردوزبان مين سليس نثر کے ادب بارے بہت کم تھے۔ زیا دوہر شاعر اور ادیب نثر بھی مقفی اور شجع لکھا کرتے تھے۔ایسے قار نمین جواردو زبان وبیان رمعمولی شدیدر کتے ہوں ان کو کسی ادب یا رے سے متعارف کرانے کے لیے ایک شاعر کا انتخاب بھی اس پہلو پر دال ہے کہاس وقت نثر لکھنے والے کم تھے۔مرزا کاظم علی جوان خو دلکھتے ہیں کہ 'سوانظم کے نثر ک مشق نتھی ۔۔۔ 'حال آ نک فورث ولیم کالج کے قائم ہونے کے بعد یہاں بھی علم وادب کاماحول پیدا ہو گیا تھا۔ اس وقت کے بہت سے لکھنے والے یہاں جمع تھے میرامن (م-۱۸۰۹ء)، میر شیر علی افسوس

(۱۲۷ کاء۔۱۸۲۹ء)، میر بہادر علی حینی، سید حیدر بخش حیدری (۱۲ کاء۔۱۸۲۳ء)، مظہر علی خال ولا (م ۱۸۲۲ء)، مرزا جال طیش (۱۲۷ء)، مونوی امانت الله، مونوی اکرام علی (۱۲۲ء)، مونوی الدین احمد، بنی نرائن جہال بلو جی لال (۱۲۲ء۔۱۸۲۵ء) اور نہال جند لاہوری کے نام اہم ہیں۔ اس تعلیب میں زبان وبیان کے تعلق سے ایسے متعد دمقامات ہیں جس میں مرزا کاظم علی جوان کے شاعر ہونے کے باعث متن دقیق ہوگیا ہے۔ بہت می شاعرانہ تھیجات برآ کیب، شیم مرزا کاظم علی جوان کے شاعر ہونے کے باعث مشکرت کی اس تخلیق سے لگانہیں کھا تیں، جس کے باعث بین المتونیت کا پہلو درآیا ہے۔ کیول کہ ماخذ متن اور جوان کی اس تعلیب میں دو مختلف تاریخی تناظرات کو دیکھا جا سکتا ہے۔

#### حراشي و حراله جات

- ريسر ڄاسکالن شعبهُ اردو، جامعه کراچي-
- ۔ en.wikipedia.org/wiki/Literary Adaptation او فی تقلیب سے مراوکسی احد متن یعنی تحلیق کو سمجھ میم یا تقرف کے ساتھ کسی ہے او فیسا نے میں ڈھالنا ہے۔اس میں تقلیب کا رکو تقلیق کار کی نسبت ابنا تحیل استعال کرنے کی آزاد کی حاصل ہوتی ہے جس کے باعث احد متن ابنی نئی شکل میں پہلے سے زیاد و متبول ہوجا تا ہے۔
  - en.wikipedia.org/wiki/Appropriation\_(art) ۲ او فی قلیل سے مراد کسی اخد متن یعنی تحلیل کیفیر تبدیل کیے کسی شفیاد فی سانے پیم میں ڈھالنا ہے۔
- واکٹر محداسلم قریش مقدمہ سکندالار کے بانی از کافع علی جوان (لا ہوں مجلس تی اردوہ و کیر ۱۹۳۳ء) ہی ۳۳۔
   سکندالا کے مقدمہ نگارنے مغوان بی ش گفتا کہائی استعمال کیا ہے۔ جواس بات پر وال ہے کہ ڈراے کو کہائی کی صنف ش تحریر کیا میں ہے۔ جواس بات پر وال ہے کہ ڈراے کو کہائی کے اپنے مقدے میں ہے۔ یعنی کاظم علی جوان نے کالی واس کے ڈراے کو کہائی کے قالب میں تعلیب کیا ہے۔ ڈواکٹر محد اسلم قریش نے اپنے مقدے میں کا طرح علی جوان کی اس چیش کش کو داستان ہے قریب ہوئے اپنے ولائل دیے ہیں۔
- ۳- اود عبيما نوشكو، "Adaptation-Hindi"، انسسائيكلوپياڻيا آف انالدين لاريجر ، جلداول (ئي ولمي: سابتيا كيدُي. ۱۹۸۷ء)، س۳۲-
  - ۵ قاكم اخر حسين رائع بورى مترجم ومقدمنگارت كنتلا (ولى: الجمن رقى اردو، بند ١٩٣٣ء) مس٣-
  - ٧- قاكمزعبا دت، يلوى، مرتب، مند كنتالامصنف مرزاكاظم على جوان (كراجي: اردودنيا، ايربل ١٩٧٣)، ص٢٧ ١٤٠

جأويداحمدخورشيد فاسما

- زبان، ۲۰۰۱ء)، ص ۵۵\_
  - واكثر محماسكم قريشي مقدمه سكنتالا مساس

    - اليناءص ٣٣\_٣٣\_
- واكثر اخر صين رائع إورى مترجم ومقدمه كارمت كمنتالا مساء
- بشيعو ايرشادمنوركهنوى ابه كليل شكنتلا (والى: كوهنوريريس ١٩٢٠ء)، ٥٠ -
- واكثرهميان چنديشن اردو مشنوي منسمالي سند ميس جلدووم (وللي: الجمن تي اردو، جدر، ١٩٨٤ء) وسوم
- \_1A
  - \_14
    - \_rr
- سيرص برني " واستان سكتوا نائك: اردومر كي ايك قد مجيا وكار"، مسقسالات بسيرنسي حصدودم (كرايي: الجمن تي اردو يا كسّان، ۱۹۹۱ هـ)، ص ۲۹۹ ـ

  - سيدا شيار على التي مربب، عبدالله كر فرامر، ص ٢١١-\_1/4
  - حا فظاعبدالله، شكدتلا ذاذك (أكره مطبع الى ، الله بن الميريل تعيير الكرسيني، بن )، إس لفظ -
    - يندت وفي دهرود بالكان مكالى واس كى تكلتلان مسهاى اردو (ايريل ١٩٣٩ء): ١٨٦٠
- اسلوب احمد انصاري " فككتلا"، نقوش (لا بور: ادار فروغ اردو، كي ١١ ١٩ء): ص ٢٠ -

من و ها النكاجين كيال اس رتي يحكور مع من بياند ازه بونا بركه ما غرفظا ي في ايني قاورالكا ي ساس تشمن مركى تمام منزلول كوانتها فى كام يا بى كرماته ط كيا بهاورامل و رامى كى روح كوائي زبان كيلن اورعا وردين اس طرح اسركرايا بركراب شليه بى اس ير اضافه ممكن بو

قریستال مرتب، جهون اور سیج: منتخب اور مقبول ریاندانی فراسے معنفر محرمها ته (کراچی: مخلق اوب يا كسّان،۲۰۱۲ه) يس ۹۳\_

- يندت وفي دهرود بايكان "كالى داس كى فكنتلا": م ١٨٧-
- اسد محمقان، جو كهانيان لكهير (كراچى: اكا وي إزيافت، متمرا ١٠٠٠ م) مح ٢٣٨٠ ـ
  - چد فتى دهرود باك ريكان داس كى تكلترا "وس ١٩٣٠
- bandl.english.uga.edu/cocoon/borrowers/request?id=781655
  - ڈاکٹرعیا وت، یاوی، مربب، شکنتلا، ص۳-
    - \_17
  - وُاكْرُ مُحْمَالِمُ مِلْ يَكُلُ مِقدمه سيكنتالا من ١٠٠٠ -
  - وْاكْرْ سيدشاوعلى " كويخ اورفكشلا"، افتكار ،كراچي بشارو١١٢١ : ص٨٠
  - انيس امروبوي، وه بهي ايك رسانه نها (ولي بخلين كاريبلشر ٢٠٠٧ء)، ص٢٥-
    - واكثرعما وتدريلوي مرجب، شكننلاي ا
- محرص مسكري "كرتر جھے نے الكروافغا معال بئ، مسجد مدوعه مسجد مدمسن عمسكري (لا بوراسك ميل بلي کیشنز ،۱۹۹۴ء )،ص۳۰۵۔
  - اليناءُ 1707-
  - سيد حن برني "واستان سكفلانا تك: اردونتركي ايك قد محيادگار "م ٢٩٩ مه ٣٠٠ م
    - واكترعها وتدريلوي مربب،ت كنتلاء الاس
    - سير حسن برني " واستان سلعلاما نائك: اردونتركي ايك قد ميمادكار "م ٢٩٩٠ -
      - ڈاکٹرعبا وت بر بلوی، مرتب، شکننلا، ص۱۵۔

#### مآخذ

امروهوى، انيس وه بهى ايلك رّمانه تها-ولى تخليل كاريباشر، ٢٠٠٤ --

الصارى، اسلوب احمد" فكنتلا" \_ نقوش - لا بور: ادار فر وغاردو(من 1971ء)-

برنی، سیدسن یه واستان سکتل نانک: اردونتر کی ایک قد محیلا وگار " به مقالات بدرن<sub>دی م</sub>حصدودم کراچی: انجمن ترقی اردوپا کستان، ۱۹۹۱ مه يريلوى عما وت مرجب منكنتال مصنف مرزاكاظم على جوان مكراجى :اردوونيا، ايريل ١٩٦٥- -

بها نوتكه، اود ـــــ " Adaptation-Hindi " - ا نهسائيكلوييي ثيبا أق انالدين لاريجر - جلداول حَيُّ وعلى: ما بتيا كيدُي، ١٩٨٧ ه-

- اليناً، ش ١٨ ٢٩ -
- ۋاكۇرىماسلىقرىشى،مقدىنىسكىندادىسىسى
- کوئی چشمناریک، سند دوستساندی قبصسوں سسے صاحت وذ اردو مشنبویسان (نگ ویلی: قوی کُوسل براسے فروغ اردو

  - - ۋاكىزعبا دەئەر يلوى، مرتب مىسكىنداد، س٧-\_10
  - سيدا منيازعي تاج مرتب، عبدالله كر فراسر (لا بور مجل رقى اوب، اگست ١٩٤١ ء)، ١٥٠٠
  - -14
  - واكثر حميان جند شن و مشنوى مسمالي سند مين جلداول (وفي : المجن قر قر ارود بند، ١٩٨٤ ) من ١٥٣٠ -
    - کوئی چئرتاریک، مندوستانی قصوں سے ماحوذاردو مثنویان، ۱۳۳۰ \_19
      - en.wikipedia.org/wiki/shakuntala
    - ير يم بيند، مصامين بريم چند، مرتب شق احمد كراچى: الجمن قى اردو ياكتان، ١٩٨١ء)، ص ١٥٥ -\_m
      - واكثرعما وتدريلوي مرتب متسكنتال الاس
- ڈاکٹرفر مان فتح یوری "ار دو کے منظوم افسانوی ڈرامے انیسو یں صدی میں" ، ماہنامہ نے سے ار ، سال نامہ ( کراچی ،
  - سيدا شيار عي المجهم وبب عبدالله كر فراسر اس ا-
  - سيروقا وتقيم جمره عبدالله كر فراسر مرتب سيدا تبياز على تاج، (لا بهور، مجلس تي اوب ، اگست ١٩٤١ ه )، ص ١٠٠٠ -
    - ۋاكىزىماسلىقرىشى مقدمەسىكىنىلامىm-\_17A
- ارووزبان میں متسبحہ مند الا کے ترہے وقتا فو قتا کیے گئے۔ان میں سب سے زیادہ کا میاب ترجمہ بندھی گائٹر میں اخر حسین رائے بوری نے کیا تھا۔ اس تر ہے کے اکیس مال بعد معروف شاعر ساغر فطامی نے بورے ڈراے کی بغیر بچھھڈف کے بقم کے قالب

جوان، مرز اكاظم على مسكنتلا (كسهاني) الا بون مجلس قى ارود ومير١٩ ١٩ء -

جين ، حميان چند - اردو مشنوي شدهالي سند مين - جلداول - ويلي: المجمن تي اردو (بند)، ١٩٨٤ء -

جين ، حميان چند - اردو مشنوي شدهالي سند مين -جلردوم -دفي: الجمن قي اردو (بند)، ١٩٨٤ء -

جند، يريم- مصامين بريم جند-مرتب تتق احمد كراجي: الجمن قي اردويا كتان، ١٩٨١ --

عان، استحد مجو كسهانيان لكهين -كراجي: اكا وي بازياف، متمر ٢٠٠١ --

ويلكان يندت أيَّ وهروي "كالى واس كي فكنتلا" يساعي اردو (اير بل ١٩٣٩ء)-

رائے بوری، افتر حسین مترجم ومقدمنگارت کنتلا والی : انجمن رقی اردو (بند)، ١٩٣٣ء -

عبدالله، حافظ من كنتلا ذاذك من أكر وبطيع أبي ، الدرين الميريل تعير الكل سميني من ال

عسرى محدس - "كرزيمے نائد داخفا معال ب" - مجموعه محمد حسين عسسكرى ولا بوراستك مل يبلى كيشنز ١٩٩٢٥-

على،سيدشاه... كونخ لورشكشلا" - ا فكار -كراجي ثاره،١٣٢٠ -

فتح يوري بفرمان -"اردو كمنظوم انسا نوى ذرامے انيسوين صدى مين" ما منامه انگار - كراچي (سالنا مدام ١٩٨٩ء) -

المعنوى بعيعو ايرشاومنور مايه كليل شكنتلا والى: كوونوريك 191 س

ناريك، كوني يشر- بدندوستاني قصول سير صاحوذ اردو مشنويان في ولى: قوى أيسل برائة و قاردوز بان،١٠٠٠ ٥٠

#### خالد امين\*

# ار دو مصنفین اور تحریکِ اتحا دِ اسلامی (مولوی عبد الحق کی ایک نا در تحریر)

مولوی عبدالحق (۱۸۷۰ء ۱۹۹۱ء) اردو کے بڑے محقق ، نقا د ، فاکر نگاراور خطبہ ومقد مہ نگار سے انھوں نے اردوکی ادبی تاریخ کے گئی کم نام گوٹوں کو حیات جا وواں عطاکی سرسید (۱۸۱۷ء ۱۸۹۸ء) و حالی (۱۸۳۷ء ۱۹۳۰ء) کی قائم کردہ نئر کی روایت کوعبدالحق نے ایک نئی تازگی عطاکی ۔ ان کی نئر نہایت سادہ و حالی (۱۸۳۷ء ۱۹۳۰ء) کی قائم کردہ نئر کی روایت کوعبدالحق نے ایک نئی تازگی عطاکی ۔ ان کی نئر نہایت سادہ و کئش ، بامعنی ہے گئر پچھ مضامین ایسے بھی ہیں جو کم بیاب رسائل میں ہونے کے باعث مولوی عبدالحق کی مرتبہ کتابوں میں شال نہیں ہیں، جیسے مولوی صاحب نے علمی محظ ہ منتھلی میں ایک مضمون '' خطنے کی تاریخ اور اس کے فوائد'' پر جون ۱۹۰۵ء میں تحریم کیا تھا۔ اس طرح مولوی عبدالحق کا ایک نا در مضمون '' مصطفیٰ کا مل اور اس کے فوائد'' پر جون ۱۹۰۵ء میں تحریم ہوا تھا تا حال غیر مدون اور غیر معروف ہے ۔ پاشا'' جورسالہ دیں دیویو میں ۱۹۰۸ء میں شائع ہوا تھا تا حال غیر مدون اور غیر معروف ہے ۔

یہ مضمون ایک خاص پس منظر میں لکھا گیا تھا۔انیسویں صدی کے وسط میں عالم اسلام کو یور پی طاقتوں کی جارجیت کا سامنا کرنا پڑا 'اور بیش تر اسلامی مما لک یور پی طاقتوں کی نوآبا دیاہ میں تبدیل ہوکررہ گئے۔اس صورت حال میں عالم اسلام کوایک مرکز پر متحد کرنے کے لیے سلطنت عثمانیا ورعالم اسلام کے سرکردہ رہنمایا نِ کرام نے ،جن میں جمال الدین افغانی (۱۸۳۸ء۔۱۹۹2ء) پیش پیش شے ،ایک تحریک بریا کی جسے ''تحریک اتحا دِ اسلامی'' کانام دیا گیا ہے۔اس کے اہم مقاصد میں ہیا ہا۔ شال تھی کہتمام مسلم مما لک اپنی آواز

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

اسلامی "کے اردوا دب پر اٹرات کو بچھنے کے لیے اہم ماخذ کا کام دیں گی۔

۱۹۱۸ء سے ۱۹۱۴ء تک ار دو کے گئی رسالے ایسے ہیں جوصرف ترکی اور خلافت عثمانیہ اور عالم اسلام میں ہر باتحریکوں کے لیے وقف تھاوران رسائل کے ذریعے اردوا دب میں نظم ونثر کاسر مایہ وسیع ہوا ۔ نھیں رسالوں میں ایک رسالہ مسعسا رون بھی تھا، جود بلی سے نکلیا تھا اس کے مدیر عاجی محمد اساعیل خان تھا اس رسالے کو بیاعزا زماصل ہے کہاں میں سبسے پہلے حیا ت جا وید حالی کا کھی ہوئی سیاحری سوائح عمری،قبط وا رشائع ہوئی۔ اردو کے انتا ء پر داز سجا دحیدر بلدرم (۱۸۸۸ء۔ ۱۹۵۰ء) کے مضامین بھی اس رسالے میں پہلی با رشائع ہوئے اس رسالے میں ترک کے مشہورا ورمقبول نا ول نگار 'احمد مدحت' کے ایک نا ول سر كيمشيا كار جمه جا دحيد يلدرم في اردوزبان من كيا-بينا ولكوه قاف اورسر كيشيا كرسم ورواج اوروبال كعجيب وغريب مناظر كے ذكر سے بحر پورے احمد مت كابيا ول تركول كى ما ول نگارى كى قابليت کا خوب صورت ترین اظہار بھی ہے۔ اس ناول میں عالم اسلام سے دلی لگا وَاوروا بستگی کوبھی موضوع بنایا گیا

صحی خانم تعلیم یا فتہ اور روش خیال خاتون تھیں انھوں نے تر کے ورتوں پراپنے خیالات کے گېر سائرات دالے ہیں سان کا ایک مضمون 'ایک ترکی خاندان اوراس کی گذشتہ وموجودہ حالت' ترکوں کی معاشرتی تبدیلی کو بچھنے کے لیے نہایت اہمیت کا حامل ہے ۔اس مضمون کا ترجمہ اردو زبان میں کیا گیا ۔اس مضمون سے ساندا زہ جوتا ہے کہ قدیم روایات کور ک کر کے جدیدر جھانات کس طرح کسی معاشرے میں پروان

رساله معا د ف، ویلی میں ترکی زبان کے ایک شاعر "نامق کمال بے" (۱۸۴۰ء-۱۸۸۸ء) کی سوائح عمری بھی موجود ہے جس کوعبدالعلی خان نے مرتب کیا ہے ۔ امق کمال بے خاندانی لحاظ سے ایک شاعر کے گھر میں پیدا ہوئے ان کے دا دا احمد ما تب پاشا بھی ترکی زبان کے امورشعرامیں ثنا رکیے جاتے ہیں۔ان کی شاعری میں تصوف کی جھک مانی ہے ہا مق کمال بے شاعری اور نثر نگاری دونوں میدانوں کے شہوار تے \_ الطاف حسین حالی (١٨٣٤ء ١٩١٣ء) برنامق كمال بے كار ات ديجے جاستے ہيں \_ كول كه حيات جا وید کا آغاز بھی امتی کمال بے کا یک پیرا سے ہوتا ہے۔ حالی لکھتے ہیں کرزکی زبان کے امور شاعر كودنيا كسامة مشتر كهطور بريش كرين تاكمان بركى جانے والى جارحيت كامداواكيا جاسكے۔

بندوستانی مسلمان بھی ہرطانیہ کی نوآبا دیات کا حصہ تصالبذا اس خطے میں بھی اس تحریک کے پنینے اور پھلنے پھو لنے کے امکانات بے پنا ہ تھے اوران امکانات کو پروان جڑھانے کے لیے جمال الدین افغانی نے ہند وستان کی سر زمین کا بھی انتخاب کیاا ورتحر بک اتنحا داسلامی کے تعلق سے حیدرآ با دد کن میں کئی لیکچر دیے ،جس کے خاطر خوا دار ات ہندوستان کے علمی وادبی حلقوں میں دیکھے جاسکتے ہیں۔اس تحریک کے حوالے سے کی علمی اورا دبی مضامین بھی منصئہ چود پر آئے ۔اردو کے او بیول نے پورپ کی جا رجانہ یا کیسی کا جائز: ولیا اوراس وقت ك بروى علمي وا دبي شخصيات برمضامين لكھے "ئے خصوصاً جمال الدين افغاني (١٨٣٨/٩\_١٨٩٥)، مصطفیٰ كمال بإشا (١٨٨١ ـ ١٩٣٨ ء)، سلطان عبدالحميد (١٨٣٢ ـ ١٩١٨ ء)، مصطفى كامل بإشا (١٨٧ ـ ١٩٠٨ ء) وغير ه ير ار دوز بان میں سوافحی مضامین کی کثر تنظر آتی ہے ۔مولوی انثا ءاللہ خان ( ۱۸۷۰ء ۔۱۹۲۸ء ) نے حمید رہیٹیم بريس لا مورس جس كوه فود ما في مجمى ترة أوراك اخبار وطن مجمى نكالتي ترة المحرك اتحا داسلامي "س وابسة شخصیات اوران کے کاموں کونمایاں انداز میں شائع کیا عربی زبان میں مسحد علی پاشا (19 کاء۔ ۱۸۳۹ء) برنسیب آفندی نے ناول لکھا، اس کار جمہ کروا کے اُھوں نے اپنے بریس سے شائع کروا يا ٢ ، مكر اس يرتاريخ اشاعت موجو ونهيل علاوه ازيل ايك اجم كمّا ب كالرّ جمه سلطان عبدالحميد (۱۸۴۲ء۔۱۹۱۸ء) کے حوالے سے مولوی انٹا ءاللہ خان نے خود کیا ہے مولوی صاحب کے بقول ریا کتا ب ایک بور پی شفرادی این ڈی لوسکنان (Anne de Losignan )نے سلطنت عمانید میں کئی برس رہنے کے بعد ۱۸۸۸ء میں تصنیف کی تھی۔اس کتاب میں سلطان عبدالحمید کے عہد عکومت کے پہلے بارہ برسوں کے حالات درج میں اس کا مطالعہ اور ر کی کے پیچیدہ معاملات کی تضمیم کے لیے بنیا دی ماخذ ہے مولوی انثاء الله خان نے اس کتاب میں ترجمہ کے علاوہ حواثی وتعلیقات کا اضافہ بھی کیا ہے۔ یہ کتا بسلطان کی زندگی اوربرطانیہ کے رکی کے ساتھ تناقضات کا مسجح منظر پیش کرتی ہے۔ مولوی انٹا عاللہ خان نے اس کتاب کے علاوہ بھی ترکی اور 'جحریک اتھا واسلامی' کے تعلق سے گی اہم کتابوں کا ترجمہ اور گی کتابوں کومرتب بھی کیا ہے ان می ایك ترك كا روزنامچه مواقعات روم م،مفر و ضه مظالم آر مینیا و دول ثلاثه ه، وہ کتابیں ہیں جونا در ہونے کے علا وہ ترک اوراسلامی دنیا کے حالات کوجانے کے لیے اور "محریک اتحاد

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

سے مثالیں ملتی ہوئی دکھائی دیت ہیں خصوصا چاندنی بیکھ میں تعبر صاحب کے حالات کوبیان کرتے ہوئے ایک بھائی کے ذکر میں پیند کورہے کہ وہ ترکی کی خلافت تحریک سے اتنے متاثر ہوئے کہ ' جنگ سمریا''میں شریک ہونے کے لیے ترکی چلے گئے۔ یہ وہ چند مثالیں ہیں جن کا تفصیلی مطالعہ کیا جانا ضروری ہے۔ تا کہ اردو ا دب میں ان قوی رجحانات کا درست پس منظروپیش منظر سامنے آسکے۔

# مصطفع کا مل پاشا 🖦 🥆

مولوي عبدالحق

ا موادی نیل! مت کی دیم اتو ملکه امصارا ورسرتاج اقالیم ہے تیری شہرت تیری کشش اب بھی دلوں میں گھر کیے ہوئے ہے۔ تیری سر سبزی وز رخیزی تیری فراوانی وشا دابی جواس وقت تھی اب بھی ہے ۔ اے علم وفن کے گہر! اے تہذیب وشایعتگی کےمعد ن!تو دنیا کامعلم اور دنیا تیری زآمہ رہا اورخوشہ چیس ہے۔دنیا کی تہذیبیں تیرے گھر کی بائدیاں ہیں۔ بینیل کی موجیں نہیں تیری مسکرا ہد ہیں جوآج کل کے معیان تہذیب کود کھ کرتیرے چرے سے نمایاں ہوتی ہے۔ سیابرام نہیں عصابی ان غافلوں کی تنبیہ کے لیے جوا پی شایستگی اورز تی پرنا زال ہیں۔وہاٹھیں بتاتے ہیں کتم ابھی اس عروج کونہیں پنچے جوہم نے دیکھا ہے۔ ا سلطنت فرعون ا مملكت عزير توني براسي سانقلابات ديم بي نوني سلطنول ك مرات اور بنتے قوموں کوڈو ہے اور اسرتے دیکھا ہے تیرے سامنے آج کل کما نقلا ہاور جنگ اس زمانے کہر تی وتہذیب بچوں کا ساتھیل ہے ۔ تواپیے بہت سے تھیل کھیل چکی ہےاور بہت کھلا چکی ہے لیکن دنیا کا دستورے کہایک بساط کے النے پر دوسری بچھ جاتی ہے اور نیا کھیل شروع ہو جاتا ہے آج کل تیرے بساط پر دوسر حریف موجود ہیں،اور تیرے گھر میں ایک الیمی قوم آبا دے جس کا تجھے سان گمان بھی نہ تھا۔ تجھے کیا معلوم تھا کہ جنگلی مہذب ہو جا کیں گے اور صحرائی فاتح عالم اور بانی تمدن بنیں گے اور انھیں کی ایک شاخ نیل کے کنارے آکر آبا دہوگی ۔اس قوم کی ترقی اور انحطاط تیرے سامنے کی بات ہے۔ کوایک زمانے میں لوگ اس ی خوش اقبالی کوشم کھاتے سے مرآج اس پر بد بختی اور بدا قبالی چھائی ہوئی ہے۔ تیری زرخیزی اور شا دانی نے

امق كمال بے في اپنج چنداشعارين بيضمون درج كيا ہے كه:

ایک انسان کی زندگی دوسرے انسان کے لیے روشنی کے بینا رکی طرح ہے جوسمندرکے کنارے ڈولتے جہازوں کواشارہ کرتا ہے کہ جلد پھنور سے نکل جاؤ۔مبارک ہیں وہ جواس اشارے کو بچھتے ہیں اورا پی زند کے کے جہا زکوجٹا نوں سے بچا کرفکل جاتے ہیں۔ • ا

مار ما ڈیوک پکھتال ( ۵ ۱۸۷ء - ۱۹۳۳ء ) بھی کئی کتابوں کے مصنف ہیں۔اُنھوں نے جنگِ عظیم اوّل کے حوالے سے کٹیا ول لکھے ہیں ۔ان کا ایک نا ول Early Our's کے ام سے مشہور رہوا ۔اس کار جمہ مظہرالدین مالک دائر وعلمیالامان ، دیل نے صبح ترکی الکمام سے کیاہے۔ ترکی بمروشام کے طویل سفر بمسلما نول کی زندگی کے ممیق مطالعه اوران میں موجود سیاسی ،ساجی اورنفسیاتی کیفیات جونوآبا دیا ت کے تسلط کی وجہ سے ان کے ذہنوں بر قائم ہو کیں ان تمام مشاہدات وتا ٹرات کا خاکداس نا ول میں ویکھاجا سکتا ہے۔ ا اس رجے سے اردوز بان وا دب میں اس تحریک کے بھر پورر جھانات کا پتا چاتا ہے ۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ ان تحریروں کو دوبارہ اہلِ نظر کے سامنے پیش کیا جائے۔ پیا

مصطفیٰ کامل باِ شامھر کے قوم پرست رہ نما تھے ۔ ۱۳ اگست ۱۸۷ء میں پیدا ہوئے اور فروری ۱۹۰۸ء میں ان کا نقال ہوگیا فرانس میں قانون وانی کی ڈگری حاصل کی،اورخد پورفیق باپشا کے معاونِ کار کی حیثیت سے معرک عملی سیاست میں حصہ لیا ۔عالم اسلام میں ان کونہا بت اچھی نظروں سے دیکھا جاتا ہے ۔مصطفیٰ كامل بإشاف صحافى ك حيثيت سي بهى النالو بامنوايا أورو ١٩٠٠ مين أيك رساله الليوا جارى كيا-

رساله د کسن دیسو یسو کے مدیر مولانا ظفر علی خال (۱۸۷۳ء۔۱۹۵۶ء)نے اس رسالے میں ار دوز بان وادب کےمشاہیر کےعلاوہ اسلامی تحریکوں سے وابستہ اصحاب برمضامین شائع کیے مولوی عبدالحق کے مضمون کے اختتام پر ظفر علی خال نے '' رحلت مصطفیٰ کامل پایشا''نظم بھی لکھی ہے۔ <sup>۱۱۱۱</sup> ترکی کی خلا فت اور عالم اسلام پر بور پی جارجیت کے سیاسی نتائج خوا ہ کچھ بھی ہوں مگراردوا دب پراس کے اٹرات نہایت گہرے مرتهم ہوئے ہیں، جس کا مطالعہ کئی حوالوں سے کیا جانا جا ہے۔اس کی ایک مثال رتن ناتھ سرشار (١٨٣٦ء-١٩٠٣ء) كے اول ميں اس كا جيرو" آزا ذ و جنك بلقان ميں با قاعدہ شريك جوتا جوا دكھا كى ديتا ہے۔علاوہ ازیں قرق العین حیدر( ۱۹۲۸ء۔۲۰۰۷ء ) کے نا ولوں میں جابجائر کی اورخلافت تحریک کے حوالوں

بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

ا سے کابل اور غافل کر دیا تھا، کیکن اب غیروں کی جبروتعدی دوسری اقوام کی ترقی اورا پنی غفلت اور کابلی نے ان میں چندا پسے نفوس پیدا کر دیے جن کے پاک انفاس سے قوم میں بیداری کے آثا رنظر آنے گئے ایسے لوگ بروی مشکلوں برو سے انقلابات اور قرنوں کے بعد پیدا ہوتے ہیں ۔

عام طور پر خیال ہیہ کہ انسان اشرف المخلوقات ہے اور پیسب کا نئات لیمی ج ند پر ند جا دات
زمین و آسمان چا ند سورج ستار ہے اس کی خد مت کے لیے بنائے گئے ہیں لیکن میر کی دائے میں اس سے بھی

بڑھ کر ہیا ہات ہے کہ ہزا رول اور لاکھوں انسان جو جو وشام تک محنت و مشقت کرتے ہیں کڑوی کیلی سہنے
ہیں عیش و آرام سے بسر کرتے ہیں ۔ ہنتے اور روتے ہیں لڑتے اور سلح کرتے ہیں بیسب پچھا یک شخص کے لیے
ہی عیش و آرام سے بسر کرتے ہیں ۔ ہنتے اور روتے ہیں لڑتے اور سلح کرتے ہیں بیسب پچھا یک شخص کے لیے
ہی جو آئند ویڑا ہونے والا ہے انسانی سوسائی کا مطالعہ بیر بتاتا ہے ۔ بیتو بہات باطلہ، بیا نقالبا ہے جرت انگیز بیر
ہیمالت ، بلکہ خیالات و خواہشات خوشی ورزئے سب اس کے لیے ہیں وہ ان سے بیش سیکھتا ہے عزت حاصل کرتا
اور اصول قائم کرتا ہے اور اس کا جوشی اور دروائی کے دل کو ابھارتا اور اصلاحی عالم کی طرف متوجہ کرتا ہے ۔ وزیا
میں ہر جگہاس کا ظہور ہوتا ہے ۔ اس طرح سمر میں بھی خوز مرکی جہالت ، خفلت ، ستی اور کا بلی اور دیگر انقلابات
کے اس زمانہ میں چندا لیے شخص بیدا ہوئے جضوں نے ملک کی بہو دی کے لیے اپنے تیس فدا کر دیا ۔ اور اس
منتا کے النی کو پورا کیا، جس کے لیے وہ بیسج گئے ہیں ۔ سب سے آخر میں وہ جوان مالے تھا جس کا رونا آئے عالم
منتا کے النی کو پورا کیا، جس کے لیے وہ بیسج گئے ہیں ۔ سب سے آخر میں وہ جوان مالے تھا جس کا رونا آئے عالم
منتا کے النی کی گوراز کر کے آئیا تھا۔
اسلام میں گھر گھر مجا ہوا ہے وہ اپنی قوم کو ذات وغلامی سے نکالے اور دنیا میں مرخ و ومر فراز کر کے آئیا تھا۔

جوانی کا عالم جواکٹر لوگ (خصوصاً مشرقی ممالک میں ) پیش وعشرت اور خفلت میں بسر کرتے ہیں۔ اس نے اس خلوق خدا کی خدمت میں جوسب سے ہوئی نیکی اور سب سے ہوئی عباوت ہے، بسر کیا۔ اس کی زبان اس کی قلم اس کی جان اس کا مال اس کا دل اس کا دماغ سب قوم کے لیے وقف تھا۔ وہ جوال مر داور شیر دل تھا اس نے اپنی قوم کے لیے جاہر ول کے جراور گورمنٹ کی نا راضی اٹھائی مگراپے مقصد سے مند نہ موڑا اس میں حبّ وطن کوٹ کر بھری ہوئی تھی اور وہی محبت اور جوش اس نے اپنے ہم وطنوں میں پیدا کیا۔ وہ اپنی خاب ہوا اور ابھی بہت بچھی کا میاب ہوتا مگر ہائے موت نے سارے منصوب ساری تمنا کیں خاب کیا۔ وہ اپنی خاب میں بہت بچھی کا میاب ہوتا مگر ہائے موت نے سارے منصوب ساری تمنا کیس خاب میں جہاں پہلے ہی سخت ساری تمنا کیں خاب میں مار دہا ہے۔ ابرام مصر ساری تمنا کیں موت خضب ہے قیامت میں جوان موت اور کس قوم میں جہاں پہلے ہی سخت میں اور موت خضب ہے قیامت میں خرکانمونہ ہے۔ دریائے نیل موجیس مار دہا ہے۔ ابرام مصر قطالہ جالی موت خضب ہے قیامت میں خرکانمونہ ہے۔ دریائے نیل موجیس مار دہا ہے۔ ابرام مصر

ساکت وصامت کھڑے ہیں ۔ اہل مصر ہزا ردر ہزار سمندر کی طرح اللہ ہوئے ایک جنازے کے بیچھے چلے جا رہے ہیں ۔ ملت اسلام کے گھروں میں کہرام مجا ہوا ہے ۔ ملک پر اداسی چھائی ہوئی ہے ۔ یہ ایک جوال مرد، جوال دل ، در دآشنامحت وطن کی آخری رخصت ہے ۔

ا سے رزمینی مستحقہ میں اسلام کا سپوت اور ملک کا جگر گوشہ فن ہوتا ہے ۔ گوتھ میں اس سے زیادہ میں بہا کو ہرمو جود جیں اور تیرا چید چید مشاہیر سے معمور ہے لین جس میں درد دل ہے جو وقت پر بڑا کام کرگر رہا ہے اور وقت پر بہا کو ہرمو جود جیں اور تیرا چید چید مشاہیر سے معمور ہے لین جس میں درد دل ہے جو وقت پر بڑا کام کرگر رہا ہے وہ ہڑا شخص ہے اور خصوصًا جب وہ تو م کو ذکت وغلا می سے نکا لئے کی کوشش کرتا ہے تو بڑا شخص ہے اور ہاس سے بڑا اس وقت کوئی نہیں سا سے دریا ہے نیل تو موجیس ما رہا رہ! اساہر مصرتم چی چی ہے ہو ہے گئے رہوا تمہا رئ نظر سے ایس بہت سے بین گر رہے ہیں ۔ وہ دیکھے جیں تو یہ بھی دیکھو محمرتم چی چی ہونے والے کی عظمت اور بڑائی پر کا ہ رہو ۔ لیکن تمہا ری گوائی کیا گوائی ہے ۔ تم خود کو تگے بہر سے مواس فرن ہونے والے کی عظمت اور بڑائی برگوا ہ واس سے ظاہر ہوا ہر حرکت جواس سے صا درہوئی ۔ ایک دنیا میں زند ہاور قائم ہے اور تا ابر قائم رہے گی اور اینے انٹر سے لوگول گوستفیض کرتی رہے گ

یہ جو کہتے ہیں کہ ہوئے اوران کے صام سے ایک تو رنگاتا ہے جوان کے آئی ہوا میں ان کے دبمن سے ان کی آئی کھول سے اوران کے صام سے ایک تو رنگاتا ہے جوان کے آئی ہاں کی ہوا میں ان ان کے دبمن سے ان کی آئی کھول سے اوران کے دلول دماغ میں انقلاب پیدا کرتا ہے آگر چہ جمیں مرحوم کے جاتا ہے اورا ردگر دکے لوگول کو منور کرتا اوران کے دلول دماغ میں انقلاب پیدا کرتا ہے آگر چہ جمیں مرحوم کے مرفے کا مرفے کا اتنا ہی قال ہے جو سے گھر والول کو گھر کے والی کے بفتگر کومر دار کے اور مریدول کو اپنے پیر کے مرفے کا لیکن ہم جانے ہیں کہ وہ برا آخض تھا اور خدا و ند عالم نے اسے فاص کام کے لیے بیجیا تھا اور برائے خض کی علا مت میرے کہ وہ اپنے جاتھ کی حرکت لوگول کے دلول میں گھر کرتی ہے ۔ اور جہاں جو اس کی دبن کی سائس اس کے آٹھول کی روشنی اس کے ہوئی کی دبن کی سائس اس کے آٹھول کی روشنی اس کے ہوئی وہ پہنے ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی اور اس کی جگہ پڑکر کی جاتھ کی حرکت لوگول کے دلول میں گھر کرتی ہے ۔ اور جہاں جہاں تک اس کے لفظ اوراس کا اگر کہا ہے جو اس کی جگہ پڑکر دیج ہیں ۔ دوسر سے اس کے انتمال زئد ہ اور قائم اور امث ہیں وہ اپنا الڑ ہر اہر ڈالے رہتے ہیں اور دلوں کو دیتے ہیں ۔ دوسر سے اس کے اعمال زئد ہ اور قائم اور امث ہیں وہ اپنا الڑ ہر اہر ڈالے رہتے ہیں اور دلوں کو دیتے اور دماغوں کو حرکت دیتے رہتے ہیں ۔ اس قاتی کی خلاقی اور اس صدھ کی جز اضر ورہا ورش ہیں ۔ اس کے اور خورم نے سے پہلے اس کی خلاقی کی خلاقی اور اس صدھ کی جز اضر ورہا ورش ہیں ۔ کہوں وہ خورم نے سے پہلے اس کی خلاقی کر کے گیا ہے۔

بنیاد جلد چهاره ۲۰۱۳ء

ا سائل مصر،ا سائل اسلام مرنے والے نے حیات جا وید بائی ،تم اگر حیات جا وید جا ہے ہوتو اس ما ہر چلو جووہ چلاا و راس کا م کوجاری رکھوجس کی بنااس نے ڈالی ۔ یہی اس کی یا دگا رہے او راسی میں تمھاری نجات ہے۔

## حواشي و حراله جات

- استاد، شعبۂ اردہ کورنمنٹ ڈگر کی سائنس ایڈ کا مرس کالج ، اورنگی ٹاؤن، کرا چی۔
- ا۔ مولوی عبدالحق کے اس مضمون کا پہلاحصہ عسلسی سخسوہ منتصلی جلم ۳ (۲ جون ۱۹۰۵ء) میں شائع ہوا، وومر احصراب تک ویتیاب نہیں ہوسکا۔ اس مضمون کو عسلی سکو ہ میں محقورین (انتخاب نمبرا ۱۹۵۵ء) میں دوبارہ شائع کیا گیا۔ (اور بیفتلا ای حد تک شائع ہوا ہے، جس سے بیفتین کیاجا سکتا ہے کہ مولوی صاحب نے بیمضمون صرف اتنا بی کھاتھا اوروہ اس کا اگلا حصر نہ کھو سکے۔ یوں اس مضمون کو کمل بی سمجھنا جا ہے )۔
- ناول مت مد علی بیاشداکار جمد جمد بشیر منڈیالوی نے انشاء الشفان کے کہنے پر کیاففا مولوی انشاء الشفان ۱۸۷۴ کو کوتھ انو الدیش پیدا ہوئے مولوی انشاء الشہ کوتھ انو الدی زمیندار متھے اور مالی طور پر کافی خوشحال متھے مولوی انشاء اللہ نے اردو یش پہلامضمان ۱۸۹۵ء میں پیسسہ اخبارش اور انگریزی میں پیسسہ ماخبار کے انگریزی اخبار دی سس میں کھا۔اس کے بعد کئی مضامین اخبار و کیسل میں اسلامی موضوعات رہتی رکر تے دہے ۱۸۹ء میں بی اخبار و کیسل کے ایڈیٹر ہوگئے۔

اخبار و کیسل میں آرمیمیائے متعلق ایک سلسلز مضمون مفروضد مظالم آرمیمیا "کنام جاری کیاجو کی اقساطری نی تھاجس سے ال اخبار کی اشاعت میں فاطر خوا داخیا فد ہوا۔ ای اخبار میں تجاز ریلوئے "کے اتر اکاسلسلہ شروع کیا اور ہندستانی مسلمانوں کو اس ریلوئے مضوید کی سیاسی ایمیت ہے آگا و کیاجوسلط میں مثان نیرکو پہنچنے والی تھی ۔ ای اخبار سے وابنتگی کے دوران چند کتابیں نقصہ جات حجاز ریلوئے مصور دیا ہے تھیں سلمی مصاربات بلیو ناتح ریکیں جمبالضوی کی سے متعلق تھیں۔

۱۹۰۰ء من اخبار و کیل سے قطع تعلق کرے ۱۹۰۱ء من لا ہورے وطن کتام سے ابناذ تی اخبار جاری کیا اور حمید بر پر اس بھی قائم کیا جس من اسلامی موضوعات اور بالخصوص ترکی خلافت سے متعلق کتابوں کر جمد ونالیف و تصنیف کا کا مہرہ سے پیانے پر شروع کیا گیا ۔اگر اس عہد کی حمید بر پر اس لا ہور کی تمام کتابیں وستیاب ہوجا کمی آو خلاف جا نہیسے متعلق اردوزبان میں کیے گئے کاموں کی نوعیت کا وستی تناظر میں مطالعہ کیا جا اسکتا ہے۔

مولوی انشاء الشافان امارت اورافیاری کا میا بی کے باوجود بالکل ما دور ہے تھے۔ دوست احباب کی خاطر داری کا پورافیال رکھتے ہے۔ کا استحقال امار کا اور دوپ ہم ہم کے معالمے میں خواہ دومولا ناشل سے بی کیول نہ ہو تجارتی اصولول کو بھی کا لمر انداز نہیں کیا۔ (موید تفصیلات کے لیے دیکھیے : محد الدین فرق مولف احب ار نسوید سوں کے حسالات (لا ہون رفاہ عام علیم یہ اس کی اس کا دیار (1917)، می ۲۲،۲۵،۲۳ ۔

۔ خالد طلیل کی انگریز کی کتاب کا اردو میں مولوی انشاء اللہ خان نے اید ک تدرک کا روز نامیجہ کے منوان سے ترجمہ کیا ہے۔ اس سکتاب میں ' جیک ترسم پارٹی'' کے بیانات کی کافی تر دید کی گئی ہے۔خالد طلیل کی سے کتاب او کسفر ڈیو فی ورش سے شائع ہوئی تھی۔ سکتاب میں سن اشاعت موجو ٹوئیس ہے۔

۔ یہ کتاب امریکن مصنف کی کتاب کا ترجمہ ہے گرمولوی انشا ءاللہ فان نے اس مصنف کا نام کتاب میں درج نہیں کیااور نہ بی افریز کی نام درج کیا گیا ہے۔ اس کتاب میں جمالوہ وہ تمام حالات وواقعات درج ہیں جوسلطان عبد الحمید کے زمانے میں ترکی کے محتف مینوں کی اصلاحات کے دوالے ہوئے تھے۔ مصنف نے کسی جسیح کوچھوڑ انہیں بلکہ تمام محکموں کی تفصیل درج کی ہے۔ یہ سینے کہ جسید کتاب ۱۸۹۵ء میں حمید یہ میں لا ہورے شائع ہوئی۔

- ۔ سیک آب عبد نا مجات بر لن سین سیٹی فانو و پیرس حدول ثلاثه کی پیش کر دہ اصلاحات مولوئ کی بیش کر دہ اصلاحات مولوئ کی مان اللہ عبد کی مان اللہ میں تولین بونایارٹ کے قید کے جانے کی مختر الارخ اوراس کے ایک ہمران کا خداجی ہے۔ اس کے علاو وٹورش آرمیما کے مختمر حالات ورج کیے گئے ہیں ۔اس کماب کی تیسری اشاعت ۱۹۰۵ء میں ہوئی ہے۔ بوئی ہے۔
- مولوی وحیدالدین سلیم پانی بتی مدیر، رمالہ معارف، ویل (جولائی ۱۹۰۰ء): ۱۹۰۰ء مدیر حاتی مجداما میل خان ورمولوی وحیدالدین رمالہ محسار روی کا پہلا شارہ جولائی ۱۹۰۰ء میں ویل سے شائع ہوا اور اس کے مدیر حاتی مجداما میل خان ورمولوی وحیدالدین سلیم پانی بت سے ہوئے گئی ۔ بیہ رمالہ اپنے مقاصد کوواضح کرتے ہوئے خود ککھتا ہے کہ نیعلی واد فی رمالہ جو بلا و املا میر کے نامور ترکی رمالوں کے مونے پر ہے۔ اس رما لے کا بنیا وی مقصد ہے کہ اس کے ذریعے اردوز بان کے علم وادب کے دائر کے دوستے کہا جائے کا دراکٹرین کی بحرفی ورکھ نیا نول کے نایاب کتب ورمائل سے مفید کور دیجی مضاعین کرتے ہے جائمی منا کور مشام فور اور اناما یا جا
  - عدارات، بإنى يت (اكتوبر ١٩٠٠ ع): ١٠٠٠ معارف، بإنى ١٠١٠ معارف،

سكر "رسالدمعارف، بإنى يت (جنوري ١٩٠١ء) يسار

- ٨\_ الينأ\_
- 9 الفياً المال ١٢٧ عال
- 10- اليضاً (جون 1901ء): ص 171\_
- محد مظهر الدین مترجم، صدیع تر کنی (ولی: واژ وعلیدالا مان ۱۹۳۵ء)۔ محد مظهر الدین اخبا مالا سال کے بائی والدین جمعی تھے۔
- ۱۲۔ صبح نیر کسی محض ایک دکھش ناول نہیں ہے بلکہ اس شریر کی کے ناریخی انقلاب ، قومی معاشرت ، اخلاق ، شجاعت ، صداقت، خمان ، طریقۂ جنگ اور واولۂ جہا دکی نہایت عمدہ اندازش تنصیلات کمتی ہیں۔
  - ۱۳ قفرعلی غال کی وہ نظم پیر ہے:

### رحلت مصطفیٰ کا مل پا شا

مسطق کا بل رو ی رحلت ہے راکن سوزو ساز خوایش ما تم کررہے ہیں عید ہے اغیار کی تیر ہے مرنے ہے مٹی جاتی ہے تو می آبرو کم ہوئی جاتی ہے رو افق مصر کے با زار کی ول جا را تیر ہے واخوں سے ہوا رعک ارم وکچھ لے جنت سے آکر زینت اس گاڑ ارکی

تو ہی ہوفونا بدریز اس عم میں اے دریائے ٹیل

کیوں نہیں تھلید کرنا و بید ہ خوں با رکی

تیر ہے مرنے کا نہیں کچوہمر والوں کوئی عم

ٹاق ہم کوہمی ہے رحلت مصر کے عم خوارک

تو نہیں سونا ہے آخوش لحد میں بے خبر

بند ہیں آتھیں ہارے طالع بید ادکی

وور منز ل تھی ایسی اور رہز نوں کا خوف تھا

کا روال کوتھی ضرورت کا روال مالارکی

تیری عظمت کی شہاوت کے لیے اے فجر قوم

اللوا کے کا رفر ما ملب بینیا کے ما تھے

اللوا کے کا رفر ما ملب بینیا کے ما تھے

رو ربی ہے تھے کو آزادی سمندر ہارکی

۱۳ مغور میما وہ ناریخ میر سے نہایت مزیز سید ہائم سلمہ نے نو اب محن الملک کے لیے نکالاتھا۔ چول کہ دونوں ہز رکول کامشن ایک بی تھااور ایک بی ممال میں دونوں نے انتقال قمر مایالبندائیں نے مصطفی کامل یا شاکنا م کے ساتھ استعال کرایا ہے۔اوراس کے لیے میں اسپے مزیز سے معافی چاہتا ہوں۔ (مولوی عبدالحق)۔

#### مآخذ

انثا داندخان بمولوي مترجم واقعات روم الابهواحيد يسطيم يريس ١٨٩٥٠ -

\_\_\_\_\_\_\_ مرتبع مدنامجات برلن سين سيڤي فانو و پير سحدول ثلاثه کي پيش کر ده ا صلاحات - تيري اثاعت ١٩٠٥ء -

خليل، خالد ايك ترك كارو زنامجه مترجم ولوى انشاء الله غان واوك فر وي في ورس من ان

معا روت و ولي (جولائي، ١٩٠٠ ء) -

\_\_\_\_ يانى پەن (اكتور، ١٩٠٠ء)-

\_\_\_\_ يا ني بيت (جنوري،١٩٠١ء)\_

\_\_\_\_ يا ني بيت (جيان، ١٩٠١ ء) \_

ظفر على خال بمولانا 🗀 رحلت مصطفى كامل ياشا'' ـ رساليد دسكن ريبة يبو (١٩٠٨ء ) ـ

فوق محداد ین مولف احدا رنویسو و کے حالات الاہون رفادعام علم پرلس، اکتوبر ۱۹۱۳ء۔

عبدالحق مولوي منتضح كي تاريخ وراس كفرائد" معلى مكلوه منتهلي جلية (جون ١٩٠٥) .

عبدالحق بمولوى منتصلى تاريخ وراس كفوائد" معلى مخطوه منتصلي (الخاب نمروا ١٩٤١ م) ..

مظهر الدين محمد صبيح قر كمي ويلى: وار وعلميدالامان 19٢٥ء -

# تحسين فراقي \*

# عبدالستار صديقى: نامور ماهرِ لسانيات، تههرس محقَّق

عبدالتارصديقي (١٨٨٥ء ١٩٠٤) اردو كان نامو ومحققول بين تاركي جاستة بين جن بي در كيرومكم در كيرو كول كابروي خوبي سے اطلاق جوتا ہے ۔ اُنھوں نے زندگی طوبل پائی گر مقابلية كم لكھا تاہم جتنا لكھالى بر ' قد يواول' كى جمر شبت كيا بغير چار انہيں ۔ ان كى تحريري تنگ و تا زكا اصل ميدان تاريخي و تقابلي لسانيات تھا اور اس باب بين ان كے على عاصلات ايك مدت تك ابل نظر سے خرابي تو ميف وصول تقابلي لسانيات تھا اور اس باب بين ان كے على عاصلات ايك مدت تك ابل نظر سے خرابي تو ميف وصول كرتے رہيں گے۔ اُنھوں نے تاريخ كو تحقیق سے مربوط كيا ۔ ان كا تحقیق طريق كار گہراً تعقلاتى تھا، جذبات اور جذبات ہے مقابل اور خالصة على ۔ تاريخ كو تحقیق سے مربوط كيا ۔ ان كانظر قابل رشك تھى ۔ وہ عربی، فارى ، ہندى ، پيلوى ، شكرے اور انگريزى ہے گہرى آگائى ركھتے ہے ۔ علاوہ از يربحبر انی ، سريانی اور تركی سے بھی بخوبی آگائى ركھتے ہے ۔ علاوہ از يربحبر انی ، سريانی اور تركی سے بھی بخوبی آگاہ واقتیت بھی بخوبی آگاہ واقتیت بھی بخوبی آگاہ سے دراصل عبدالت اصديقى واقتیت بھی بخوبی آگاہ اور دیگر متعد ترتج پروں کے مطالت صديقى در ترتيب ) اور دیگر متعد ترتج پروں کے مطالے سے اندازہ وہ وتا ہے کہ عبدالت اصديقى عبدالت اصديقى ولمانی نظائر اور وقع اصلاحات کے اصدالی متحد و ترکوں کا کیا آگر اشعور تھا۔ علی ولمانی آقیم بھی ہردور کے نظی ولمانی نظائر اور وقع اصطلاحات کے اصدالی قبرت افروز کونوں کا کیا آگر اشعور تھا۔ علی ولمانی آقیم بھی ہردور کے نظی ولمانی نظائر اور وقع اصطلاحات کے اصدالی کے افروز کونوں کا کیا آگر اشعور تھا۔

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

زمانے میں فرانسی بندستان آئے، ان کی زبان سے پہلے پہلے (شاید بندستانی سپاہیوں نے) وُتون سنا۔ میٹن بہت بعد کوا گریز لوگ لائے سائ طرح ایک اور لفظ ہے" کارتوس"، اگریزی میں" کارٹ بیٹ اس سے جمارا" کارتوس" ہرگز نہیں بنا۔ فرانسیسیوں سے "کارتوش" میں کرجمار سے بہوں نے" کارتوس" تفظ کیا۔ جیسے" ویش "سے" ویس" ہوا، "کارتوش ہوا۔ آگریز" "کمانڈ انٹ" پولٹا ہے۔ اس کوفرانسیمی" کومال دال" پولٹا ہے۔ اس کوفرانسیمی" کومال دال" پولٹا ہے۔ "کمیدان" کہاتو ہم نے اس کا کیا بگاڑا؟ "

آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ ایک مفجے ہوئے ماہر لسانیات نے کتنے اہم لسانی اصول کی نشان دہی کسے سلقے اور کس علمی شان سے کی ۔اس اقتباس سے خوب اندازہ ہوتا ہے کہ صدیقی صاحب تاریخی اور تقابلی لسانیات بر کسی اچھی نظر رکھتے ہے۔

تاریخی اور تقابلی لسانیات سے صدیقی صاحب کی اطمینان بخش بلکہ حیران کن آگاہی کے شواہد سقالاتِ صديقي اورمتعددد يكرتحريرول مين قدم قدم برنظر آتے ہيں ۔ فيل الفاظ كے موضوع سے انھيں خصوصی دلچیبی تھی۔۱۹۱۲ء سے ۱۹۱۹ء تک تم وہیش سات برس انھوں نے پورپ اورخصوصاً جرمنی میں گز ارے تصاور كالاسيكى عربى مين فارسى كر مستعار (دخيل) الفاظ كزيعوان يمن زبان میں ڈاکٹریٹ کا مقالہ لکھاتھا جو ١٩١٩ء ہی میں جرمنی سے شائع ہوا تھا۔ اپنی اس کتاب اور بعض دیگر اہم تحریر ول کا ذکرکرتے ہوئے مولا ناامتیا زعلی عرشی کے ام ۱۹۳۸ پر پل ۱۹۳۴ء کے ایک خط میں لکھتے ہیں: ا اواء میں میری کتاب جر مانی زبان میں (جر مانیا کے شہر کو پُٹگن سے ) شاکع ہوئی تھی ۔اس کا ما م انگریزی زبان میں ترجمہ کرکے لکھتا ہوں: Studies in Persian Loan-words in Classical Arabic ۔ اس میں ان فاری الاصل لفظوں پر بحث ہے جوجا ہیت کے زمانے سے لے کراسلام کے ابتدائی زمانے تک فاری سے مرتی میں داخل ہو میکے تھے۔اس مقالے میں فر دافر دالفظوں سے بحث نہیں کی گئی بلکة تعریب وغیرہ کے اصول سے بحث ہے ...اگر آپ وہ بردو دے والی کتاب میرے لیے بھیج ویں آق ضرور آزامی اورعبر انی وغیر ه نقطوں کا تلفظ لکھ جیجوں گا۔وہ جر مانی کتاب آپ کو دیکھنے کو جیج ویتالیکن وہ آپ کے کس کام کی؟ ۱۹۳۰ء میں ایک مقالبہ ابن وُرّ بداورای کے معز بات پر

ان کے بعض مقالات لسانی معلومات کی کان جیں۔ان کے معاصرین میں بیلسانی ذوق اور گہرالسانی شعور حافظ محمود شیرانی، وحیدالدین سلیم، سیرسلیمان ندوی، احمدین ،مولانا سلیمان اشرف، پنڈت کیفی بثوکت ہزواری اور چند ہی اورانے گنے لوگوں میں تھا۔ پیشروؤں میں اس کی مثالیں سراج الدین آرزو،انشا اللہ خال النّا اور جمرحسین آتر اورکو صورت میں نظر آتی جیں ۔ تقابلی لسانیات کے اولیں شواہد برعظیم میں آرز واورانشا ہی کے ہال ملتے جیں ۔ عبدالستار صدیقی کے معاصرین مثلا حافظ محمود شیرانی ، سیرسلیمان ندوی، عبدالماجد دریا با دی اور متعدد دیگر حضرات ان کی لسانی خدمات اوراس باب میں ان کے تجرکا لوہا مانے شے ۔سیرسلیمان ندوی نے معادون کے ماری کے بارے میں بالکل درست لکھاتھا:

موصوف ہندوستان کے موجودہ مغربی سندیا فتگانِ السندُ شرقیہ میں متاز درجہ رکھتے ہیں اور خصوصیت کے ساتھ عربی زبان کے فقہ اللغہ (فیلالوجی) اور عربی اور سامی اور فاری زبانوں کے باہمی تعلقات بران کوعمور یکامل ہے۔ ا

چونکہ عبدالتارصد لیتی نے اپنی متعد دانظا می معروفیات اورطلبوا حباب کی علمی رہنمائی اورمعاونت میں وفت کے کثیر حصے کے صرف کے باعث کم لکھا، اسی لیے ایک دوسر مے موقع پر جب سیدسلیمان ندوی نے ۱۹۳۹ء میں وسعاد ون اور ہدند دستانی میں ''بعض پرانے لفظوں کی نئی تحقیق اور جمعید'' کے زیرعنوان دوقسطیں شائع کیس اورصد لیتی صاحب نے ان پراستدرا کرتم کیاتو سیدصا حب نے دلچسپ انداز میں لکھا:

صدیقی صاحب نے سیرسلیمان ندوی کے ندکورہ مقالے پر استدراک ہی نہیں لکھا، سیدصاحب سے اختلاف کرتے ہوئے ان کے ام ایک دلچسپ خط میں ان کے اس خیال سے اختلاف بھی کیا کہ ایک زبان میں درآنے والے دخیل الفاظ کو اُس زبان کے برتنے والے ''بگا رُ'' دیتے ہیں۔ لکھتے ہیں:

> میں دل سے ڈرنا ہوں کہ کہیں آپ برا نسان جائیں گر زبان کم بخت مانی نہیں۔ 'بونام' 'ہمارا براا چھالفظ ہے، اسے '' بگاڑ'' کہناتو کا میں ٹن نہیں سکتا۔ ہم جس لفظ کوا چی زبان میں لیتے بیں، اچی زبان کی ضرورتوں کو مدنظر رکھتے ہوئے اسے ' بناتے'' بیں بینی ہماری زبان اسے اینے ڈھب کا بنالیتی ہے۔ اسے بگاڑنا کیؤکر کہیے گا؟ اور 'بونام'' میں تو یہ بھی نہیں۔ جس

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

کے آئینے میں وغیرہ کے مطالع سے صدیقی صاحب ایک ایسے عالم اسانیات کی حیثیت سے سامنے آتے ہیں جو شاید لفظ وافات سے ہمہ وقت جو مکالمہ رہتے ہوں اوراضی سے ربط و صبط کو اپنا حاصل حیات ہجھتے ہوں۔ تماہی کی ترکیب کو درست تا ہت کرنے کے لیے وہ اردو میں مستعمل ایسے لفظوں کا انبار لگا دیتے ہیں جوالی ہی ہزا کی ہے۔ کے مماثل ہیں یعنی الیح ہز کے مماثل ہیں یعنی الیح ہزاری ہوئے ''، تبائی ، تراہا ، دوخز لا ، تغز لا ، ست جھی ، چید ماہی ، وفصلا (جو درخت سال میں دوہا ربھاتی ہے وہ وہ وغیرہ و اس ساری بحث میں صدیقی صاحب کا طریق کا را کے ہر دبار درخت سال میں دوہا ربھاتی ہے وہ فیرہ وغیرہ و خیرہ و شوئرت کے ہوئی کری کری کی مماثل ہوئے ہوئی کی ساتھ دلیلوں پر دلیس اور طیم الطبع عالم کا ہے جو بغیر کی جھنجھ لا ہم شیا خشوئرت کے ہوئی کری کری کی مماثل ثبات کے ساتھ دلیلوں پر دلیس دیے چلاجاتا ہے سان کے زوی کرد ویک اردو کے مجہز تھے ہوں نے نہا ہے ۔ یک نفی اور بے با کی سے فاری اردوا جزا کو با ہم ملایا ہے مثلاً سودانے ہوفا ہر کے دون پر چیٹر کا ب ''کہنا لیا صدیقی نے اسے سند ثقا ہت عطا کردی ۔ دیے چلاجاتا ہے سان کے زواب کے وزن پر چیٹر کا ب ''کہنا لیا صدیقی نے اسے سند ثقا ہت عطا کردی ۔ ملایا ہے مثلاً سودانے ہرفا ہے غرقا ہے کوزن پر چیٹر کا ب ''کہنا لیا صدیقی نے اسے سند ثقا ہت عطا کردی ۔ ملایا ہے مثلاً سودانے ہرفا ہے کوزن پر چیٹر کا ب ''کہنا لیا صدیقی نے اسے سند ثقا ہت عطا کردی ۔ ملایا ہے مثلاً سودانے ہرفا ہے کوزن پر چیٹر کا ب ''کہنا لیا صدیقی نے اسے سند ثقا ہت عطا کردی ۔

تاریخی اسانیات سے صدیقی صاحب کے لگاؤ کے شواہدان کی تحریروں میں جابجانظر آتے ہیں ۔ان
کے مقالے ''بندوستان بغیر واؤ کے صحیح ہے' 'کے مطالع سے بیدامر بروی صراحت سے آئینہ ہوجاتا ہے کہ
''بندوستان' کے مقالی غیر ''بندستان' (بغیر واؤ) کے زیادہ رائج رہاہے ۔ایران کے متقدم شعراابوالفری روتی، مسعود سعدسلمان، فرقی، عثمان مخاری، نظاتی اور روتی وغیرہ سے لے کرمتا قرشعرامثلاً جاتی تک کے یہاں ''بندستان' ہی مستعمل رہا ہے ۔ بجر فورہ نے گئے انجمن آدا ہے جہانگیری میں رضا قلی خال ہمائیت نے ''بندستان' ہی کو مستقل لفظ کی حیثیت میں جگہ دی ہے ۔ واکٹر صدیقی بے شارمثالوں سے تا بت کرتے ہیں کہ ''بندستان' ہی کو مستقل لفظ کی حیثیت میں جگہ دی ہے ۔ واکٹر صدیقی بے شارمثالوں سے تا بت کرتے ہیں کہ لفظ ''بندستان' کی وہی حیثیت ہے جو بغدا و (باغ واد)، پرستان (پری ستان)، وشمن (وشت من)، وشنام 'بندستان' بغیر واو کے مستعمل رہا ہے ۔ فو داردوشاعری میں وجبی، وتی، سودا، جمیر، آتش 'محتقی، تاتی جرائے ، لڈر ر مشکل کی بندستان' بغیر واو کے مستعمل رہا ہے ۔ فو داردوشاعری میں وجبی، وتی، سودا، جمیر، آتش 'محتقی، تاتی جرائے ، ٹدر ر کی میں بھی مستعمل رہا ہے ۔ فو داردوشاعری میں وجبی، وتی، سودا، جمیر، آتش 'محتقی، تاتی جرائے ، ٹدر ر کی میں بھی مستعمل رہا ہے ۔ میر دخیال میں بعض مستثنیات بھی بھی مستعمل رہا ہے ۔ میر دخیال میں بعض مستثنیات بھی بھی وی جن کی طرف صدیقی صاحب نے اشار فریس کیا مثلاً مصحیقی کا یہ شہور شعر کیسانظر انداز کیا جا سکتا ہے:

ہندوستاں کی دولت و حشمت جو پچھ کہ تھی ظالم فرگیوں نے بہ تدبیر سھینج لیا! شائع کیا تھا میں کا ایک نسخہ بھیجا ہوں... اُس مال مولوی سیدسلیمان اشرف مرحوم کی کتاب السمبین پر میں نے ایک تبحرہ رسمالہ معارف میں لکھاتھا۔ اس کے بچھے نسخ الگ بھی حجب کے تھے جو برٹ کیجے ۔ رینسخداس خیال ہے آپ کو بھیجا ہوں کرشا ہے مسارف کی جلدوں میں ڈھونڈ نا زحمت کا باعث ہو...

عربی مبین پرحرف آنے کاطوفان ہمارے ہز رکوں بی نے اٹھایا تھا۔اگر چرای زمانے میں بعض محققوں نے اس کی تر دید کردی گئی گرو مات جوند ہی عصبیت کی کے میں ایک بار کہردی گئی تھی اوگوں کے دلوں میں جم گئی۔اُس کی تر دید کوکوئی سمجھا کوئی نہ سمجھا۔ ۵

یہ درست ہے کہ صدیقی صاحب نے زندگی میں کم نولی کواپنا شعار بنائے رکھا گر بدشتنی یہ ہے کہ جو لکھا ان تحریروں کی بھی صرف ایک جلداب تک منظر عام پر آئٹکی حال آس کہ بقول مرتب مقالات کی تعداداتنی ﷺ تقمی کہ دومزید جلدیں شائع ہو سکتی تھیں گرنہ ہو سکتی تھیں گرنہ ہو سکتی تھیں گرنہ ہو سکتی تھیں مگرنہ ہو سکتی تھیں مگرنہ ہو سکتی تھیں سے انداز میں شائع ہو سکتی تھیں مگرنہ ہو سکتی تھیں مگرنہ ہو سکتی تھیں سے انداز میں شائع ہو سکتی تھیں مگرنہ ہو سکتی تھیں مگرنہ ہو سکتی تھیں مگرنہ ہو سکتی تھیں ہو سکتی تھی ہو سکتی تھیں ہیں ہو سکتی تھیں ہو سکتی ہو سکتی ہو سکتی ہو سکتی تھیں ہو سکتی ہو سکتی ہو تھیں ہو سکتی ہو تھیں ہو تھیں ہو سکتی ہو تھیں ہو سکتی ہو سکتی ہو سکتی ہو سکتی ہو سکتی ہو تھیں ہو تھ

زیرنظر مقالے میں ان کے مضامین کی جلداول اور بعض دیگر مقالوں سے، جو رسائل وجرا کدسے عاصل ہو سکے، اعتباکیا گیا ہے۔ ان تحریروں سے صدیقی صاحب کی گہری نظر اور فیر معمولی تعمق و تی کا بہ ہولت اندازہ ہوتا ہے ۔ ان تحریروں میں اگر مشاہیر کے نام ان کے علمی مکتوبات بھی شامل کر لیے جا کیں تو ان کے علم و فضل کی زیا دہ کمل تصویر سامنے آتی ہے ۔ سومیں نے ان کے فیر معمولی علمی مقام کے تعقیبی میں ان مکتوبات سے فضل کی زیا دہ کمل تصویر سامنے آتی ہے ۔ سومیں نے ان کے فیر معمولی علمی مقام کے تعقیبی میں ان مکتوبات سے بھی جا بجا مدد لی ہے ۔ حق بیہ کر شید حسن خال نے اگر عبدالتا رصد لیتی کو 'اساطین اوب' ' میں شار کیا ہے تو کسی مبالغے سے کام نہیں لیا اور اگر ڈاکٹر سیدعبداللہ نے لکھا ہے کہ ان کے بے مثال علمی و لسانی مباحث کے مال مکتوبات پڑھر آسمی ماہیں سیدہ اور این دُرید کی یا دتا زہ ہوجاتی ہے ، تو ایک بدیجی صدافت کے سوا پچھیلی ۔

مقالات صدیقی میں صدیقی صاحب کی ۱۹۱۰ء سے لے کر ۱۹۱۱ء تک کی تحریروں کا اعاطر کیا گیا ہے۔ یہ جلد زیادہ تر اسانی مباحث پر مشمل ہے گراس میں ایسے ایسے چشم کشالسانی موضوعات کوزیر بحث لایا گیا ہے کہ اُن کی دادندہ یناظلم ہوگا۔ ہندوستان بغیر واؤکے، بغدا دکی وجہ تسمیہ، لفظ سُغد کی تحقیق، ذال معجمہ فاری میں، ولی کی زبان، اردواملا، بعض پرانے لفظوں کی نئی تحقیق اوران کے علاوہ افسوس (لفظ کا ایک بھولا ہوا مفہوم) محرب لفظوں میں حرف 'ق کی حیثیت، تمانی کی ترکیب، وضع اصطلاعات پر تبھر واور معابب شخن کلام عافظ

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

بہر حال صدیقی صاحب کے بزد کیے نصحاکی زبان پر 'نہندستان' اور' نہندستانی' ہی ہے اور یہی قابل بر جی ہے۔ اس کے باوجود صدیقی صاحب ہندوستان اور ہندوستانی کو بھی غلط نہیں کہتے اور بیان کی سلامتی طبع کی دلیل ہے۔

اس مقالے میں ایک مقام پر صدیقی صاحب نے لکھا ہے کہ 'نبندستان' کی مزید شخفیف ''نبندستان' کی مزید شخفیف ''نبندسال' کی صورت میں بھی ملتی ہے۔وہاس شمن میں فرہنگی جہانگیری اور بہارِ عجم کی عبارتیں نقل کرتے ہیں جہال ''بندوستان' کی ایک شکل 'نبندستال' نقل ہوئی ہے گروہال فرخی کا جوشعر درج ہوا ہاں میں 'نبندستال'' کے بجا نے 'نبندسال' ہے ،شعریہ ہے

گر ز بجود تو نسیمی بگذره بر زنگبارا ور ز محتم تو سموی دروزه بر بندسال

چونکدوونوفرہ نگوں کی نثری عبارت اور شعر میں مستعمل نظیروں (بندستان/ بندسان) میں فرق ہے لہذا اب برہان قاطع سے سندلاتے ہیں جہاں لکھا ہے: ''بندسان' ہاسین بے نقط پر وزنِ بندوان' ... پچر کھتے ہیں کہ برہان قاطع کا اس تشری سے جہانگیری اور بہار کی عبارتیں صاف ہو گئیں اور ' اب پورے لفین کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ استاد فرتی کے شعر میں 'بندسان' ہی ہے 'بندستان 'نہیں ۔'بندسان' شاعروں کے کلام میں نیا دہ نہیں ملتا گراس کا تو یقین ہوگیا کہ چوتھی صدی ہجری میں ' بندسان' زبان میں ماضل ہو چکا تھا (مقالات صدیقی صاحب نقطوں کے عہد ہو بہد شغیراو ضاع پر فیر معمولی نظر رکھتے ہے وہاں اس عبارت پر تھوڑی تی جرت بھی ہوئی ۔'' اب پورے کے ہم برج برد شغیراو ضاع پر فیر معمولی نظر رکھتے ہے وہاں اس عبارت پر تھوڑی تھی ہوئی ۔'' اب پورے کے ہم برج برد شغیراو ضاع پر فیر معمولی نظر رکھتے ہے وہاں اس عبارت ہی کہ کورٹ اور معاملا ہے عروش پر گہری نظر رکھتے والے محقق کو یہ کھنے کی ضرورت ہی کیوں پیش آئی فرخی کا شعر جس عروش اور معاملا ہے عروش پر گہری نظر رکھنے والے محقق کو یہ کھنے کی ضرورت ہی کیوں پیش آئی فرخی کا شعر جس کر میں (فاعلات نواعلات فاعلات ورٹ کی انقط ہی آسکا تھا اور وہ ''بندسان' کے سوا اور کیا ہوسکتا تھا، اس لیے بھی کہ دہاں وہ ناعلات نور کوئی لفظ ہی آسکتا تھا اور وہ ''بندسان' کے سوا اور کیا ہوسکتا تھا، اس لیے بھی کہ دہاں وہ دی ہوں کی میں دورت ہی کے دونوں میں '' سیائی' 'کا عضر موجود ہے ۔

اویر ذکر ہوا کہ صدیقی لفظوں کے عہد باعبد متغیراوضاع پر غیر معمولی نظر رکھتے ہے۔اس کے

شواہدان کے مقالات اور دیگر تحریروں میں جگہ جگہ ملتے ہیں مثلاً 'بغداد' کی وجہ تسمیہ' نامی معروف مضمون میں بغدا د بغدا دے ایک تو منیجی مترا دف' ' باغ دا د' ' کے ضمن میں بتاتے ہیں کہ بعض کے خیال میں ' بغ' ' کے معنی بستا ں کے ہیں اور دا د' عطا کیا۔ چو تکہ کسریٰ (ساسانی با دشاہ) نے یہ باغ ایک خواجہ سرا کو دے دیا تھالہذا '' بغ داد' کہلایا۔ پھر دا دخقیق دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

> اگریوں کیجیتو پھراس باغ کامام ہائی وادہ بھونا چاہیے تھا گر وادہ کی صورت سراسانی عہدی زبان میں واڈک یا واڈگ بھی۔ بیمعز ب ہوکر (اگر پہلے الف کاحذ ف ہوجانا بھی مان لیا جائے تو ) بخدا ذق کیا بخدا ذخ بہوگیا ہوتا جیسے "بیدق" اور "ساذج" اور موجودہ فاری میں "بخدا دہ "بوتا گران صورتوں میں ہے ایک بھی نیس ملتی۔ و

ای مقالے میں آگے تار آئے واد 'یا ''باغ واد' کی تحمیلی اڑان کورد کرتے ہوئے صدیقی بغداد کے پہلے جھے ''نیخ '' کی معنویت اجا گر کرتے ہیں اور بتاتے ہیں کہاس کی صورت اوستا میں نُغ اور بگٹ ، میخی کتبوں میں نُغ ' ہاوراس کے معنی ضدا / دیوتا کے ہیں ان کے خیال میں شکرت کے بھگوان یا بھگوت وغیرہ کا کتبوں میں نُغ ' ہاور' نُغ '' ایک بی لفظ ہے ۔ایران میں پر لفظ زر دہیتیت سے پہلے موجود تھا جب وہاں بتو س کی پہلا جز '' ہوگ '' اور' نُغ '' ایک بی لفظ ہے ۔ایران میں پر لفظ زر دہیتیت سے پہلے موجود تھا جب وہاں بتو س کی پہلا جز '' ہوگ '' اور' نُغ '' ایک بی لفظ ہے ۔ایران میں پر لفظ زر دہیتیت سے پہلے موجود تھا جب وہاں بتو س کی لواج ہوتی تھی ۔اس می لواج ہوتی تھی ۔اس کی اجزا کی مختلف وضعوں کی تو شیح کی ہے ، اس کی کیفیت لفظوں میں بیان نہیں ہوسکتی ۔ بس ، آگیمینہ شکی صبہا سے پھلا جائے ہے ، کی صورت ہے ۔مقالے کے کیفیت لفظوں میں بیان نہیں ہوسکتی ۔ بس ، آگیمینہ شکی صبہا سے پھلا جائے ہے ، کی صورت ہے ۔مقالے کے کفیت نہی صدیقی صاحب نے اس حقیقت سے بھی پر دوا شایا ہے کہ اسا والقاب کی سمر می آئی نہاد میں کس عقید ہے ایقان یا اعتقاد کو چھپا نے ہوتے ہیں جن تک نگاہ گہر سے اسانی تاریخی شعور کے بغیر نہیں بیٹنی پائی ہو نہوں ہے جو گاہوں نے جو گھر کھا ہے اس سے اندازہ ہوتا ہو رہنوتا ہی کہا ورقتا ہی اسانیات ، بہت سے قد کم نہی و معتقداتی تصورات کی بھی پر دہ کشا ہے ۔ کہتے ہیں :

"بغیور" چین کے شمرا دوں کا لقب برگز ندھا... چین کے بادشاہ کو کہتے تھے اور اُسے ویہائی استعارہ مجھنا چاہیے جیہا "مطل اللہ" میں ہے ۔ بادشاہ کے رتبانی حقوق کو پورب بی نہیں گیکھم کی قومیں بھی آج سے چند ہی صدی پہلے تک مانتی ربی تھیں ۔خوارزی کا خیال ادھر نہیں گیا، نہیں آور فیقرہ مفاتیح العلوم میں جگرنہ باتا: وَلَعَلَ بعَدادُ هی عَطِئة الملك (اورشابی یہاں اس امر کا اظہار ہے گل نہ ہوگا کہ جس زمانے میں عبدالتار صدیقی گوءِ نگن یونیورٹی سے
پیا چی ڈی کررہے تھے، اپنے تحقیقی مقالے کی تحیل تک ہی دربید کی جسمی وہ اللغه کا تخیم تخطوط ندد کچھ پائے
تھا ہم اس کے با وجودا ہن سیدہ کی مخصص اور جوالیقی کی معرّب کے مطالع سے وہ اس صحیح نیتیج تک پہنچ کے گئے تھے کہ بیائن دربیہ ہی تھا جس نے عربی میں مستعارالفاظ کی ہوئی تعدا دمیں نشان دہی کی تھی ۔ پی ای وی وی کی تھی ۔ پی ای وی کو گئی ۔ پی ای دربیہ کی تعدا دمیں نشان دہی کی تھی ۔ پی ای وی کو تعدا کے مقالے کے شائع ہونے کے بعد جب صدیقی صاحب کو ہاینڈ کی لائیڈن لائبریری میں این دربیہ کی صحیم افغات جمھر ہ اللغه کود کے مقام کو کھنے کاموقع ملاتوان کا سابقہ قیاس بالکل درست لکلا۔

ابن دربید کمال درج کی مجتمداند بصیرت کا عامل تھا۔ یہی سبب ہے کہ وہ متعد دمقامات براپنے مامور پیٹر وؤں مثلاً الخلیل ، سیبویہ ، الاصمعی اور ابوعبید ہ کی تعبیرات سے اختلاف رکھتا تھا۔ صدیقی لکھتے ہیں کہ " پیچلا ط" کے باب میں ابن دربید ، الاصمعی کماس خیال سے متنق نہیں تھا کہ پیلفظ فاری سے مستعارہ ۔ اس کے تبسس نے اسے مجبور کیا اور اس نے ایک یونانی خاتون کو فدکورہ لفظ (بیجلا ط دراصل ایک طرح کا کیڑا تھا) کی تفصیل بنا کراس سے بوچھا کہ اسے یونانی (بازنطینی) کس نام سے بکارتے ہیں۔ خاتون نے جوابا کہا: سیجلا طس (Sigillatus) ۔ ابن دربید کی وسعت نظرا وراسانی تگ منا زکاؤکر کرتے ہوئے صدیقی لکھتے ہیں:

بغداوےمراوبونا وشاہ کا عطیہ)۔

دراصل المانیات کی با قاعد ہ سالہا سال کی تخصیل، ایک مدت کے تعتی اور شرقی زبانوں اور ان کے ادبیات کے ساتھ گہری فکری و وقتی وابستگی نے صدیقی صاحب کو غیر معمولی السانی بصیرت عطا کی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ وہ شطی السانی یاصوتی تما ملات کو بے اصولی گروا نے تھے۔ ان کابالکل صحیح موقف تھا کہ اسانیات کی حالت اور حیثیت ریاضیات کی ہی ہے۔ مختا دالدین احمد کے نام اپنے ایک خط میں نہایت سے کی باتیں کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

آپ کویہ بھے لیما چاہے کرچند آوا زوں اور ان کے مجموعوں (لفظوں) کوجان لیما اور بغیر کسی ترتیب اور نظام کے لکھ دینا لسانیات سے بہت دور ہے۔ لسانیات ایک Accurate Science ہے۔

۲ کسانی بحث کے لیے نہا یت ضروری ہے کہ آپلفظوں کی تاریخ معلوم کریں اور ہرقدم پر پیدیکھیں کہ میں پچھنا ریخ کےخلاف تونہیں کہ رہا ہوں۔ اا

یہ فہمائٹ صدیقی صاحب کواس لیے کرنا پڑی تھی کہ بختا رالدین احمہ نے ایک مضمون میں بعض انگریزی اور عربی لفظوں کی مماثلت دکھائی تھی۔ انھوں نے نہ صرف Navel کوناف سے جاملا یا تھا بلکہ ناف کو عربی قرارد سے ڈالاتھا۔ چنا نچے صدیقی صاحب کووضاحت کرنا پڑی کہ ''ناف' عربی فاری ہے۔ عربی میں اسے ''سرو'' کہتے ہیں۔ انھوں نے اس طرح کی بے جوڑ لسانی مماثلتوں کو ''انقال'' اور ''انت کال'' کی تی لسانی ہوا تھی قرار دیا تھا۔ ان کے خیال میں آریائی اور سامی زبانوں کو آئیس میں جوڑنا سعی لا حاصل ہے۔ دلین کی اور اہم بات یہ ہے کہ صدیقی صاحب کے اس موقف کی تا ئیدان کے مینئر معاصر احمد دین کی سے حک شہر ہوئی تھی ہوتی ہے۔ واضح رہے کہ احمد دین کی نہ کورہ کتا ہے پہلی بار ۱۹۲۳ء میں شائع ہوئی تھی۔ احمد دین نے نکھا تھا:

انقال عربی الاصل ہے، نقل سے مشتق ہے۔اسے سنسکرت امتسا<sup>۱۷</sup> (موت) اور کال (وقت) سے ملانا بے جوڑبات ہے۔ای طرح''انتہا'' بھی عربی ہے، سنسکرت''ان تھاہ'' بعنی جس کی تھاہ نہ ملے بیان کرنا سراسر غلطی ہے۔ ۱۳۳ بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

(۱۹۶۱ء) میں لکھااور یہاں بھی تاریخی اور تقابی تحقیق کاحق ادا کردیا مثلاً اس مقالے کے آغازی میں اُھوں نے اسپے وسیع لسانی مطالعے کا جُوت دیتے ہوئے لکھا کہ' ق' جس آوا ذکی نیا بت کرتا ہے وہ تمام سامی زبا نوں میں پائی جاتی ہے۔ آریائی زبا نمیں اس حرف سے خالی ہیں تا ہم ترکی اس سے مشکل ہے کہ غیر سامی ہونے کے باوجود اس میں ' ق' کی صوت موجود ہے (واضح رہے کہ ترکی بقول صدیقی ندسامی زبان ہے ندآریائی بلکہ تا تاری ہے )۔ اس مقالے سے اس دلچسپ حقیقت کا بھی پتا چلا کہ بعض اوقات کسی زبان کے متغیر ہوجانے والے لفظوں اور آوازوں کی محافظت ان کی اصل صورت میں کسی اور علاقے یا چغرافیا ئی نظے کی زبان بھی کرتی ہے جیسے مثلاً ارمئی زبان میں فاری لفظوں کی پرانی شکلیں محفوظ ہیں ۔ ارمئی ایرانی زبان نہیں بلکہ اس علاقے کی زبان ہم جوایران کے ثال مغرب میں آذر رہا بھیان سے محتی ہے۔ صدیقی لکھتے ہیں:

فاری زبان کے محققوں کوار منی ہے بہت مدد لمی اور بہت ی کھوئی ہوئی کڑیاں مل گئیں چنا نچیہ جن فقوں میں 'ک باقی جو جن فقطوں میں 'ک باقی 'گ باقی نہیں رہا تھا ارمنی ہے اس کا وجود یقینی ہوگیا۔ جو'ک سامی زبانوں میں 'ق'ہوگیا ہے وہ ارمنی میں 'ک ہے اورجس' گ نے سامی میں 'ج' کا تلفظ اختیار کیا ،ارمنی میں وہ اب بھی 'گ ہے۔ <sup>10</sup>

المعربات "ساسی فیرمعمولی لگاؤ کے پیش نظر صدیقی صاحب نے معرباتِ عبد الرشید تتوی (م -22 اھ) کا ایک قلمی نخد مام پوراسٹیٹ لائبر بری سے ڈھونڈ ٹکالا حید رآبا درکن والانخدان کا اپنا مملوکہ تھا۔ انھوں نے اس کی ترتیب کا کام بقول ڈاکٹر مظہر محمود شیر انی بیسویں صدی کے چھے عشر کی ابتداء میں شروع کرویا تھا (دسالہ معرباتِ دشیدی ،کراچی جس کے)۔

معرّباتِ دشیدی کی قدوینِ نو (۲۰۰۳ء، مرتب نانی: ڈاکٹر مظیر محمود شیرانی) کے مطالع سے
پاچلنا ہے کہ مرحوم صدیقی صاحب نے معرّباتِ دشیدی کوئٹ کے حیراآبا د (جوان کا ذاتی نختھااور ۱۹۲۱ء میں
اپنے قیام حیدرآبا دکے زمانے میں انھیں ملاتھا) اور نٹ اسٹیٹ لائبریری مامپور کے تقائل کے بعد مدوّن کیا تھا۔
موخرالذکر نخدانھیں ۱۹۳۲ء میں ملاتھا۔ انھوں نے اپنے حیدرآبا دی شنج کو اساسی نخد قرار دیا تھا گرا سے بھی
محققات کا رف نگائی سے جانچااور آ لکا تھا۔ ڈاکٹر شیرانی کھتے ہیں:

انھوں نے سعۂ ب (حیدرآبا دی نسخہ ) کوا سائ نسخہ قرار دیالیکن آئکھیں بندکر کے اس پراعتماد

He not only tries to sort out provincial and dialectical words and indicates the localities where they were in use originally, but also distinguishes sharply between the varions dialects of Arabic on one hand and the other semitic languages on the other, and it is only in respect of words from the latter, or, of course, from non-semitic languages that he uses the term "Arabicized". A number of his statements show that Ibn Duraid had a clear idea as to from what sources and in what way loan-words came into Arabic."

صدیقی صاحب چونکہ خودممتا زاورصاحب نظر محقق ہیں لہذا اُٹھوں نے ابن درید کی غیر معمولی اسانی بھیرت کے اعتراف کے باوجود لکھا ہے کہ عربی میں مستعار الفاظ کے باب میں بعض صورتوں میں اس سے اتفاق کرنا ممکن نہیں تاہم اس سے اتکار نہیں کیا جاسکتا کہ اس کا طریق کار درست تھا۔مقالے کے اخیر میں صدیقی صاحب نے ابنی درید کی کتاب کی تغیری جلد کا و ہا ب نقل کیا ہے جس میں مستعا را لفاظ سے بحث کی گئی ہے اوروہ اقتباسات درج کے ہیں جومستعار الفاظ سے متعلق ہیں اور پوری کتاب میں جا بجاموجود ہیں۔

سے بات معلوم ہے کہ تاریخی اسانیات کی مقتضیات میں سے ایک ہے بھی ہے کہ اس منہائ سے استفادہ کرنے والے کی عہد بہ عہدتا رہ خوافیہ اور دیگر متعلقات پر بھی کافی ووافی نظر ہونی چاہے۔ صدیقی ان تقاضوں سے خوب آگاہ تھے جنانچہ ان کی تحریروں سے جا بجا تاریخی اور جنمی کئی معلومات بچوٹی پڑتی ہیں۔ وہ بخدا ذکر کرتے ہوئے نہیں بجولتے کہاور بھی کئی قریدا ہے ہیں جن کا سابق نے نہوں کہ مثلا ہرات اور مُر و کے درمیان ایک قصبہ بنطور (جے صرف نئع بھی کہتے ہیں)، ارمیعیا میں ایک بغاؤند، ایک بغر وند سیاوراس طرح کے دیگر متعدد وہیش کردہ نظائر سے اندازہ ہوتا ہے کہ صدیقی صاحب اسانیات کے بین العلوی منہان سے خوب واقف تھے ۔وہ عہدو سطی کے مسلم مورخین وا دبا مسعودی، احمائن کی المانیات کے بین العلوی منہان سے خوب واقف تھے ۔وہ عہدو سطی کے مسلم مورخین وا دبا مسعودی، احمائن کی المانیات کے بین العلوی منہان سے خوب واقف تھے ۔وہ عہدو سطی کے مسلم مورخین وا دبا مسعودی، احمائن کی المانی جو سے المجمودی المانی تو ہوئات کو استوار کرتے تھے۔ ابھی اور پر دبتانی بھر و کے امور عالم این درید کی جمھرۃ اللغہ اور اس کے ان مباحث کا ذکر ہوا جو معرف نئی صاحب کی دلچینی قرار منا آشاخی اور اگر یہ کہا جائے کہ جو متحر بات سے متعلق شے ۔خود معرب الفطوں میں حرفی نئی کی حیثیت 'انھوں نے اپنی عربے کھری صلے کے متحد تک رہی و غلط ندہوگا۔ 'معرب لفظوں میں حرفی' نق' کی حیثیت 'انھوں نے اپنی عربے کھری صلے کہ خری حصلے کی دوئیت تک رہی و غلط ندہوگا۔ 'معرب لفظوں میں حرفی' نق' کی حیثیت 'انھوں نے اپنی عربے کھرکے کھری حصلے کر میٹیت 'انھوں نے اپنی عربے کھری کے اپنی عربے کھری کھریں۔ 'انہوں نے اپنی عربے کھری کھری کھری کھریں۔ 'انہوں نے اپنی عربے کھری کھری کھریں۔ 'انہوں نے اپنی عربے کے اس کی دو کھریں۔ 'انہوں نے اپنی عربی کے دو کھری کھری کے دو کھری کھری کے دو کھری کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کھری کھری کھری کھری کھری کے دو کھری کھری کھری کھری کے دو کھری کے دو کھری کھری کے دو کھری کھری کے دو کھری کھری کھری کھری کے دو کھری کے دو کھری کھری کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کھری کھری کھری کے دو کھری کے دو کھری کھری کھری کے دو کھری کھری کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کے دو کھری کھری کے

بهاد عجم كاذكركرتے بيں وه اضي متندمانے بيل محران كے بعض مشمولات كوقابل اصلاح سيحت بيں۔ كھتے بيں:

فرسنگ جہانگیری کی فروگذاشتوں کی تالی کی فرص سے فرہنگ ریوں کی اور جماری ۔
تصنیف ہوئی ۔برہانِ قباطع پر غالب نے اعتراضوں بلکہ خوردہ گیریوں کی اور جماری ۔
کتے جواب اور جواب الجواب کھے گئے ... باصرالدین شاہ قاچا رکے عہد میں رضا قلی فال میں ۔
ہما ہے ۔ (صاحب تبذکرہ مجمع الفصحا) نے یہ کوشش کی کر کھسالی فاری کا ایک اخت براہم تر تبید دے ۔ ای کوشش کا نتیجہ ہو مرہنگ انسجمن آ رائے ناصری ۔ کتاب کے طویل مقدم میں مصنف نے اپنے پیشرواخت نو یہوں کی خلطیاں پُن پُن پُن کر کمائی ہیں اور فرہنگ کے متن میں بھی جا بجا اوروں کی انفرشقد میں ،موسطین اور متافرین کا کتاب اس کی فرہنگ کے متن میں بھی جا بجا اوروں کی انفرشقد میں ،موسطین اور متافرین کی کتاب اس کی فرہنگ کے متن میں بھی جا بجا اوروں کی انفرشقد میں ،موسطین اور متافرین کی زندگ کی طاق سے کہ اس کے فیش نظر متقد میں ،موسطین اور متافرین کی زندگ تصنیفوں کا بیش قرار ذفیرہ تھا اور اس نے ایران میں بیٹھ کر فاری کا اخت کھا جواس کی زندگ میں جھے ہیں گیا ۔ کا

جس زمانے میں ڈاکٹر سیرعباللہ نو ادرالالفاظ (آرتو) کی قد وین کررہ ہے، ڈاکٹر صدیقی نے جس اغلاص اورجا تکابی سے سیرصا حب کی رہنمائی کی اس کی تفصیل خود سیرعبراللہ نے نوادر المحاتیب کی تمہید میں فراہم کردی ہے۔ نوادر الالفاظ کے تعاز ع فیرالفاظ کی تہید میں فراہم کردی ہے۔ نوادر الالفاظ کی صدیقی صاحب نے فیر معمولی تحقیق کی اوراس ضمن میں متعدد پیشہ وروں سے ل کران الفاظ کی گر ہیں کھولیں نوادر الالفاظ کے مقدم میں سیرعبداللہ کاس اعتراف میں کوئی مبالغ نہیں سیرعبداللہ کاس اعتراف میں کوئی مبالغ نہیں سیرعبداللہ کی اوراس شمن کی دی عبدانال میں او ایل الفاظ کی مراسلتیں اگر شائع کردی جا کیں آو ایل علم کے لیے یہ مراسلتیں بجائے خود غرائب اللغات اور نوادر الالفاظ بن جا کیں ۔ بعدانال جب سیرصاحب نے نوادر الد مکانیب کے زیمون ان ان خطوں کا ایک حصد لد دو نامہ برا تی میں شائع کردیا تو واقعی ان کے ذکورہ تو ل کی تھدین ہوگئی صرف چندا سے مقامات ملاحظ فرما ہے:

ردیا تو واقعی ان کے ذکورہ تو ل کی تھدین ہوگئی صرف چندا سے مقامات ملاحظ فرما ہے:

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

نیل کیا۔ چنانچہ پاورتی (کذا) میں دونوشنوں کے متن کافرق دکھایا گیا ہے۔علاو ہازیں مختمر حواثی اور بعض کیا ورق کے بین ۔ رسالہ بدا کی شریحی زبان فاری ہے اس لیے مرتب نے حواثی بھی درج میں دیے ہیں ۔ مرف ۲۹ سفے پر معجم البلدان کا ایک مختمرا قتباس مربی میں ہے۔ ۲۹

معر باب دشیدی ۱۹۵۵ء میں شائع ہوئی اس میں و وانگریزی دیا چیشال نہیں جو اکھاتو گیا گرصد اپنی صاحب کی غیر معمولی مثالیت بیندی کے باعث خودان کے لیے موجب اطمینان نہیں رہاتھا۔اس کے کم ویش دورس بعد آقا ہے معمولی مثالیت بیندی کے باعث فردان سے فرہنگی دشیدی شائع کردی جس کے دور سے صصے کے آخر میں آئھوں نے اضافی شدہ درسالہ معربات دشیدی بھی شامل کردیا جوانھیں مخطوطی صورت میں دستیاب ہوا تھا۔ نوی تہران کی اس اشاعت کے باعث صدیقی صاحب کواسی مطبوعہ سنے پرنظر تانی کرنا پڑی جوانی کو اپنے اٹھوں نے اپنے اٹھوں نے اپنے کو پرنٹو تہران کی اس اشاعت کے باعث صدیقی صاحب کواسی مطبوعہ سنے پرنظر تانی کرنا پڑی معمود نے پرنظر تانی کرنا پڑی کو اٹھوں نے اپنے اٹھوں نے اپنے کو پرنٹو تہران کی روثنی میں کچھ حواثی کھے لیکن اپنی گونا کوں مصروفیات اور گرتی ہوئی صحت کے باعث وہ اس سنے کا اسپے نسخوں سے متی تقا مل کرنے کا حق اوا نہ کر بائے ۔ بیکام مرحوم مشفق خواجہ کے ایمار پر جناب مظہر محمود شیرانی نے کیااور حق بیے کہان کی مسائی سے معربات دشیدی کی ایک اطمینان بخش قد وین اہل علم کے ہاتھ آئی۔شیرانی صاحب نے صدیقی صاحب کے انگریزی دیا ہے کا اردور ترجمہ بھی اپنی قد وین اہل علم کے ہاتھ آئی۔شیرانی صاحب نے صدیقی صاحب کے انگریزی دیا ہے کا اردور ترجمہ بھی اپنی قد وین اہل علم کے ہاتھ آئی۔شیرانی صاحب نے صدیقی صاحب کے انگریزی دیا ہے کا اردور ترجمہ بھی اپنی قد وین اہل علم کیااور مرحوم کے جملہ حواثی بھی اپنے حاشیوں کے اضافے کے ساتھ شائل تدوین کے۔

معر بات دشیدی مرتب عبدالتارصدیقی کے خصات کیا ہیں اورانھوں نے مؤلف عبدالرشید توں کے حالات اوراس کے علمی کارنا موں کی تفصیل کے خمن میں کیا لکھااوراس پر مرتب ٹانی نے کیا کیا اضافے کیاس کی تفصیل کارنا موں کی تفصیل کے خمن میں کیا لکھااوراس پر مرتب ٹانی کے غیر معمولی تحقیقی اضافے کیاس کی تفصیل کارٹی بین گراتنی بات اطمینان سے کہی جاسکتی ہے کہ مرتب ٹانی کی غیر معمولی تحقیق کاوش جتنی بھی قابل دا دیجی اس کی بنیا دگذاری بہر حال عبدالتار صدیق ہی کے مبارک ہاتھوں سے ہوئی۔

لفظ ولسان سے ڈاکٹر صدیقی کے عشق وانسلاک کے متعدد مظاہران کی اور بہت ہی تحریروں میں بھی بخو بی دیکھی جاستے ہیں ۔ مختلف فرہنگوں کے صحت وسقم پر بھی ان کی گہری نظر تھی اور رید گہری نظر دراصل متعدد زبا نوں کے میں مطالعے کا حاصل تھی ۔ 'بندستان بغیر واؤ کے صحح ہے'' نامی مقالے میں، جس سے پہلے بھی استشہا دکیا جاچکا ہے، ایک جگہ تین بردی اہم فاری فرہنگوں فرہنگوں فرہنگوں جہانگیری ، برہان قاطع اور

بنیاد جلد چهاره ۲۰۱۳ء

با دخورک و ہ سیاہ پر بندہ ہے جو ہوا میں رہتا ہے اور ہوائی اس کی خورش ہے۔ فاری فرہنگ نویسوں نے اکثر پرستوک و رہا دخورک کوایک جانا ہے ۔ابیامعلوم ہونا ہے کہ با دخورک ایک افسانو کی پر بندہ ہے و رای لیے بعضے فرہنگ نگاروں نے اسے بھا' کامرادف قرار دیا ہے۔

اوپر کے اقتباسات سے بہآسانی اندازہ ہوتا ہے کہ ڈاکٹر صدیقی لفظ وافت کے کھوج میں کتا لہا سفر کرنے کے قائل تھے۔ ' تیادیولی'' کی آخر تک میں وہ فاری فربنگوں سے استشہاد کرتے ہیں۔ بیددست ہے کہ کہ وہیش سارے ہی فاری فربنگ نولیں پرستوک پرستواور با دخورک کہا دخورک کی جانے ہیں تاہم بیر معلوم نہیں ہوپایا کہ کون سے فربنگ نگارول نے با دخورک کو نہا کا مرادف قرارویا ہے بیرہاں قاطع ، غیاف اللغات ، موپایا کہ کون سے فربنگ معین اور لغت نامۂ دھے خدا ، سے لے کر فربنگ عمید اورتا زور بن قائل قد رفر ہگ یعنی فرب نگ معین اور لغت نامۂ دھے خدا ، سے لے کر فرب نگ عمید اورتا زور بن قائل قد رفر ہگ یعنی فرب نگ بیز دورک کے حوالے سے متعدد چران کی تفصیلات ملیں گر کہیں بینظر نہ آئے گا کہ با دخورک نھا ' کے مترادف ہے ۔ لیف سے نامہ متعدد چران کی تفصیلات میں گر کہیں بینظر نہ آئے گا کہ با دخورک نھا ' کے مترادف ہے ۔ لیف سے نامہ مقدد چران کی تفصیلات میں ہی نہ کورہ حوالہ نہل بایا علاوہ ازیں بیعض کر ابھی ضروری ہے کہ پرستو کر ہما تھا ہم نے معنی نہ اور ان کو لفت نولیوں نے کسرہ اور فتح دونوں سے لکھا ہے ۔ بے گل نہ موروں کے کہ پرستو کی میں نہ اور ان کو لفت نولیوں نے کسرہ اور فتح دونوں سے لکھا ہے ۔ بے گل نہ ہوگا اگر چندا ہم فرب نگوں سے نہ کورہ الفاظ کے معانی درج کرد ہے ہما کیں:

ا با دخورک: مرغکی است سیاه و کو بیک واو بیوسه در پروازی باشد، کویندغذ ای او با داست واگر درجای هیند دیگر نتواند برخاست و بعضی کویندا با بیل همان است " به بسر بهسان قساطع ، ص۱۹۳۷ -

۲- پرستو: بکسر اول و فانی و سکون فالث وضیم فو قانی و واوسا کن به معنی پرستک است که خطاف با شدو بعضی گویند پرستو و طواط است که آن خطاف کوهی با شد "بهر بهان قاطع ، ص ۱۳۸.

ای افت میں پرستو کے بعد پرستوک کے تحت اوپر کے معانی درج کرنے کے بعد اس پر ندے کے بعد اس پر ندے کے بارے بارے میں پچھ محتر العقول با تیں لکھی ہیں جنھیں اُسطور کا درجہ دیا جا سکتا ہے مثلاً لکھاہے کہ جب جاند ہوڑ ھار ہاہو اور پرستو کے پہلے ہے کو پکڑ کراس کا پیپ جا کے کریں تو اس میں سے دو نظر ہزنے کی میں گے ۔ایک تو کیک رنگ اور دومرا رنگارنگ ۔ جب اسے (یا انھیں ) پھڑ سے یا پہاڑی بکرے کی کھال میں لپیٹ کر (اس پر گر دوغمار

قیے کومبین پیس کراور نمک اور مسالہ لگا کرتے پر لیسٹ دیتے ہیں اور پھریخ کو آگ دکھاتے جاتے ہیں اور پھریخ کو آگ دکھاتے جاتے ہیں۔ دوسرے وہ جوکڑ ھائی میں ڈال کرتے جاتے ہیں۔ دوسرے وہ جوکڑ ھائی میں ڈال کرتے جاتے ہیں بودسری حتم کے کباب کو اللہ کے جاتے ہیں بعنی شامی کباب، شکم پر کباب وغیرہ۔ اس دوسری حتم کے کباب کو الله کے لیے ایک آلہ استعمال ہوتا ہے جس کی شکل از سے کی ہوتی ہے۔ فرق صرف یہ کہ ڈیڈی جھوٹی ہوتی ہے۔ فرق صرف یہ کہ ڈیڈی جھوٹی ہوتی ہے۔ شکل کی مناسبت سے قرین قیاس ہے کراہے بھی اس زمانے میں اڑا کہتے ہوں (اور فاری کتابت کے ارٹ سے کارٹ سے 'ارٹ ہوں کہتے ہوں (اور فاری کتابت کے ارٹ سے کارٹ سے 'ارٹ ہوں کہتے ہوں)۔ میں

۲۔ میں نے لکھنو کے دریا فت کیاتو معلوم ہوا کہ وہاں کے مانبائی توریس سے روٹی اکا لئے کے دونوں آلوں کو جوا یک ماتھ استعال ہوتے ہیں ''جوڑی'' کہتے ہیں۔ وہ تنخ جس کا ایک سراچپا (کھر پی کی شکل کا) ہوتا ہے ''ارتا'' کہلاتی ہے اور دوسری تنخ جس (کی) نوگ مڑی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہے ''ارتا'' کہلاتی ہے اور دوسری تنخ جس (کی) نوگ مڑی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہے '' مطوطا'' (لیعنی تو تا ) کے مام سے پکاری جائی ہے ۔ بیتو ما نبائیوں کی اصطلاحیں ہوئیں ۔ بسکٹ والوں ہو کی ہاں ایک آلہ ہے جے ''اما'' (بلاتھ رید) کہتے ہیں گراس آلے سے جلانے کی اکثری تنور میں ڈالتے ہیں ۔ ظاہر ہے بسکٹ پکانے والوں کی اصطلاحیں مستحدث ہوں گی ۔ اصل وہی میں ڈالتے ہیں ۔ ظاہر ہے بسکٹ پکانے والوں کی اصطلاحیں مستحدث ہوں گی ۔ اصل وہی مانبائیوں کی اصطلاحیں ہیں ۔ 19

۳۔ 'پٹا دینا''۔اس زمانے میں ''پٹی دینا'' ورغلانے یا دھوکا دیے کے لیے بولا جاتا ہے۔
انگے زمانے میں ''پٹا ''بوگا۔لفظون ہے ۔ 'پٹی پڑ ھلا '' بھی بولئے ہیں۔ ''

۲۰۔ ''پٹرت'' ،و ہیز جو پھر دی جائے ۔ زیا سرہ بھی صرّاف پھیر دیتا ہے، قبول ٹیس کرتا ۔ ''

۵۔ ''پٹا دیولی'' ،ای طرح کھا ہے ۔اس کے دو مرادف (فاری) کھے ہیں ایک پرسٹوک (اور پرسٹواور پرسٹوک) دوسرابا دخورک ۔اصل عبارت یہاں نقل کرتا ہوں:
''پٹا دیولی مرغب سیاہ کہ بیوستہ در پرواز باشد و آنزا با پیل (کذا) نیز گویند با دخورک بہاء موحدہ و پرستوک و پرستوو پرستک ہر سربا کی فاری وسٹین مہملہ و (صم ) فو قانی''
''با پیل'' ظاہرا'' آبا بیل'' کی تھیف ہے ۔عربی لفظ ابا بیل کو ہندستانیوں نے غلط طور پر ایک فاص پر بندہ سمجھا اور اردو میں پرستوک (=وطواط = Swallow) کوابا بیل کہنے گے۔
فاص پر بندہ سمجھا اور اردو میں پرستوک (=وطواط = Swallow) کوابا بیل کہنے گے۔

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

۲۔ فرسنگ عسمید میں پرستو کے پھے اور مترادفات مثلاً فرشتوک، بلسک، بالوایہ بالوان، بالوان،

ال قدر تفصيل ميں جانے اور قارئين كى "چېتم خراشي 'رپمعذرت!

لفظ وفر ہنگ سے ڈا کٹر صدیقی کی وسیع دلچین کے ذیل میں دوا قتباسات مزید ملاحظہ فرمائے:

ا۔ ابھی تک آئی فرصت نہیں ملی کہ انتا کی ترکی کی تھیاں سلجھانے کی کوشش کروں۔ وہ جو
ملا حوں کی ہولی کی نقل اٹاری ہے وہ بنگال کے ملاحوں کی نقل ہے۔ بنگالی زبان کی بہت ہی
عام چیز ہے ہے کہ آپ کا ہم فتر ان کے ہاں ضمتہ ہوجا تا ہے اورا کٹر کسی قد راشا بٹ کے ساتھ
اور بھی پوراو ہوکران کی زبان ہے نگلتا ہے جیسے گھر کو گھوراو رگنگا کو گونگا کہتے ہیں۔ انتا پیدا ہی
بنگال میں ہوئے تھے۔ ملاحی کا پیشہ کرنے والے بنگال میں مسلمان ہی ہیں اس لیے ہے بہت
برت سے کہ بنگال کے ملاح مرا دہیں۔ ۲۳

ب۔ کھانے سب تو نہیں جو سامنے تھے ہو چکے۔ ایک لذیذ چیز رہ گئی۔ اور ھے کے قصبوں میں ایسی کے بیں اور اور دھائی میں کہیں ان کو ' شیرازے' بھی کہتے ہیں اور اور دھائی میں کہیں ان کو ' شیرازے' بھی کہتے ہیں اور جو کے دہی میں کہیں اور جمع دوطرح پر آتی ہے ' نشرار ہے' اور سابی نیچو ڑے ہوئے دہی اور جمع دوطرح پر آتی ہے ' نشرار ہے' اور سابی تفوار ہے''۔ بر ہان قاطع میں لکھاہے کہ بعضوں نے اس لفظ کو حربی بتایا ہے جربی لغت کی کتابوں میں اسے فاری بتایا ہے اور بھی میٹھی چیز ہے۔ معلوم نہیں ایران کی کس فاص مرتبے اور اچار کو بھی کہتے ہیں۔ 'جھجلے " بھی میٹھی چیز ہے۔ معلوم نہیں ایران کی کس فاص مشعائی کی مشائی کی مشائی کی مشائی کی مشائی کی مشائی کی مشائی کی کس فاص

"جھیلے "کی کچھ اور دلیپ تغمیل صدیقی صاحب نے اپنے بہت معلومات افزامضمون" کچھ کھر ہے ورق مشمولہ ہند ستانی میں بھی دی ہے۔ یقصیل لطیف احمد عثمانی بلگرامی کی مختصر سوائے کے ذیل میں دی گئی ہے جوغالب سے اپنے کلام پراصلاح لیتے تھے۔صدیقی لکھتے ہیں:

ایک روابیت ریجی مشہور ہے کہ لطیف ایک با راپنے استاد (غالب) سے ملنے ولی مگے تو ان کے لیے بلگرام ہے "جھجلے" پکوا کر سماتھ لے مگئے۔غالب کو بیمز بیار چیز ایسی پہند آئی کہ 
> ۳- با وخورک کی وضاحت میں نفست نامه دهخدا میں کھاہے کرای کا ایک نام زازال بھی ہے (بحوالہ ناظم الاطباء می ۲۲۳) ایک مترادف با دخوار بھی دیا ہے اوردوسرا رستو۔

پرستوکی وضاحت میں دھےخدا میں وہطویل عبارت افظا افظا درج کردی گئی ہے جو ہر ہاں میں ہاور پھر جہانگیری سے دوشعر بھی نقل کیے ہیں جن میں دوسر سے کامنہوم ہر ہاں نے بھی بیان کیا ہے شعریہ ہیں:

> از پرستوک اگر خوری کیمش دیده را روشنی کند (شود؟) حاصل خون اورا، چوزن بیاشامد شهوت زن جمه کند زابل ص۱۱۳\_

پرستونف بین بین بین میں اس کے گئاتہ یم مترادف بھی دیے ہیں لیمی پرستوک،
 پرستک بفرستک بفراستوک بفراشتو کے فراشتر ، فراشتر وک ان کے علاوہ دیگر مترادفات میں چلچاہہ ، زازال ، ابائیل ، بلوایہ ، پیلوایہ اور خطاف بھی گنوائے گئے ہیں ، جلداول ہمی اسم کے واضح رہے کہ فرہنگ میں میں با دخورک کو پرستو کے مرادف یا مترادف قرارٹیس دیا گیا۔
 گیا۔

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

سولہ سر ہ شعراس کی تعریف میں کہ ڈالے جن میں سے صرف ایک بی اب لوگوں کویا در ہ گیا ہے: خوشالذت جھجلہ بگرام ۔ کہ شبنم ازونا زگی کردوام ۲۵

من ہے کہ چھجلے'' کی لذت کے اسیر غالب ہی نہیں صدیقی صاحب بھی تھے۔ تبھی تو ند کورہ اقتباس کے حاشے میں اس کے اجزائے ترکیبی اور ماس کے بنانے کا طریقہ تک بیان کردیا:

یدندیذ پکوان او دھ کے اکثر قصبات میں عام ہے۔ ماش کی دال کوسل پر پیسے اور جھان پیشنٹ کراس کے جھوٹے جھوٹے گلگے بناتے ہیں اور انھیں کھی میں آل کے قوام یا دودھ میں دال دیتے ہیں۔ وال دیتے ہیں۔ بعض مقامات بران کو مشیراز کے 'اور کئیل' کا ذکیاں' بھی کہتے ہیں۔ (حاشیہ ہددستانی جسم ۲۸۲)

کیامعلوم کہ جب میرنے ذبل کا شعر کہا ہوگا تو اس میں ''نازی'' کے لفظ میں شیرینی لب کے ساتھ ساتھ ''شیرازے'' کی شیرینی اورلذت بخشی کا ایہام بھی رکھا ہو ( آخر عمر کا طویل حصہ اُنھوں نے اودھ ہی میں بسرکیا تھا):

نازی اس کے لب کی کیا کہتے ۔ پچھڑی اک گلاب کی سی ہے قائلِ مبارک اوجی آئے ہی ہے مشدہ خوابیدہ قائلِ مبارک اوجی ڈاکٹر صدیقی جیے زبان شناس جنھوں نے اردو کے کتنے ہی ہم شدہ خوابیدہ الفاظ کو قم اِ ذن اللہ کہد کر جگایا اور جاری تہذیبی توسیع کاسروسامان کیا! کیا ہم 'مشکل خوال'،' چاشی گیز ( نمونہ گیر ) 'سوداور' (سوداگر )، ٹاٹ بانی ،'میدہ سالار'، مائدہ سالا ر(چاشی گیر ) ، جھجلے 'اور' شیرا زے' ایسے فیر معمولی الفاظ کو بھول نہیں گئے تھے؟

املا اور صحب املا کے باب میں بھی ڈاکٹر صدیقی کی کاوشیں قابل وا دہیں صحب املا کے خمن میں وہ ان اصحاب میں سے جیں جن پر سابقون الاوّلون کی ترکیب کا اطلاق ہوتا ہے۔ وہ اس خیال کے زبر دست علمبر دار سے کہ اردواملا کی معیار بندی ضروری ہے۔ ان کا خیال تھا کہ ہر معاشر ہے میں بڑا گروہ مقلدوں اور عادت کے بندوں کا جوتا ہے اور تدارک یا اصلاح کی ذمہ داری اہل شخیق پر عائد ہوتی ہے۔ وہ اس خیال کے موقد سے کہ بندوں کا ہوتا ہے اور تدارک یا اصلاح کی ذمہ داری اہل شخیق پر عائد ہوتی ہے۔ وہ اس خیال کے موقد سے کہ بندوں کا ہوتا ہے اور تدارک یا اصلاح کی ذمہ داری اہل شخیق میں انھوں نے جونہا بہت ہم تجاویز چیش کیس وہ موقد میں ساتھوں نے جونہا بہت ہم تجاویز چیش کیس وہ ان کے ایک قابل قدر مقالے ''اردواملا'' اور بعض دیگر تحریروں میں موجود جیں ساتھوں نے بجا طور پر اس امر پر ان سے کہ تابل قدر دمقالے ''اردواملا'' اور بعض دیگر تحریروں میں موجود جیں ساتھوں نے بجا طور پر اس امر پر

اصرارکیا کہ ہندی لفظ ہوتو اسے ہ کے بجائے الف پر شم ہونا چاہیے سوا ہے مقاموں کے مثلاً پیٹنہ ہوتا کہ ہندی لفظ ہوتو اسے ہے جائے الف پر شم ہونا چاہیے سوا ہے مقاموں کے مثلاً پیٹنہ ہوتا ہے اردواو را یک فاری یاعر بی جُوسے ہوتا ہوتے ہوتی جو ایک اردواو را یک فاری یاعر بی جُوسے ہوتے ہوتی جوت جیسے تما ہا بیچرنگا، وغیرہ و وہ اسم جو افتحال یا استفعال کے وزن پر مصدر جیں اور ان کے آخر میں الف کے بعد ہمز ہے، یہ فاری اور اردو میں گرجاتا ہے اور ایسے لفظوں کورند ردید ذیل صورت میں لکھاجانا چاہیے: ابتداء ارتقاء افتداء اِنتِقراء استفصا وغیرہ ۔

صحت املا کے شمن میں ڈاکٹر صدیقی کی ایک اوراہم تجویز یہ تھی کھنتی ہر جُتم ہونے والے ذکراہم جب واحد محرف حالت میں ہوت ہوت ہوت ہوت ہوت ہوت ہوتا ہے جو جمع قائم کی حالت میں ہوتا ہے الیں صورت میں ''میں مدرسہ جاتا ہول''،''شیر کے پنجہ میں بڑی طاقت ہوتی ہے'' کے بجا ہے یوں لکھنا قرین صحت ہوگا: ''میں مدرسے جاتا ہول''مثیر کے پنج میں بڑی طاقت ہوتی ہے'' وغیرہ۔

ہمزے کے سلط میں صدیقی صاحب کاموقف پرتھااور بالکل درست تھا کہار دومیں ہمزہ الف کا قائم مقام ہے ابندا جب دوحروف علت اپنی الگ الگ آوا زدیں تو ان کے درمیان ہمزہ آتا ہے جیے آءو، جاءو، گاء و، گر بھاوتا و، کھاو، کڑھاو میں ہمزہ فیرضروری ہے۔ای طرح لیے، دیے، کیے میں بھی ہمزہ فیرضروری ہے۔ اس طرح لیے، دیے، کیے میں بھی ہمزہ فیرضروری ہے۔ صدیقی صاحب تمام عمرا پی تحریروں میں الگ الگ آواز دینے والے دوحروف علت کے درمیان ہمزہ لکھتے رہے جیسے تم آءوتو آم لیتے آءو، وفیرہ گراردودنیا نے ان کے اس صحیح موقف کو قابل قبول نہ مجھاا ورہمزے کو ہمیشہ و کے اورپیمالا مت کے طور پر استعال کیا یعنی تم آؤتو آم لیتے آؤ۔ جب جاؤ جھے بتا کرجاؤو فیرہ۔

ہمزے ہی کے خمن میں ان کاریر قول بھی سے تھا کہار انیوں کے یہاں ہمزہ بہت کم استعال ہوتا ہے اور وہ معمولاً ہمزے کی جگہ کی استعال کرتے ہیں۔ چونکہا ردوزبان میں ہمزے کا چلن بہت ہے لہذا ایرانیوں کی پیروی کے بہاے عربی لفظوں کو جواردو میں مستعمل ہوتے ہیں، ہمزے سے لکھنا چاہیے جیسے تا ئب، قائل، سائل، حقائق، خائن، شائع وغیرہ ۔ ان کاریہ کہنا بھی اپنے اندر برا اوزن اور صدافت رکھتا تھا کہ راے، جا سے خدا ہے وغیرہ پر ہمزہ نہیں آنا چاہیے ۔ علاوہ ازیں جب کی لفظ کے آخر میں ہائے مختفی آئے اور وہ لفظ کی دوسر سے لفظ سے ل کرمر کب بنا رہا ہوتو ہائے مختفی پر ہمزہ لانا چاہیے نہ کہ کسرہ جیسے مثلاً درجہ کائی، تو دہ خاک وغیرہ سے استعمال ہوتے ہیں۔ ہمزہ لانا چاہیے نہ کہ کسرہ جیسے مثلاً درجہ کائی، تو دہ خاک

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

رشید شن خال نے اپنی کتاب أد دو اسلا میں جا بجا عبدالت ارصد لیقی کی اسانی بالغ نظری اور اُردو الملاکے باب میں ان کے مجتمدانہ محرمتوازن نقط نظر کی آؤ صیف کی ہے ۔ ان کی اُد دو اسلا پرجگہ جگہ صد لیقی صاحب صاحب کا فیضان کار فرمانظر آتا ہے ۔ شاید یکی وجہ ہے کہ اُنھوں نے اس کتاب کا انتساب بھی صد لیقی صاحب بی ہے اُنھوں نے اس کتاب کا انتساب بھی صد لیقی صاحب بی کے ام کیا۔ اُنھوں نے اس کتاب میں گئی مقامات پرعبدالت ارصد لیقی کی اُردواملاکی معیار بندی کے سلطے کی خد مات کا کھل کراعتراف کیا ہے ۔ ایک جگہ کھتے ہیں:

ال زمانے میں ڈاکٹر عبدالستار صدیقی مرحوم واحد خص تے جھوں نے اس موضوع کامستقل موضوع کی حیثیت سے مطالعہ کیا اور با ربار لوگوں کی توجہ اس طرف مبذول کرائی۔ ربرالہ بهند سنانی ، ربرالہ اردو، ربرالہ معیار میں ان کے نہایت اہم مضامین محفوظ ہیں ۔ ان کے علاوہ مختلف کتاوں کے تیمروں اور مقدموں میں بھی وہ ان مسائل کا با ربار ذکر کرتے رہے۔ ان میں مقدمہ کلیات ولتی، مقدمہ خطوط خالب (مرتبہ فتی میش پرشاد) تیمرہ مکا تیب خالب (مرتبہ عرقی ...) خاص طور پر قابل ذکر ہیں ۔ اس کے علاوہ بہت سے خطوں میں انھوں نے املا کے مسائل واغلاط کی طرف لوگوں کو توجہ کیا ہے۔ اس موضوع کو اُردونے اصلاح املاکی تیم وہ ان مرتب کیا تھا ... اور جس طرح اس موضوع کو امیت دیا دہ قبل مال کی تجاویز کو جس انداز سے مرتب کیا تھا ... اور جس طرح اس موضوع کو اہمیت دیا دہ قبل تھا ۔ اور جس طرح اس موضوع کو ایمیت دیا دہ قبل تھا ۔ دہ

یہ وہ زمان تھا جب اردواملا کے سلسلے میں بعض نہا ہے۔ معنکہ خیز تجاویز (مثلاً میہ کہ اردو میں ایک آواز کے لیے ایک بی حرف ہونا جا ہے ہیں ہے۔ میں ان تمان حرفوں میں سے سی کواتی رکھا جائے وغیرہ وہ غیرہ) انقلابی تجاویز کے طور پر ساسنے لائی جارہی تھیں ۔ رشید حسن خال اعتراف کرتے جیں ایک زمانے میں وہ خودان تجاویز کے بھیر میں آچکے تھے مگر ڈاکٹر عبدالستار صدیقی کی' نہمائٹ اور تعلیم نے اس نہماؤکم نظری' کے بیج وخم سے نجات دلائی' (اد دو سالا جس موصوع پر' استا دکیل' قرار دیا ہے۔ حقیقت ہے کہا ردواملا کے سلسلے میں ڈاکٹر عبدالستار صدیقی اوران سے بچھے پہلے احسن مار ہروی کی خد مات کو جمیشہ یا درکھا جائے گا ۔ بیالہت اُردُود نیا کی ہو تھی ہے کہا ملا کے سلسلے میں وہ اب تک دوم کی کاشکا رہے۔ بیشہ یا درکھا جائے گا ۔ بیالہت اُردُود نیا کی ہو تھی ہی کہا ملا کے سلسلے میں وہ اب تک دوم کی کاشکا رہے۔

لسانیات سے انسلاک کے باوجودوہ اردو زبان وادب سے بھی اٹوٹ وابستگی رکھتے تھے اوراردوزبان کے الگ اور منظر دشخص کے ندھرف قائل سے بلکہ اس پر اھرار بھی کرتے تھے اس ضمن بیں مجملہ اور موارد کے وحیدالدین سلیم کی وضعے اصطلاحات پران کانہا ہے۔ مفصل ریو بعولا حظہ کیاجا سکتاہے جس بیں وہ اردوکور تی دینے کے لیے جو تجاویز دیتے ہیں ان بیس کتابوں کے ماموں ، بابوں اور فسلوں کے عنوا نوں کے لیے اردور اکیب کے استعمال کی ترغیب دیتے ہیں اور جائے ہیں کہ کتاب کی ابواب کی گنتی باب دوم باب سوم وغیرہ کے بھائے دومرا باب تیسرا باب کی صورت ہیں ہونی جا ہے تا کہ اُردو کے اُردو بین کو ندھرف برقرار رکھا جاسکے بلکہ اسے تسلسل دیا جاسکے ۔ ''بعض پرانے لفظوں کی ٹئی تھیں'' کے زیرعنوان اپنے معروف مفمون کے آخر ہیں زیرسطح وہ ان صفرات جاسکے ۔ ''بعض پرانے لفظوں کی ٹئی تھیں'' کے زیرعنوان اپنے معروف مفمون کے آخر ہیں زیرسطح وہ ان صفرات سے ما خوش نظر آتے ہیں جو ندھرف سے کہ اُردو الفاظ ور آکیب استعمال نہیں کرتے بلکہ ایسے الفاظ ومحاورات کی تعریب بھی کرؤالے ہیں ۔ لکھتے ہیں:

بنگال کے بعض مسلمان ہز رگوں کو میں نے شول مال ہو لئے سنا ہے ۔ گول مال کی شاید تحریب فرمائی ہے ۔ دور کیوں جائے خود ہمارے ہاں ایسے لوگ ابھی موجود ہیں جو بیگم کو تینم کو تینم ' کاغذ' کو ْ قاغذ ہولئے ہیں۔ ۲۹

اُردو کے اردو پن پر اسی اصرار کے باعث وہ مکتوب الیہم کو "مکتوب الیہوں" ("مکتوب الیہوں کے الیہوں کے حالات جمع کر کے شائع کیے جا کیں"۔ نہ حدقیق شارہ ۱۳۱۱ میں ۱۳۳۷) لکھتے ہیں اور دارمیان کے حرف کے سکون کے ساتھ ہیں مثلاً فِلْر جُمْع بخت، شہر وغیرہ، ان کے ال لفظوں کو جوسہ حرفی ہیں اور درمیان کے حرف کے سکون کے ساتھ ہیں مثلاً فِلْر جُمْع بخت، شہر وغیرہ، ان کے بارے میں فرماتے ہیں کہ پیلفظ بچلے حرف کی حرکت کے ساتھ تھے ہوں کی زبان پر جاری ہیں اور یہی سے جی ایوں کہ کہ کروہ ولی کے اس طرح کے تلفظ کر د الفظوں کا دفاع کرتے ہیں مساوران شمن میں ماصر علی سر ہندی کا ایک مصرع بطور حوالہ درج فرماتے ہیں:

بتِ فرج لي به قتلِ جمنا رکھے جو پُر چیں جبیں دمادم

اورعربی لفظ کی ہندی لفظ سے ترکیب دیے پرمسرت کا اظہار کرتے ہیں۔میرے زو یک یہاں دو امور کو پیشِ نظر رکھناضروری ہے۔ایک تو یہ کہ زبان کے تشکیلی دور کے شعراء آئے جب اردوزبان بہت منجھ چکی ہے، جمارے لیے سندنہیں بن سکتے۔دوسرے یہ کہ سے حرفی لفظوں مثلاً عمل بشمر، تحت وغیرہ کا درمیانی حرف ک بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

حرکت کے ساتھ فصحا کی زبا نول بر جاری ہونے کا دعویٰ بھی محل نظر ہے اور اگر ابیاہے بھی تو بیاس امر کی دلیل نہیں کہان الفاظ کورکت کے ساتھ ہی قبول کرلیا جائے قریر کی زبان اور تحریر کی زبان میں یوں بھی فرق ہوتا ہے اور ہمیشہ رہاہے ۔اگر وہی دئی ، ما صریلی سرہندی انتھیلی دور کے دیگر شعرا کے نظائر ہمارے لیے سندہ و سکتے ہیں تو سوال بیہ ہے کہ کیا جمارے متاز لغت نگاروں (مثلاً سیداحمد دہلوی، نوراُ محن قیر کا کوروی یا صاحب فیسے ہے۔ شفق ) نے اٹھیں بطور مثبت امثال ونظائر کے برتا ہے؟ میرے خیال میں اس کا جوا بنفی میں ہے۔ اگر برتا بھی ہوتو پہ لکھ دینے کا اہتمام ضرورموجو دہے کہ اب بیلفظ بایر کیب متر وک ہے یا قوسین میں وضاحت موجود ہے کہ غلط العوام ہے جبیبا مثلاً فوق البھڑک وغیرہ۔

ڈاکٹرصد نقی کواردوزبان اوراس کے لسانی مسائل ومعلملات کے ساتھ ساتھاس کے دبیات سے جوغیر معمولی ربط و تعلق تھا، امنیا زعلی عرشی کے مام ان کے بعض مکا تنیب اس پر شاہد ہیں مثلاً ایک خط میں خواجہ احسن الله دوبلوى بيان (يا بدروايت ويكرخواجهاحسن الدين خان بيان ٣٦) كخففر ديوان كاذكركرت مين جس میں شامل دو معنوماں ' چیک مامہ' اور' تعریف جا ومون خال' سک لیاتِ سود ا کے نولکھوری ایڈیشن میں بھی الحاتی طور پر شامل ہیں۔صدیقی صاحب کے پاس ندکورہ دیوان کاوہ نسخہ تھا جوخود شاعر کا اصلاح کردہ تھا۔اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ پنے خوکس قد را ہم تھا۔افسوس صدیقی صاحب اس کی تد وین نہ کرسکے۔ ۳۳

ار دوا دب ہی کے ایک زند ہاسم اسداللہ خال غالب سے بھی صدیقی صاحب کو گہرا لگا وَتھا۔اُنھوں نے غالب کی بعض ما یا بہتحریریں اپنے مقالے'' سمجھ بھر ہے ہوئے ورق' میں شائع کی تھیں ۔اس مقالے میں منجملهاور تحريرون كے غالب كے بعض اہم خطاور فدسانة عجائب بران كى تقريظ شامل تقى صديقى صاحب نے ان تحریروں پر بہت عمدہ حواشی بھی لکھے ہے ۔انھوں نے خطوط غالت مرتبہ بہیش پرشا دی جلداول پر نظرانی بھی کی تھی اوراس پرمقد مہمی لکھاتھا۔علاوہ ازیں اندشامے غالب سیران کے مفصل اورمفید حواشی " سيجهاور بكهر مورق"، "غالب كخطول كلفاف" مكانيب غالب (مرتباتيا زعلى عرشي) رمفصل تجزياتی مقاله، '' دیلی سوسائی اور مرزا غالب'' \_\_ بیسب غالبیات میں ما درا ضافوں کی حیثیت رکھتے ہیں اور غالب کی شخصیت وفکر کے تہدری مطالعات کی ہر ہان مہیا کرتے ہیں۔علاوہ ازیں اپنے پچھے مکا تیب میں بھی صدیقی صاحب نے غالب کے بعض اسانی معتقدات کے باب میں اپنا زاویہ نگاہ بروی صراحت سے بددلائل

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

بیان کیا ہے۔ غالب پران تحریروں کو پڑھ کرا حماس ہوتا ہے کہ صدیقی صاحب نے اُن کے باب میں کیے کیے اہم جزئیوں کو اِن تحریروں میں محفوظ کرلیا ہے مثلاً '' کچھ اور بھر ہے ورق' میں غالب کے ایسے مکا تنیب شائع کے گئے جواب تک غیرمطبوعہ سے ان مکا تیب کے اصل متن خود غالب کے ہاتھ کے لکھے ہوئے سے جوصد لقی صاحب کے ہاتھ آئے ۔''غالب کے خطول کے لفائے'' نظاہرا کی غیرا ہم موضوع ہے کیکن اس سے بھی صدیقی صاحب نے کتنے اہم تکتے نکالے ہیں مثلاً یمی کہان لفافوں کود کھنے سے پتا چلتا ہے کہ غالب نے جس طرح ا پنی مکتوباتی تحریروں میں زوائد کور ک کردیا تھا،لفافوں پر ہے کی عبارت میں بھی رفتہ رفتہ اختصار پیدا کرلیا تھا۔ بھراپنے زمانے کے عام دستور کے خلاف غالب بعض اوقات بجائے فاری کے اردو میں پتے لکھا کرتے تھے وغيره-مكاتيب غالب برصديق صاحب كالمفصل ريويورر صف بخوبي اندازه ووتا ب كروه ايخ معاصرین کی تحریرول کوبھی کیسی عمیق تقیدی نگاہ سے دیکھتے تھے اوران کے محاس کے دوش بدوش ان کی خامیوں اور کوتا ہیوں سے بھی صرف نظر نہیں کرتے تھے۔ یہ مفصل تہمرہ بتا تا ہے کہ معیاری تدوین کے نقاضے کیا ہوتے میں،املامیں کن اصولوں کی باسداری کرنی جا ہے، واقعاتی غلطیوں سے کیسے بیاجاسکتا ہے،حواشی کی طوالت کتنی ہونی جا ہے بعض خاص اسا (معرف ) کے سابقے کے سلسلے میں کیاا حتیاط محوظ رکھنی جا ہے۔ صدیقی صاحب نے ا ہے بڑے دلیسپ اور نہایت معلومات افزامضمون '' دیلی سوسائٹی اور مرزاغالب''میں بتایا ہے کہ آئیسویں صدی کے دوسر بے نصف میں سانح ستاون کے چند برس بعد جو بہت سی علمی انجمنیں وجود میں آئی تھیں ان میں ایک د بلی سوسائٹی بھی تھی ۔اس کے بارے میں معلومات کا واحدماخذ گارسیں دناسی کی تحریریں تھیں مگران میں سوسائٹی کے بارے میں معلومات بیشتر تشنہ اور کہیں کہیں غلط تھیں ۔خوش قشمتی سے پنڈ ت کیفی کے توسط سے صدیقی صاحب کوسوسائٹی کے شائع کر دہ جا رشارے دیجنے کول گئے جن میں سوسائٹی کی سرگر میوں کی تفصیلات اور بعض تحریریں چھپی تھیں جواس سوسائٹ میں براھی گئی تھیں۔سوسائٹ کی بنیا داس زمانے کے دلی کے مشتر کرنل جملٹن کی تحریک سے پڑی اوراس کے ارکان میں ایک غالب بھی تھے۔ اُٹھوں نے سوسائٹی کے ایک جلے منعقدہ ا اراگست ۱۸۶۵ء میں ایک مضمون رپڑھا تھا جو سوسائٹی کے پہلے شارے میں شائع ہوا ۔صدیقی صاحب نے اس کامتن رسالے سے نقل کر کےاپنے مقالے میں شائع کیا۔اس مضمون کے علاوہ غالب سے متعلق کی اہم معلومات اس مقالے میں تیجا کردی گئی ہیں جو حیات عالب کے ممن میں بنیا دی مآخذ کا درجہ رکھتی ہیں۔

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

مطالعات عالب کے خمن میں ایک مجے نواور وز کا بھی ہے۔ مرادیہ ہے کہ آیا گذشتن، پذیرفتن کو 'و سے کھنا جا ہے یا 'و' سے اس بحث کا آغاز عالب کے اس موقف سے ہوا کہ فاری زبان میں والی مجمد نہیں واری میں '' کے عنوان سے عالب کے موقف کے بر خلاف کثیر و وی دلائل سے تا بت کیا کہ فاری میں والی مجمد موجود رہی ہے۔ صدیقی صاحب غالب کے حوالے سے لکھتے وی دلائل سے تا بت کیا کہ فاری میں والی مجمد موجود رہی ہے۔ صدیقی صاحب غالب کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ موصوف کہتے تھے کہ'' وز'' کا فاری نہ ہونا ان کا اپنائیس ان کے نام نہا وآمو زگار'' ہر مزد یا ری زاو' و' کا قول ہے جبکہ قصد یہ ہے کہ غالب کے اصل محمد فرہنگی جہانگیری و دشیدی ہیں (مقالاتِ صدیقی ، عبر کھنائب کے اصل مکفذ فرہنگی جہانگیری و دشیدی ہیں اس خیال براعتر اض میں مشید ہے کہ ذالی مجمد فاری میں نہیں ہے لیکن خان آرزو نے خصفوی کے اس خیال براعتر اض رشید خصفوی سے اخذ کیا ہے کہ ذالی مجمد فاری میں نہیں ہے لیکن خان آرزو نے خصفوی کے اس خیال براعتر اض کیا ہے ' (نہ قوش بحوالہ ما ایقہ جس اے اور اینا ہے کہ اور عالم ڈاکٹریز براحم کو تھی صدیقی صاحب کے موقف سے کامل اتفاق تھا۔ تقلید فاطع ہو ہاں میں لکھتے ہیں:

عالب ذال فاری کے مکر تھے حال ہی گراس کے وجود سے اٹکار کو یابد بہیات سے اٹکار کے متر تھے جال ہی گراس کے وجود سے اٹکار کے متر د فاضلوں نے اس ضمن میں تفصیل سے مضامین لکھے ہیں۔ ہندوستان کے دواہم وانش مندوں نے بھی اس موضوع پر مفصل گفتگوی ہے۔ میری مراد ڈاکٹر عبدالستار صدیقی صاحب مرحوم اور قاضی عبدالودود دھا حب ہے۔ سے

تاہم ڈاکٹر نذریاحمد کوصد لیق صاحب سے اس امریس اختلاف تھا کہ آٹھویں صدی عیسوی کے تم مونے تک 'دُنے نے 'دُن کو پوری طرح بے دُل کردیا تھا۔ اُنھوں نے عبدالوہاب قزوین کے ایک قول سے استثباد کرتے ہوئے لکھا کہ آٹھویں صدی کے بعد بھی ذالی مجمع ملتی ہے گو آہت ہا آہت استفال کم ہوتا گیا۔ نذر محمد کے خیال میں اُویں صدی کے بعد تک ایسے لیخے ملتے ہیں جن میں ذال کا استفال برا برنظر آتا ہے۔ سام صدیقی صاحب کا غالب سے ربط و تعلق ایک مقلد کا نہیں جمہتدا نظر رکھنے والے عالم کا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے ہاں غالب سے اتفاق واختلاف کی متعدد صورتیں نظر آتی ہیں۔ عبدالصد باری والے قصے کو وہ غالب کی گھڑنت بچھتے تھا ور بر ہاں قاطع والے مہاحث کے ہارے میں ان کا نقطۂ نظر بی تھا کہ ان سب کو بی ان اُردوء مثال کے ہونا جا ہے۔ اُنھیں غالب کے اس خیال سے شدید اختلاف تھا کہ ہندستان کے فضلا خان آرزوء شائع ہونا جا ہے۔ اُنھیں غالب کے اس خیال سے شدید اختلاف تھا کہ ہندستان کے فضلا خان آرزوء

غیاث الدین رامپوری (صاحب غیب ان اللغات) اور شیرتوی (صاحب فرب نظر و شیدی و سعر بات) تو مندگانے کے قاتل نہیں گرا فضلا کلکت (جضوں نے بربان کا فرشوں کو مانا تھا) بقول صدیقی ''کویا سید صابران سے تشریف لائے سے '(دقوش بحواله سابقہ بھی ۱۸ ) میرا خیال ہے کہائی باب میں غالب شدید دو مملی کا شکارر ہے ۔ معاملہ صرف میں تک نہیں ۔ وہ غیمت کجائی کا ذکر بھی جا بجا تھا رہ سے کرتے ہیں گرا بی مثنوی ''جرائی دیو' ہیں گئی صرعا ورز کیپیں غیمت کی مثنوی نیسر نظر عدمت سے اڑا کرتے ہیں گرا بی مثنوی نیسر نظر عدمت کے مثاب کرتے ہیں گرا بی مثنوی نیسر نظر میں مدیق نیسے نظر اور برب ان قاطع کے مباحث کو فورم تب کرکے شائع کرنا کے اس آرز و ۔ ان کی اس آرز و کو ڈاکٹر نزیراحما و رقاضی عبدا اورود نے عملی جامہ پہنایا۔

چونکہ صدیقی صاحب بنیا دی طور پر اسانی تحقیق کے آدی ہے، ان کی عملی تنقید بھی اسانیات کی جا ردیواری بی میں اپناروپ رس دکھاتی ہے ۔ ان کی عملی تنقید کا ایک نمون تو سکاتیب غالب پر مفصل محاکے کی صورت میں قبل ازیں زیر بحث آچکا ہے۔ دیگر دوقا بل توجہ اور دیر تک یا در کھے جانے والے تنقیدی ، اسانی مقالات وضع اصطلاحات (وحیدالدین سیم) اور السمین (سیرسلیمان اشرف) پر مفصل تجزیوں کی صورت میں تکھے گئے۔ مؤفر الذكر مقالہ معلوم نہیں کیوں سقالات صدیقی میں جگہ نہ پاسکا۔ پہلے ہم وضع اصطلاحات بران کے افادات کا اجمالی ذکر کرتے ہیں۔

ڈاکٹر صدیق نے وحیدالدین سلیم کی وضع اصطلاحات پرتیم وخودسیم کی دوت پر ۱۹۲۱ء میں الصا۔ وحیدالدین سلیم نے اس تیمر کو بہت سراہا۔ صدیقی صاحب نے اس تیمر سے میں چند بردی قابل بحث اور توجیہ طلب با تیں کمیں ہیں۔ دیگر بہت سار سے جدید ماہرین لسانیات کی طرح صدیقی صاحب بھی اس نظر بے کے مؤید سے کہ زبان انسان کے ساتھ دی وجود میں آئی۔ ۲۳۳ کو کہ ان ابتدائی مارج میں وخیرہ الفاظ بہت کم تفاد سے کہ زبان انسان کے بارے میں کلما کہ انسان کی ابتدائی تا ریخ اس قیاس کوجنم دیتی ہے کہ اس پہلے تھا۔ انھوں نے لفظ آسمان کے بارے میں کلما کہ انسان کی ابتدائی تا ریخ اس قیاس کوجنم دیتی ہے کہ اسے پہلے آسمان نظر آیا۔ چکی ( آسیا) بنانے کی نوبت تو بہت بعد میں آئی ہوگی سوابیا نہیں کہ آسیا سے انفظ آسمان بناہو۔ پیمر سے بھی کہ قدیم فاری میں آسمان دراصل آسمیں تھا، پہلوی میں آکر آسمان بنا۔ اس سے فا بت ہوا کہ یہ مان ( جو حقیقت میں من تھا ) ما ندر کے معنی نہیں رکھا۔ آس مخفف ہے آسیایا آسیاو کا۔ صدیقی صاحب کے نز دیک شیعت میں من تھا ) ما ندر کے معنی نہیں رکھا۔ آس مخفف ہے آسیایا آسیاو کا۔ صدیقی صاحب کے نز دیک شیعت سے وہ مرف بہلوی میں ملتا ہے۔ اس طرح انھوں نے سلیم کے اس خیال سے بھی انفاق نہیں کیا کہ ''تر۔ ''آسیاو'' صرف بہلوی میں ملتا ہے۔ اس طرح انھوں نے سلیم کے اس خیال سے بھی انفاق نہیں کیا کہ ''تر۔ ''تر۔ آسیاو'' مرف بہلوی میں ملتا ہے۔ اس طرح انھوں نے سلیم کے اس خیال سے بھی انفاق نہیں کیا کہ ''تر۔ 'نہ آسیاو'' مرف بہلوی میں ملتا ہے۔ اس طرح انھوں نے سلیم کے اس خیال سے بھی انفاق نہیں کیا کہ ''تر۔ 'نہ کو نہ کو نہ کیا کہ کو نہ کیا ہوگا کے اس خیال سے بھی انفاق نہیں کیا کہ ''خر

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

عربی زبان کے محققوں میں سے کسی نے بیز نہیں کہا کہ عربی اور عجمی میں وہی نسبت ہے جو عجمی زبانوں اور جانوروں کی آوازوں میں ہے سان کے مقالے کے دیگراہم نکات کچھ یوں تھے:

- ا۔ حروف جی کے خرج کانعین کرناصوتیات کے ماہروں کا کام ہےنہ کہ خود زبان کا۔
- ۲ الیمی زبان کاوجود محال ہے جس میں بیآزادی ہوکہ بولنے والائسی آواز کو جہاں سے اس کا جی چاہےا داکر ہے۔
- س\_ مصنف کی ساری کوشش عربی زبان کوافضل رین زبان تا بت کرنا ہے مگریدرا ہاتو سیدهی ریستان کو گئے ہے۔
- سے مصنف السمبین نے نصرف تا ریخی ملاحظات کوبالا سے طاق رکھا بلکہ السنہ کے الریات اور تا ریخی موا دکا
   مطالعہ کرنے والوں کی تفخیک کی۔
- ۵۔ جب کسی لفظ کی اصل کی تحقیق کی جاتی ہے تو اس کے ابتدائی مفہوم سے بحث کی جاتی ہے اور مرادی یا تصلیبی معنی یا و ومعنی جو بعد کو پیدا ہوئے ، بحث سے قطعاً خارج کردیے جاتے ہیں۔
  - ۲۔ مصنف نے بعض لفظوں کے معانی نکا لنے میں بہت تھینچ تان کی ہے۔
- مستشرقین کا ماخذ جرجی زیدان یا فون ڈاٹک کی تصانیف نہیں ،ان کا ماخذ آٹھی ہز رگول کی تصانیف ہیں
   جضول نے اسلام کے مہدر زریں میں علوم عرب کی بنیا در کھی تھی ۔
- ۸۔ عربی کے اندرمالاہ بلاہبہ سے حرفی ہے، اس کے دوحرفی ہونے کی بحث مض عربی سے متعلق نہیں بلکہ اس قدیم سامی زبان سے متعلق نہیں سے تمام سامی زبانیں (عربی، آمامی بجبرانی وغیرہ) نگلی ہیں۔ سے بات صاحب المدین کی نظر میں اس لیے نہیں آسکی کہوہ تا ریخ سے بحث کرنا جائز نہیں سمجھتے۔
  - 9 المهين كينيا فلسفه اشتفاق رركي كن المحمان العت اشتفاق كبير" كوشليم بس كرت -
- ا- سیوطی کے زور کے صرف 'اهتقاق اصغر''متندہے ۔ 'اهتقاق اکبر'' محققوں کی نگاہ میں کوئی چیز نہیں ۔ یہ
   زبان میں موجب فسادہے ۔
  - اا۔ اسانیات کاغیر جائبدارفن ایک زبان کی دوسری زبان پربرتری تا بت کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔
- ۱۲ مصنف کابی خیال که یورپ کے علما کی رائے میں عربی کوئی مستقل زبان نہیں ، سراسر غلط نہی برخی ہے مستشرق کسی نے یہ خیال ظاہر نہیں کیا۔

ڈاکٹر صدیقی کے اس تجزیے سے بخو بی اندا زہ ہوتا ہے کہ یہ السمبین پر بڑ می حد تک ایک عالمانہ

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

والے مرکبات میں فرائر رگ کے معنی میں آتا ہے۔ ان کے خیال میں ان فرائر وی ایکر وی ایک صورت تھی جس کے معنی جا و و جلال اور شان و شوکت کے جی البذاخرگا و سے مراد ہوا فیمہ نہیں ، شان و شوکت والی جگہ ہے۔ اُنھوں نے اس وسیع طور پر پھیلے ہوئے خیال کی بھی تعلیط کی کہ از ندا کوئی زبان ہے۔ از زندا دراصل 'اوستا' کے متن کا گئے صدی اعدر جمہ ہے ... اوگ خلطی سے زندا ور پازند دونوں کوز با نیس بچھ بیٹے (مقالات صدید قسی مص ۲۳ سال کے خوالے کے میں قاطی کی کہ 'نہو گی گئے ہوئے کا کہ اُنہوں نے شہاب الدین احمد کا جی اس کے خوالے سے اس قیاس آرائی کی بھی تر دید کی کہ 'نہو گی ''' بھیت اُولی'' کا مخفون ہے۔

١٩٢٩ء مين عليكر هسلم يونيورش كے متازات اوسيد سليمان اشرف نے السبين كمام سے ايك عمدہ اورمباحث خير كتاب لكسى اس كي تسويد كابر الحرك يبودي مستشرق جرجي زيدان كي كتاب ف المسفة السليعة العدييه بني جس مين اس في بيدووي كياتها كربي زبان مختلف زبانون سيمستعارالفاظ كالمغوب عربي مين ما دہ ثنائی ہے علاقی نہیں اور تیسرا حرف جوزائد ہوتا ہے اس کا مقام متعین نہیں و ہاول ، آخر ،اوسط کہیں کا بھی ہوسکتا ہے نیز عربوں نے ایک لفظ کہیں سے یا کراس کے معنی سیھے لیے اور پھرای ایک لفظ کوالٹ پلٹ کرتے چلے گئے تا آئك عربى زبان مين الفاظ كى كثرت نظر آنے كى سليمان اشرف صاحب نے جرجى زيدان كان خيالات كى تر دید کی اور عربی زبان کے فضائل، عربی زبان کاحیرت انگیز کمال کویائی، فلسفهٔ ارتقاع زبان اورفلسفهٔ اشتفاق جیے موضوعات پر لکھ کریے تا بت کرنے کی سعی کی کہ 'عربی زبان میں جب کوئی لفظ موضوع قرار یا تا ہے تواس کا بامعنی ہونا ایسامتحکم ومضبوط ہوتا ہے کہ جس پہلو سے اس کولونا پھیراجائے وہ موضوع ہی رہتا ہے ( یعنی مہمل نہیں ہوتا )۔ایک صورت سے دوسری صورت کی طرف نتقل ہونے پر بھی معنی کاساتھ نہیں جھوٹنا۔'(السبین جس ۴۵) سویا جب کسی موضوع لفظ کوا**س** کی سار**ی م**کنه ہیئتوں (جو چھے سے زیادہ نہیں ہوسکتیں) کی طرف تبدیل کرتے جائیںاور ہرتبریلی میں وہ لفظ بامعنی رہے واسے اہتھاتی کبیر کانام دیاجاتا ہے۔اس کے بعد صاحب المہین نے ق مر (قمر ) سے اشتھاق کبیر کی مثالیں دی ہیں جونظر بہ ظاہر بہت حیران کن لسانی صورت حال کا باعث بنتی ہیں۔ مصنف نے ای عمل کواشکال ستہ کے ذریعے بتیں مثالوں تک پھیلا دیا ہے!

ڈاکٹر صدیقی نے اس کتاب پر''السہین پر تعقب وتبھر ہ'' کے زیرعنوان معاد ون کے 10مفحات پر مشتمل ایک مفصل تجزیاتی مقالہ لکھاا ورمصنف کے بعض دعاوی کو دلائل اور متانت سے رد کیا ۔ان کے خیال میں

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

تہرہ ہے اور ہرعہد کے متند مصنفین اور ماہرین السند کے دلائل سے پوری طرح کیس اس تہر ہے جواب میں مولانا اکرام اللہ خان ندوی اور مفتی عبداللطیف صاحب پر وفیسر جامعہ عثانیہ کے استدراک دعار ون ہی کے بعد کے شاروں میں شائع ہوئے ۔ ان میں اول الذکر کا جواب زیا وہ قابل آوجہ ہے کیونکہ اس میں صدیقی صاحب کے بعض نکات کا رواس بنیا و پر کیا ہے کہ اُنھوں نے السمبین کے بعض مباحث کا خورسے مطالعہ بین کیا ۔ کرام اللہ صاحب نے بعض بہت عمرہ لُغوی بحثیں کی جیں گراوراق کی تھک وامانی ان کے ذکر سے مافع ہے ۔ لا زم ہے اللہ صاحب نے بعض مطالعہ کیا جائے تا کہ اور کی علمی نکات سامنے آسکیں میرا ذاتی خیال ہے کہ اگر صاحب کہ ان مباحث کا قتابی مطالعہ کیا جائے تا کہ اور کی علمی نکات سامنے آسکیں میرا ذاتی خیال ہے کہ اگر صاحب السمبیسین اپنے مباحث کو مض ما لاے کہ شائی ہونے کے روئک محد وور کھتے اور 'اشتھاق کہیر' کے پھیر میں نہ السمبیسین اپنے مباحث کو مض ما لاے کے مثنائی ہونے کے روئک محد وور کھتے اور 'اشتھاق کہیر' کے پھیر میں نہ آتے توان کی کتاب زیا وہ مؤثر اور ہا معنی ہوتی ۔

ڈاکٹر صدیقی صاحب کی المانی مباحث کی عامل تحریوں سے ہٹ کربھی پچھا لیے مضامین ہیں جو لائن اقدیہ ہیں جیسے مثلاً عافظ محمود شیرانی کی وفات پران کا مضمون جس میں اُنھوں نے حضورا کرم پر ڈاکٹر ہنری سٹب Stubbe کی پردہ خفا میں کئی صدیوں سے مستور کتاب کو منظر عام پر لاکراس کی حیاہ نو کا اہتمام کرنے پر شیرانی کو واد دی اوراسے ان کا پہلاشان وارعلمی کام قرار دیا ۔ سے اسی طرح وحیدالدین سلیم پانی پی ۴۸ اور ڈاکٹر اثیر گر ۴۹ پران کے مضامین بھی بہت سے خصی اورعلمی نکات کو آئیز کرتے ہیں ۔ مؤخر الذکر شخصیت پران کا مقالہ خاص طور پر چیٹم کشا اورا کھشاف خیز ہے خصوصاً اس کے وہ اقتباسات جو صدیقی صاحب نے اثیر گرک حضورا کرم پر جرمن کتاب سے بماہ راست ترجمہ کر کے شاملِ مضمون کیے ۔ اسی طرح صدیقی صاحب کے مضاحب کے مفالہ خاص طور پر چیٹم کشا ورا ست ترجمہ کر کے شاملِ مضمون کیا ۔ اسی طرح صدیقی صاحب کے مفالہ نیز برجمن کتاب سے بماہ راست ترجمہ کر کے شاملِ مضمون کے ۔ اسی طرح صدیقی صاحب کے مفالہ مقالے ''معابہ خن کلامِ عافی وامن ول کھنچتے ہیں ۔

وسعت مطالعہ جمق نگائی اور آرائش و زیبائش سے پاک علمی اسلوب کی حال ڈاکٹر صدیقی کی تحریریں ایک مستقل حوالے کی چیز ہیں۔ وہ علم ولسان کو آب بند خانوں میں اسیر کرنے کو اپند کرتے ہے۔ بہت کم مقامات ہیں جہاں ان کی تحریروں سے اختلاف کی ضرورے محسوں ہوتی ہے تگر بہر حال ایسے مقامات ہیں ضرور۔ مثال کے طور پر ڈاکٹر شوکت ہم واری نے ''عجبدالتار صدیقی مرحوم اوران کی لسانی تحقیقات'' میں بحض لسانی امور پر ڈاکٹر شوکت ہم واری نے ''عجبدالتار صدیقی مرحوم اوران کی لسانی تحقیقات' میں بھی کو گھر کر لسانی امور پر ڈاکٹر صدیقی سے جائز اختلاف کیا ہے مثلاً لفظ '' کھیدا'' ہاتھی کو پکڑنے کا گڑھا نہیں ، ہاتھی کو گھر کر

( ایعنی ہانکا کر کے ) قید کرنے کے معنوں میں ہے۔ انھیں اس سے بھی اتفاق نہیں کہ 'سکر تر' ' مکر ر' کا تالع مہمل ہے۔ ' خود شوکت سبز واری سے بھی اس مضمون میں ایک سہو ہوا ہے جہاں انھوں نے صدیقی صاحب کی معلمی تحصیلات کے خمن میں لکھا ہے کہ انھوں نے سیبوری کا اسکت اب برخقیقی کام کر کے پی ایج ڈی کی ڈگری لی معلمی تحصیلات کے خمن میں لکھا ہے کہ انھوں نے سیبوری کا اسکت اب برخقیقی کام کر کے پی ایج ڈی کی ڈگری لی گئی ور آئی حالیہ صدیقی صاحب کا پی ایج ڈی کاموضوع تھا: کے لاسپ کے عدیدی عدیدی میں فادسی کے مستعاد الفاظ مقالہ جرمن زبان میں لکھا گیا تھا۔

ابن درید برانگریزی میں لکھے گئے عالماندمقالے کے آخر میں صدیقی صاحب نے جمھوۃ اللغه کامستعارالفاظ والا باب درج کیا ہے ۔اس میں ایک مقام براین درید نے لفظ 'رجیس'' کی آخر آگ میں لکھا ہے:

والبِرِ حيس ويفال البِر حيس نحم من نحوم السمآء ويفال هو بهرام
ابن دريد كايه كهنا كه نرجين "كو نبهرام" بهى كهاجاتا ب درست نبيل \_ برجيس فلك شخم كاسياره
باورسعد بجبه بهرام فلك بعجم كاسياره باور مرتخ كهلاتا ب - اس كارتك مرخ بسواى نسبت سه است جلا دفلك بهى كهة بيل \_ معض به چنانچه مرتخ (بهرام) و دُكل ايك برج مين آكين أو است "قر ان التحسين" كهتا بيل - ميادي و رئيس به چنانچه مرتزخ (بهرام) و دُكل ايك برج مين آكين أو است "قر ان التحسين" كهتا بيل مراديه به كها بي دُر يد كهان مهوي و اكثر صديقي كوماشيد كلها بي تعا \_

ای طرح اپنے مقالے '' اُردواملا'' میں ایک جگہ صدیقی ذرّہ اور ذرا کوزیر بحث لا کر لکھتے ہیں کہ ذرّہ تشدید کے ساتھ '' کسی چیز کا بہت چھوٹا ککڑا'' کے معنوں میں آتا ہے جبکہ ذرامعنوی طور پر ذرّہ سے مختلف ہے لہذا اسے ذرا کے بیعا ہونے کابا عث ذرّہ ہی ہے تو بجراس کو ذال کے بیعا ہونے کابا عث ذرّہ ہی ہے تو بجراس کو ذال کے بیعا ہونے کابا عث ذرّہ ہی ہے تو بجراس کو ذال کے بیعا ہونے کابا عث ذرّہ ہی ہے تو بجراس کو ذال کے بیعا ہونے کابا عث ذرّہ ہی ہے تو بھی اس آتا ہے جیسے اردو میں اس کا معنوں میں آتا ہے جیسے اردو میں بہت کم مے تھوڑا ۔ ایرانی کہے گا معنی رخم ذرّہ ای دردل او نیست یا ذرہ ای سودنہ بخشید ( یعنی ذرا بھی فائدہ نہ بوا ) ۔ فاری میں یہ ذرا کے معنی ہی میں مستعمل ہے اور ذال ہی سے لکھا جاتا ہے ۔خو داردو میں اس کا املا ذال نہ سے درہا ہے اور درہ ہے اور معتبر سمجھنا جا ہے ۔

علاوہ ازیں اردو شعرا میں بھی خال خال ذرّہ 'بمعنی ذرا استعمال ہوا ہے ۔ صبا کا شعر ہے :

ذرہ بھی نہیں ہے زر قاروں کی یہاں قدر دنیا کو سجھتے ہیں ترے در کی گدا خاک

# تحسين فراقى ٢٤١

## حراشي وحراله جات

- ناظم مجلس ترقی ادب، لا مور۔
- ا سيرسليمان غروى شدارات سليمانى ،حمدوم (اعظم كر ١٩٩٥ ء)، ١٢٥٨ -
- معرّدات رسیدی کے فاشل مدوان وڈ اکٹر مظہر محمود شیرانی صاحب نے "سوائح مرتب" کے ذیرِ مثوان، ڈاکٹر عبدالستار صدیقی پر اپنی مفید معلومات کی حال تحریث اس قول کھٹل سے منسوب کرتے ہوئے لکھا ہے: "بیعی خیال رہے کہ مولانا شیل کی بیرائے اس دور سے تعلق رکھتی ہے جب بیچے معنول عمل صدیقی صاحب کی علمی تحقیقات کا آغاز بھی نہ ہواتھا"، من ۲۳ ۔ شیرانی صاحب کو تسام کے ہوا ہے۔ بیرقول صریحاً شاگر وشیل سیرسلیمان ندوی کا ہے شیلی کائیس اور مقالات صدیقی کے من ۵۰۱۹ مرایز درج ہے جہاں اُٹھول نے صدیقی کی استدراکی تحریر کو "میش قیمت مقالہ" مقر اردیا ہے۔
- ۔ عبدالستار صدیقی، مقالات صدیقی مرتب مسلم صدیقی، جلداول (تکھنٹو،۱۹۸۳)، ۱۹۵۰ ورسری زبانوں میں آگر لفظ کیول معتقر ہوجا نے بین اس کی ولچسپ تفصیل جانے کے لیے ملاحظہ ہو تینل بخاری کی کتاب لسسانی مقالات، جلدسوم (اسلام آباد: متقدر دقومی زبان ،۱۹۹۱ء)، می ۱۸۔۱۹۔
- "Ibn Duraid and His Treatment کی جلد VI، حصر اول ش Allahabad University Studies" "of Loan-words کے زیر معنوان شائع ہواتھا۔ زیر نظر مقالے شاس کا جائز وہسی لیا جائے گا۔
- ۵ مدیقوش لا بور، خطوط نمبر۳ (ابریل، منی ۱۹۲۸ء) عس۳ مدیر نظر مقالیش رقم المدین برصد یقی صاحب کے مقالیا وردیگر متعلقہ تحریر وال ہے بھی اعتبا کر ہے گا۔
  - ۷- رشید سن خان ادبی تحقیق: مدانل اور نجزیه (علی گرهذا بح بیشنل بکم اوس ۱۹۷۸ء) من ۱۱۳-
    - محن يك فاند تيجية مركاب -
- - 9- مقالات صديقي ، م ١٣٣٠-
    - 10 اليناً، ص101.
  - ال رک قده قدیق استده ایو فی ورش ، جامشور و ، شار ۱۳،۱۲۵ : ص ۲۱۲ و ۲۱۲ -
  - ١٢ مير عدنيال من أوبي لفظ "انتيا" بهناجا بيديني أنجام، ها تمد بموت -
    - 18- احمد ين مسركذت من الفاظ مي الا-
- Allahabad University: Studies مشموله, "Ibn Duraid and His Treatment of Loan-words" مشموله (۱۹۳۰) کال ۱۹۳۰ کال ۱۹۳ کال ۱۹
- ا- مقالات صديقي، ص ١٤٤ اى اسانى حيقت كوايك دوسر عضرافيانى تنظر من يول بيان كرت ين " بعضائفا اليدي ين كه

ڈاکٹرصدیقی کی گہری، ہمہ گیراوروسعت نظری حال اسانی اورد گیرتحریریں اس کی متقاضی تھیں کہان پر تفصیل سے لکھاجا تا گرافسوں ہے کہان کی عظمت کا بہت کم اعتراف کیا گیا۔عبدالتا رداوی کا مقالہ 'اردو میں اسانی تحقیق کی اہمیت' تحقیق پر شائع ہونے والے کئی ختنجات کا حصہ بنا گرمزتین میں سے کسی نے پلیٹ کرنہ پوچھا کہاں میں عبدالتارصدیقی کے عدم شمول کا سبب کیاہے؟

اہلِ علم اس حقیقت سے بخو بی آگا ہ ہیں کہتا ریخی اسانیات بنیا دی طور برحر کی مزاج کی حامل ہے۔ یہ زبان کا مطالعهای میں ہونے والے تغیرات کے حوالے سے کرتی ہے ۔ ایسے تغیرات جوزبان میں زمان ورکان دونوں حوالوں سے آتے ہیں ۔ان تغیرات کا تعلق تاریخی عناصر سے ہوتا ہے ۔تاریخی اسانیات سے کام لینے والے، كتوں اور قديم ومهد وسطى كى تحريروں اور آثارے مدد ليتے ہيں ۔ تاريخى لسانيات اپنى بنيا دُحريرى شها ذو س پر رکھتی ہے ۔ پھر یہ بھی دیکھتی ہے کہ خاص زبانوں کے مابین تاریخی شتے کیا ہیں ۔ یوں اس کے ڈاعر سے تقابلی السانیات سے جاملتے ہیں ۔ پھر کوئی زبان یہ دعوی نہیں کرسکتی کہاں میں مستعارالفاظ کا ذخیر نہیں ۔ لسانیات کے محققوں مثلاً ماریویائی وغیرہ کا خیال ہے کہ انگریزی زبان کا اپناا پنگلوسکسی ذخیرہ ۲۵ فیصد سے زیا دہ نہیں۔ م پھیٹر فی صد ذخیر وَالفاظ مستعارے \_مستعار لینے والی زبان یا تو اُس لفظ کوایئے صوتی وصورتی نظم برڈ ھال لیتی ہے جیسے برانی فرانسیسی کالفظ "Verai" انگریزی کے "Very" میں ڈھل گیایا بھریہ کہ مستعار لینے والی زبان اس لفظ کواپنی زبان میں ترجمہ کرلیتی ہے۔ بیاوراس طرح کے متعد دلسانی حقائق تھے جن سے ڈاکٹر عبدالستار صدیقی این انگیوں کی آخری پوروں تک آگاہ تھے۔یہ درست ہے کہ انھوں نے اپنی تحقیقی تگ ودو کے لیے جو میدان چناوہ عام لوگوں کی دلچین سے کوسوں دور ہی نہتھا ،اپنے مخصوص دائر سے میں محد و دبھی تھا۔ شاہدان کی عدم مقبولیت کاایک سبب پیجمی ر ماہوگا مگر ہمیں یا درکھنا جا ہے کہ عبدالشا رصد یقی جیسے بے مثال ماہرالنہ کو بھول جانا ا بن تہذیبی ہے ما میں اور اسانی بے چہر گی کے اعلان کے متر ادف ہے۔ ڈاکٹر خالد محمودا وران کے رفقا سے کارلائق مبارك با دبین كمان كونسط سائك مدت كي بعدائك خصوصى اشاعت كوزيع داكر عبدالتا رصديقي کے علمی ولسانی افا وا ت کی بازیا فت اور با زخفیق کا اہتمام کیا جارہا ہے۔

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

ا ایک عرصے تک اسانیات کے ماہرین کے ماہین مید اسرما بدافواع رہا کہ زبان البام سے ایجاد ہوئی یا ماحول اورنکس کی تحریک کے باعث خودانسان کے اغریب پھوٹی۔ میر سےخیال میں زبان کے انسان کے ساتھ وجود میں آنے کا مطلب ہے کرزبان کھن ارتقائی عمل كا ج ب مسلم علم كلام من اشاعره اول الذكرة والمعالمة تظر كرم مؤيد عقير الدووس التعليمة تظر ك - اس مجت المدين ك مصنف في بعي احتما كياب مير سنز ويك زبان كي ايجا وتعير اورارتفا عن فيض ربا في اورخون رك معمار دونوكي روشني اوركر مي شال ری ہے۔

تفعیل کے لیےرک رمالہ ہندستانی (ایر بل وجولائی ۱۹۳۷ء)۔

ملاحظه كيجيمقالات صديقي من ٢٥١ ـ ٢٥٠ ـ

دهلي كالبع ميكونين كالديم ول كالح نمر ١٩٥٣ء مفحات ١٣٢-١٢٤ ملاحظه مول -

تفعیل کے لیے دیکھیے اُردو ذار مکراچی (مارچ 1940ء) من ۳۷-۳۷-

#### مآخذ

احمد مذريه - زقد قاطع يربهان ع هنائم - وطي زغالب أنسى يُعوث ١٩٨٥ - -

بخارى معيل المساني مقالات وجلدسوم واسلام آبا واستقدر وقو مي زبان، 1991 مد

تحقيق يسنده يوني ورشي جام ثوروية ثارة الااا

عالى جميل - قارية ادب اردو-جلروم، حصراول - لا بور، مجلس قى اوب،١٩ ٨٢ء -

غان، رشير صن داديي تحقيق: مدائل اور تجزيد على أرد ها الجيكشنل بكم إلاس، ١٩٤٨ مد

\_\_\_\_\_ماردو اصلاولي ـ(١٩٤٣ء)ـ

دىلى كالبع ميكزين- قديم دلىكا لجنمر (١٩٥٣ء)-

وين احمد مسر كذه من الفاظ مالا بوراطي كري 1977ء

شيراني، مظهر محود. "موانح مرتب" -معربات رشيدي -كراچي: اوارها وكارغالب،٣٠٠ ٥٠٠ -

صديقي ،عبدالتار - مقالات صديقي مرتب مسلم صديقي - جلداول كهنتو،١٩٨٣ -

\_\_\_\_\_\_ مرتب مسلم صديقى - جلداول كانتي محقيق "مدهالات صديقى مرتب مسلم صديقى - جلداول يكفتو ،١٩٨٣ هـ من ١١١،١٣٠ -

Allahabad University - "Ibn Duraid and His Treatment of Loan-words" -\_\_\_\_\_ Studies يجلد VI \_حصرول سالد آبان ۱۹۳۰ مه

عبدالله، سيد" أو ادرالكا تيب" ماردو ذار مكراجي في اردام ١٥،١٩٥ (ماري ١٩٤١) -

قراتي تحيين - متوكاح اغ دير-ايك جائزة و معالم فكر و فرينك الابور ١٩٠٠٠ م

ندوى، سيرسليمان مستدرات سليماني حصرووم ماعظم كر هه ١٩٩٧ء -

نقوش لا بور فطوط فمبر٣ (اربيل، مُنَى ١٩٦٨ء).

سِندستاني (اكتوبر١٩٣٣ء).

\_\_\_\_\_\_\_\_\_(اير بل وجولائي ۱۹۴۷ء)\_

سى سورس ہوئے ہندستان ميں اسے الملى معنول ميں رائع ہوئے اوراب تك بولے اجائے بيل محرفو وايران ميں ان كامفيوم بدل عما" \_\_ مقالات صليقي، ممالات

رسىاله معربات رسيدى (كرايى: اداركا وكارغالب،٣٠٠٣ ء) من ال

مقالات صديقي، ص٥٣،٥٣. \_14

سيرعبرالله،" نواورالكا تيب"ماردو ذار مكراجي، شار ٣٥،٣٢ (مارچ٣٤) ع) عن ٥٩-\_1/4

العِنْمَاءُ صُ ٨١٧ \_

ذقبوش خطوط *غبرها: ص٣٦-*\_\_\_\_\_

م بعض برا في المنظول كي ني حقيق " مشموله مقالات صديقي جلدا ، ص

" کیج کھرے ہوئے ورق 'مہندسدتانی (اکتوب ۱۹۳۳ء) اس ۲۸۲ میندسدتانی میں چھینے والایہ ولیب مقالداس لحاظے اور بھی اہم ہے کہ اس کا اوف پر نٹ صدیقی صاحب نے پنڈت کیفی کوبایں عبارت پیش کیا: ''فوروز۳۴ عکا تحفہ میر محب محرم پنڈت ير جموان وناتر بيرصاحب كفي كى حد مت من "بيداوف يرش بنجاب يونى ورشى لابمريرى ك و فيرو كيفي من محفوظ ب-

صديقي صاحب يحموقف كي تفعيل جانے كے ليے رك اردو زار مجولة سمالة، عن ١٦٠ -\_\_\_\_\_\_\_

مثلاً آج بھی بیشتر اردووا لے بان شاءاللہ کوملا کرانشاءاللہ لکھتے ہیں۔اس معمن ش محقا رالدین احمد کے نام واماری ۱۹۳۴ء کے مطابع صديقى صاحب كاموقف ملاحظهون صاحب جبانجيري اورصاحب دستور عجبم اورجاني كن اوركن في كلعام كم انشاءالله الكونا جاري من في كمامال ان برز كول مع تلمذكا شرف محص مين بركه إن شاء اورانشاء كفرق كوبحول جاؤل" تحقيق، شارواا، ١٣: عم ١١١٠ -

اردو اصلا (ولحي، ١٩٤٧): ١ ٣٢١ ٣٣٠

مقالات صديقي الماال \_19

صديقى صاحب كمو قف كالفعيل جائے ليملاطله بونمقالات صديقي ، ص٢٣٥-٢٣٦-جهال انحول في وال وكن كى زبان ير بوف والي اجتر اضات كادفاع كياب

اور کی درست ہے۔رک (جالی )تاریخ ادب اردو ،جلردوم،حصراول کا حاشیر ص ۲۰۷۰

ذقدوش خطوط برس اص ٥٠١٩م يرتفعيل ملاحظ فرما كي ديدوان بيدان ١٩٤٨ء عن ولل عدة قبرضوى في شائع كيار بعد ازال ڈ اکٹر ار جمند آرائے اے چاقھی تنول کی مدوے مدان کرے ۱۰۰۴ء ش اجمن ترقی اُردود کی ہے شائع کیا۔ اس قد وین پر أصي JNU \_ في الح وى ف وكرى تفويض بولى .

وْاكْتُرْمُدْ بِراحِمِ، نقد قاطع يد سِان مع منها تم (وبلي: غالب انسني نيوث، ١٩٨٥ ء)، ٣٢٠-

تفصيل كي ليه ويكيب راقم كامقاله: "مثنوى جراع دير-ايك جائزة ومشموله غالب فكرو فرسنت لا بوره وواء-

Σ

# تبسم كاشميري\*

# ميراجي اور جديد نظم كي تفهيم كا فريم ورك

میراجی نے جب شرقی اور مغربی شعرا پر لکھنا شروع کیا تو اس کی عمر اکیس برس کے لگ بھگ تھی۔ جب اس کے پہلے مضمون کا مسودہ مولانا صلاح الدین احمد کے پاس پہنچا تو اس مضمون کو پڑھتے ہوئے ان کے ہاتھ شدت چیرت سے کا پند گئے۔ مولانا نے سامنے بیٹھے ہوئے میراجی سے پوچھا'' ثنا! کیا بیشمون تم نے لکھا ہے''میراجی نے صرف اتنا کہا''جی''۔ ا

میں اس بارے میں بات نہیں کروں گا کہ میراتی کی نظم کی تخسین اور تقیدا ب تک ہوتگ ہے یا نہیں۔

یا اگر سے کام ہوا ہو تھ کس حد تک ہو سکا ہے۔ یہاں میری گفتگو 'نمیرا بی اور جدید نظم کی تفہیم کا فریم ورک' اور
میرا بی کی تنقید سے ہے۔ میرا بی کی تنقید آ ہت ہا ہت مطاق نسیاں کی چیز بنی جا رہی ہے اورار دوا دب میرا بی کے
گراں قد رتفتید کی کام کوفراموش کرتا جا رہا ہے۔ آخر کیوں؟ کچھ سبب ہوگایا کچھا سباب تو ہوں گے۔ آخراییا
کیوں ہے؟ کیا پیتقیداس کی نظم کی طرح سے تفہیم کے ایک نظام کی طلب گارتو نہیں۔ میرے خیال میں ایساکو ئی
مسکونہیں ہے۔ میرا بی کی نظم کی طرح سے تفہیم کے ایک نظام کی طلب گارتو نہیں۔ میرے خیال میں ایساکو ئی
مسکونہیں ہے۔ میرا بی کی نئر ابلاغ کا کوئی مسکونہیں رکھتی۔ اس کا سوفیصد ابلاغ موجود ہے اور پھراس نئر کا پیرا ہے
اظہارا و راسلوب بھی تو دکش ہے۔ لہٰذا پھراہیا کیوں ہے کہ ہمارے ادب کی روایت میں میرا بی کی تنقید کو کما حقہ
درجہ نہیں ٹی سالا و راس کے ذکر اذکار بھی تم ہی ہوتے ہیں ۔ اورا گر اس مقام پر میں ان کی شاعری کے بارے میں
بھی ایک دوالی با تمیں کہتا چلوں کہ جن پرغورو قکر کی ضرورت مجھے صوب ہوتی ہوتی ہوتی آتے ہی میں نہ کریں۔

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

> راشدصدی سے بہت پہلے ١٩٩٥ء میں جب میں نے ماشد برائی کتاب لا-داشد شائع کی تھی او اس وقت مجھے ممسوس جواتھا کہ یا کتان میں فاری روایت کے زوال کے بعد راشد کی شاعری کا کیا ہے گا۔ سكول، كالج اور يوني ورشي كي سطح بر فاري برا صنه والطلب كاتعدا دا زبس كم جو گئے ہے \_ يونيورش ميں بہت ہى كم طالب علم فارس کے آتے ہیں۔زوال کی بیر حالت من ساٹھ کی دہائی سے شروع ہوئی تھی اوراس کے بعد بیمل تیز تر ہوتا گیا۔مثال کے لیے میں غالب کا ذکر کروں کہاس کے دور میں کمپنی کی بالیسی کے سبب فارس تیزی سے ا پنے مقام سے مروم ہوتی گئی تھی اور غالب اس بات کو سمجھنے سے قاصر رہاتھا۔ چناں چیا نجام کارہوا ہے کہ وہ فاری شاعری جے وہ اپنے شعری نقش میں ' رنگ رنگ' کہتا تھا آج اس کے رائے والے موجود نہیں ہیں ۔اورجس مجموعهُ اردوکواس نے 'بےرنگ قراردیاتھا آج اسے زندہ رکھے ہوئے ہے۔راشدصدی کے موقع پر دوسال قبل راشدہے جس دلچیبی کااظہار کیا گیا وہ حیرت انگیز تھی ۔راشد کے بارے میں سیمی نا رہوئے ، کتابیں لکھی گئیں، مضامین چھیےاوران کے بارے میں مجھسمیت دیگر لکھنےوالوں کا خیال غلط ٹابت ہوا۔میراجی برطبع شدہموا داور تسلسل سے کیے جانے والے کام کود کھ کر چھ مدت پہلے تک یہ لگنا تھا کہ میراجی صدی پر بہت کام ہوسکے گا۔ إ بهت سے بروگرام ہوں مح مرابھی تک جو کچھ ہواہے وہ ناکانی ہے۔ میں سوچ بھی نہسکتا تھا کہا بیا ہوگا۔ میں سوچتا ہوں اور آپ بھی سوچنے کہاہیا کیوں ہوا؟ کیامیراجی کے لیےنی نسل میں دلچیری کم یا بہت کم ہو چکی ہے؟ جس طرح ہم بیجھتے تھے کہ داشد کی نظر میں شاعری میں نئ نسل کی دلچیبی تم ہوتی جائے گی کیا میراجی کے متعلق یہ کہنا درست ہوگا کہ میراجی کے ہندی اسلوب میں لکھی گئی نظموں اور گیتوں کے سبب میراجی کی مقبولیت تم ہوگئی ہے؟ اگرابیاہ یانہیں ہے واس کے متعلق ہمیں سوچنا ہوگا۔

اب اس بحث سے گریز کرتے ہوئے میں جدیدار دونظم اور میراجی کے نقیدی مباحث کی طرف رجوع کرنا ہوں\_

١٩٣٦ء كالك بهك اردوتنقيد كافق كوديكهي -آب كوكيانظر آتا بي؟ رواي تنقيد كانيم جال سا ا فق \_\_\_ اوراس کے بعدر تی بیند تنقید کی اکتا دینے والی میکا نکی سی تکرار \_اور بیسب پچھابتدا کی سیجیر تھا \_کوئی یوانقا داس دورتک نظر نہیں آتا ۔

اس دورتک تو تنقید کے اسالیب اورا صطلاحات بھی ٹھیک طور پر وجود میں نہ آئی تھیں ۔جدید اردو

تقید ابھی چلنا سکھ رہی تھی ۔جدید شاعری تو موجو دھی گرجدید شاعری کی تفہیم کے لیے جدید تقید ابھی پیدا ہونے والی تھی میراجی اور ماشد کی شاعری نے تو آغاز ہی سے جدید شاعری کے ایک نے فقاد کی ضرورت کا احساس شدت سے دلا دیا تھا۔ابہام کاشور مج رہاتھا۔ یو پی کے شاعروں اور نقادوں نے تصدق حسین خالد،میراجی، راشد، تا ٹیر، قیوم نظر، یوسف ظفر بنیض اور مختار صدیقی کےخلاف ہنگامہ ہریا کررکھا تھا۔ار دو کےادبی حلقے جدید شاعری کاشعور نہیں رکھتے تھاس لیے اس شاعری کے خلاف ردعمل بہت شدیدتھا۔ ۱۹۴۰ء کے لگ بھگ میراجی نے فیصلہ کیا کہ وہ حدید شاعری کی تفہیم کے لیے ہر ماہ نئی نظموں پر تبھر سے چھایا کریں گے۔ چنال چہ جول جول بيتجر مة الع موت كئة حديد للظم كي تفهيم كاماسته كلتا كيا اورقاري كي تربيت كاسامان بهي فراجم موتا كيا -

جد بدشاعری کی تنقید کافریم ورک بنانے والا کون تھا؟ بیمیراجی بی تھا۔ معشوق و مغوب کر نغ مر کے مشاہدات اور ذاتی شعری تجربات نے میراجی کے لیے جدید شعری تقید کافریم ورک فراہم کیا تھااور یہ میراجی کا کاربامہ خاص کہاجاتا ہے۔

میراجی اوران کی نسل کے شعرانے موہوم احساسات اور زندگی کے ایسے موضوعات کو اپنے شعری تجربے کا حصہ بنایا تھا کہ جو بظاہر نظم میں ڈھل نہ سکے تھے۔ یہ دھند لے دھند لےموضوعات شعر کا قالب اختیار نه کر سکتے تھے مگران لوگوں کی تخلیقی قوت نے ان کوتجربے کی گرفت میں لے کرا ظہار کی منزل سے گز اردیا تھا۔اس لیے ایسے اظہار میں نظم کی معروف شفافیت نہ تھی اور قاری ابہام کی رومیں بہنے لگتاتھا۔اس قتم کے تجربے سے متعارف اور مانوس ندہونے والے قاری کولامحالہ معنوبیت کے مسئلے کا سامنا کرنا پڑتا تھااوروہ اسے ابہام کا عذا بنصوركرنے لكتا تھا۔ميراجي كي شعرى تنقيد كا كمال بيتھا كتفہيم شعرى جوتھيوري اورتھيوري كا جوپر اسس اس نے تفکیل کیا تھااس نے روایتی فہم کے قارئین کے لیے نظم کی ملی تقید پیش کر کماسے تفہیم کی جہات کے قریب تر كرديا تعااوريا يك كامياب عي تقى ال كارات كانتيجديتها كه بعدا زال وزير آغامرول تك اس نطه میس کی روایت پر اور ای مین فیظم برتوشیخی نو کے کھواکر شائع کرتے رہے اور بیروایت جمارے اس دورتک چلی آئی ہے۔راشد،میراجی اورفیض صدی کے دوران میں بے تارنظموں پر نئے نقادوں کے تجزیاتی نوٹ شائع

میراجی جب میلارہ والامضمون لکھ رہاتھا تو اس نے بیہ کہاتھا کہ میلا رہے جیے مشکل شاعر کی تفہیم

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

تک بھی پہنچا جائے اور میراجی جیسا بے حد زیر ک نقا دباطنی معنوں کی گہرائیوں تک فی الفور پہنچے سکتا تھا۔ یہی دجہ ہے کہ میراجی نے نظموں کے تجزیوں سے جونتائج برآ مدیمے ہیں وہ بہت convincing معلوم ہوتے ہیں۔

متن خوانی کی ایک اورسطی بھی یہاں قابل ذکر ہے اوروہ ہے کسی نظم کے متن کی زیر سطی کیفیات اور اس کی روح ۔ یہ وہی طریق کار ہے جسے ہمر ل (Husserl) نے مظہریات کی شکل میں پیش کیا تھا اور یہ تقید کسی فن پارے میں موجود گرزیر سطح چھپی ہوئی کیفیات کی معنویت کوقاری کے سامنے پیش کردیتی ہے اور یہ کسی متن کی نفسی تعبیر کا بہترین کروارا واکرتی ہے ۔ اس تعبیر کا منبع وہر چشمہ نفاویا قاری کا منفر دؤ ہن ہوتا ہے بینی متن کی موضوع تجبیر کا اس میں گہرا وظل ہوتا ہے۔

حدید نظم کے تفہیمی فریم ورک میں سے مظہریاتی طریق کا ربھی میراجی کے ہاں موجودہے۔

میراتی نے جدید نظم کے لیے تفہیم کا جوفر یم ورک بنایا تھا وہ کسی شاعر کے شعورتک رسائی عاصل کرنے کا تقاضا کرنا تھا۔ شعورتک رسائی کا مطلب بیتھا کہ شاعر کے تخلیقی منا ابع تک پہنچا جائے۔اس کی سوچ کے سرچشموں کو دریا فت کیا جائے اور کسی مخصوص فن بارے میں اس کے شعور کی کارروائی کو سمجھا جائے تا کہ متن کی شرح اور تجبیر تک پہنچا جائے۔

متن میں معروں کی تفظی تر تیب ان کے لیے خیال افروزی کا سامان مہیا کرتی تھی ۔ ان کی بہت گہری نظر بعض او قات صرف ایک معمولی سے مصرع کو معنویت سے بھر دیتی تھی اوران کی مخصوص قصہ سازی کا کام شروع ہوجا تا تھا۔ بیان کی ادبی بصیرت کا ایک دفی ساا ظہا رہوتا تھا گرجد بدار دونظم میں تفہیم کے فریم ورک کی نا درمثالیں ان کے بال بیدا ہوجاتی تھیں ۔ میں یہاں اختر شیرانی کی مشہور نظم '' یہی وادی ہے وہ مہم '' کے ایک ممثال پیش کروں گا:

یکی وادی ہے وہ جمرم جہاں ریحانہ رہتی تھی اس مصرع کی توضیح میں میراجی نے ساختیاتی تنقید جیسا تنقید کی قرینہ استعال کیا ہے جمرت اس بات پر ہے کہاس دور میں ساختیاتی تنقید کاا دلی تنقید میں نام ونٹان بھی نہین سکا تھا۔اس مصرع سے میراجی نے کس انداز سے معنوی تفکیل کی ہے وہ دیکھنے کی چیز ہے۔دیکھیے میراجی کا تجزیہ:

ظاہرے کیکل مصرع کسی کی زبان سے کہاہوا کلمہے ۔ کویا ایک مخص کہدرہاہے کہ ' میمی وادی

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

کے لیے صبر وقل کی ضرورت ہوتی ہے مگر ہے صبر وقل لا عاصل نہیں ہوتا میرا جی نے جب ہے سطور قلم ہند کی ہوں گ تواس کے سامنے اس کی معاصر جدید شاعری موجود تھی جس میں وہ خود بھی ایک شاعر تھا اور وہ ہے بات سجھنے میں قن بجانب تھا کہ معنی کی تلاش کا سفر لا عاصل نہیں ہوا ہالاً خریہ سفر قاری کو معنویت کے تمریہ شاداب کر دیتا ہے۔ دراصل میراجی میلا رہے کے اس بیان سے متنق تھا کہ ''کسی چیز کووا ضبح طور پر بیان کردینے سے اس لطف کا تین چوتھائی حصہ ذائل ہوجاتا ہے جورفتہ رفتہ کی بات کے معلوم کرنے میں جمیں عاصل ہوتا ہے۔''

میراجی جس شعری روایت سے تعلق رکھتا تھا اس میں شعر کا مغلق ہونایا اس میں ابہام کا پایا جانا معنوی حسن سمجھاجاتا تھا۔ اس روایت کا ایک برداشاعراور نقا دبال ویلری (Paul Valery) میلارے کی شاعری میں ابہام اورا غلاق کے متعلق بات کرتے ہوئے اس حقیقت پرافسوس کا اظہار کرتا ہے کہ لوگ شاعری میں آسانیوں کوتلاش کرتے ہیں ۔ وہ یہ بہند نہیں کرتے کہ شعر پرغور کر کے لطف اٹھا کیں ۔ ویلری کے خیال میں جب تک کی ادبی تخلیق میں قاری کی کوشش تفہیم کے مقابل قوت مدافعت ندر کھتی ہو وہ تخلیق دکھ نہیں ہوتی ۔

جدید نظم میں جس مسئلے نے میراجی کوتفہیم کا فریم ورک تلاش کرنے کی طرف مائل کیا تھا وہ جدید شاعری میں افہام اورا بہام کا مسئلہ تھا۔اس مسئلہ پر روشنی ڈالتے ہوئے میرا جی بیہ کہتے ہیں:

اب شاعری پہلے کی بہنست بہت زیادہ ذاتی اور افغرادی ہوتی جاری ہے۔ شاعر کے ذبن میں ایک خیال یا ایک تصور پیدا ہوتا ہے، اور وہ اس کے اظہار کے لیے عام زبان سے ہٹ کر فاص اور مناسب الفاظ کی تلاش کرتا ہے جواس کے خیال یا تصورات سے پورے طور پر ہم آئیک ہول یا وہ اس اجنبیت کودور کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم بھی شاعر کے نقطۂ خیال سے اپنے ذبن کی حرکت کوشرو س کریں، ورز ہمیں اس کی تخلیق میں ابہا م اورا غلاق افظر آئے گا؛ اورا اگر چووہ ابہا م ہمارے جوجے میں ہوگا، یعنی ہماری ذات میں، لیکن ہم اسے اپنی ہے میں منڈ ھوری ہے۔ س

جد بدارد ونظم کی تفہیم کا فریم ورک بنانے میں میراجی نے اول اول متن خوانی پرخصوصی آوجہ صرف کی متن خوانی پر خصوصی آوجہ صرف کی متن خوانی پر گہری آوجہ صرف کی متن خوانی پر گہری آوجہ صرف کرنے کا مقصد بیتھا کہ تفہیم شعر تک ممکن حد تک رسائی حاصل ہوجائے ۔اس کی دوصور تیں تھیں اول بید کر متن میں نظر آنے والی ظاہری معنوبیت و مفہوم کو دریا فت کرلیا جائے ۔یا متن میں موجود علامتوں ،استعاروں اور تلازموں کے دوایتی مفاجیم کے ساتھ ساتھ متن کے حوالے سے بننے والے باطنی معنوں

بنیاد جلد چهاره ۲۰۱۳ء

ے '' ا تا اس کرہمیں ایک تجب یا تجس کا احساس ہوتا ہے اور ہما ما ذہن سوچا ہے کہ یہ واد کی تو ہے لیکن یہاں کیا ہوا؟ اس میں کون کی خصوصیت ہے؟ آگے" ہمرم' 'کالفظ آتا ہے اور ہمارے ذہن میں ایک تصویر کمل ہوجاتی ہے ۔ تصویر یہ ہے: دو انسان (مرد) ایک واد کی میں کھڑے ہیں اور ایک کہتا ہے '' بہی واد کی ہے اسے ہمرم ۔۔۔۔' آب ہما ما تجس پڑھتا ہے کہ یہ مخص اپنے مائٹی کو کوئ کی بات بتانے کو ہے، اس واد کی میں گئے کر اس کے ذہن میں کوئ ک یا دیں تا زہ ہوگئی ہیں ۔ اگا کھڑا و ضاحت کرتا ہے: "جہاں ریحانہ رہتی تھی ''، اور بات پوری ہو جاتی ہے اور ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ شاعر کی محبوب ای واد کی میں رہا کرتی تھی ۔ وہ اب یہاں میاں رہو گئی ہے اور اب بتارہ ہے کہا کی واد کی میں رہتی ۔ شاعر آج کی طرح اپنے دفتی کے ماتھ آن پہنچا ہے اور اس بتارہ ہے کہا کو واد کی میں ریحانہ رہا کرتی تھی ۔ ظاہر ہے کہا س کا مائٹی جانتا ہے کہ ریحانہ کوئ تھی ۔ ہم بھی جانے ہیں کہ وہ کوئ تھی اور ماس اور کی گئی اس میں جن وہ ال کی آ میزش ہو جاتی ہے ۔ اگر ریحانہ دوئی تھی ہوا کی جس میں ریحانہ دوئی تھی جوالی تھور پیدا ہوئی تھی اس میں جن وطال کی آ میزش ہو جاتی ہے ۔ اگر ریحانہ دوئی تھی ہوا کی تھور پیدا ہوئی تھی اس میں جن وطال کی آ میزش ہو جاتی ہے ۔ اگر ریحانہ دوئی تھی ہوا کی تھور پیدا ہوئی تھی اس میں جن وطال کی آئے میزش ہو جاتی ہے ۔ اگر

جہاں ریحانہ رہتی تھی یہی وادی ہے وہ ہمرم!

تو وادی کی اہمیت جاتی رہتی ہے اور جزن و ملال کی کیفیت پیدائیس ہوسکتی کیوں کراس صورت میں ہمیں وادی کی اہمیت ہو معانے والی ریحانہ کے متعلق با قاعدہ اطلاع مل جاتی ہے کہ یہاں و ہرہتی تھی اور دوسرا نکڑا ایک طرح سے فالتو اور پہیکا معلوم ہوتا ہے کیاں پہلی صورت میں ہمارے تجسس کی رگ کو اکسانے کے بعد ہمیں بتایا جاتا ہے کہ اس وادی میں کیا مصوصیت ہے ہمیں ہتایا جاتا ہے کہ اس وادی میں کیا مصوصیت ہے ہمیں ہتا ہے ہمات ہے کہ اس وادی میں کیا

ای مصرع کوبدل کرہم یوں تکھیں:

اس مثال سے ظاہر ہوا کہ کس طرح الفاظ رفتہ رفتہ نئے سے نیا تصورلا سکتے ہیں اوران کی نشست کا مقام کس قد رمعین ہونا جا ہے۔ ساتھ ہی سمجھنا جا ہے کہ لفظی تصورات کی پوری اہمیت کوان کے اضافی رہنے کے ذریعے نمایاں کرنے کا پیطریقہ ذہانت وتفکرا وریڈ لہ نجی سے تعلق رکھتا ہے۔

جدید نظم کی تفہیم کے فریم ورک میں میرا جی قاری کوا یک ایسی منزل پر بھی لاکر چھوڑ دیتے ہیں جہاں مناسب تجزیے اور توضیح کے بعد معنوبیت کی مزید تفہیم کا کام قاری/ فقا دکوا دا کرنا ہوتا ہے۔میرا جی قاری کی انگلی

پڑ کراہے اپنے ساتھ ساتھ افہام کے گوٹوں سے گزارتا ہے۔ نظم کے دروبست میں موجود رموز کی اس کے سامنے تعبیر وقشر ت کرتا ہے۔ جمالیا تی تجربوں سے روشناس کراتا ہے اوراس تخلیق عمل کو تخیلہ میں بیدار کرتا ہے جس سے شاعر نے گزر کر نظم کھی تھی ۔ بظاہر یوں نظر آتا ہے کہ نظم کی تفہیم کے سب باب روشن ہو گئے ہیں۔ مطالب واضح ہو گئے ہیں مزید معنویت مطالب واضح ہو گئے ہیں محربی ابنی قاری کی انگلی چھوڑ دیتا ہے اور یہ کہتا ہے کہ متن میں مزید معنویت موجود ہے اوراس تک وینچنے کے لیے قاری کو فورسی کرنی ہوگ ۔ جدید تھیوری اس عمل کو sub-text کام دیتی ہے ۔ سب فیکسٹ sub-text کام دیتی

میرا بی نے تخلیق عمل کی باز آفرنی کی سعی کی ہے۔ یہ ایک طرح کی اکتفافی تقید ہے جس میں فقاد شاعر کے تخلیق عمل کو منتشف کرتا ہے اور ممکن حد تک معنویت کے قریب قریب بیٹنی جاتا ہے۔ میرا بی نے مواد، موضوع کی قد روقیت بیان کرنے میں بہت کم توجہ دی ہے۔ وہ نظم کے ماحول اور تخلیقی واردات پر توجہ دیتے میں۔ کویا وہ قاری کونظم کے دروازے اندرداخل کر دیتے ہیں اور پچھ کام اس کے پر دکردیتے ہیں کہ وہ اپنی مزید سعی سے نظم کے قابل بیان پہلوؤں کو بیان کرے۔

اس نظم میں ذات اور معروضات کا امتزاج ہے ۔ نظم تخلیق کی معروضی صورت ہے ۔ میرا جی کا عمل اس معروضی صورت ہے ۔ جو ل بی وہ نظم کو عمل اس معروضی صورت کو بار بارد کیجنے اور اسے conceive کرنے سے شروع ہوتا ہے ۔ جو ل بی وہ نظم کو conceive کرتے ہے اس کی ذات متحرک ہونے گئی ہے ۔ تخلید نظم کے اندر باہر ، اردگر د جھانگئے گئی ہے ۔ اور میرا بی وہ نقط وہ مقام تلاش کر لیتا ہے جہاں سے نظم کا origin ہوا تھا ۔ یہ ذات کے تخلید کاعمل ہے جو نقاد کو اس مقام پر بالآخر پہنچا دیتا ہے اور یہاں سے نظم کی قدرتی ساخت کا نقشہ ہمارے سامنے واضح ہوجاتا ہے ۔

جدیداردونظم کے فریم ورک میں میراتی نظم کے حقیقی وجود کی تلاش میں مرگر دال ملتا ہے۔وہ نظم کے وجود میں فلنفہ فکر، تفکرا ورسوج وفکر کے موضوعات کی تلاش میں نہیں نگلتا ہے۔اسے تلاش ہوتی ہے خیال کی، جذبے کی احساس کی اور جمالیاتی رویوں کی ۔اس کی نگاہ نظم کے وجود کے مرکز کی متلاثی ہوتی ہے۔ اوھراُ دھر وکھتے دیکھتے دیکھتے اس کی نگاہ مرکز تک جا پہنچی ہے۔اس جگہ سے نظم کا وجوداس کے سامنے پی شکل بنانے لگتاہا ور موتے ہوتے وجود کے سارے رموز ،سارے نقاط اور سارے زاویے کمل ہوجاتے ہیں۔میراتی کے تقیدی کی موتے میں میٹنٹر کسی اردو نقاد نے نظم کو اس طرح سے اپنے میں میٹنٹر کسی اردو نقاد نے نظم کو اس طرح سے اپنے مصاری لینے کے لیے سوچا تک نہ تھا۔اس تنقیدی قرینہ سے میراتی اس وقت واقف ہوا تھا جب و ممیلارے حصاریں لینے کے لیے سوچا تک نہ تھا۔اس تنقیدی قرینہ سے میراتی اس وقت واقف ہوا تھا جب و ممیلارے

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

ر مضمون لکھنے کے دوران میں جا رکس مورال (Charles Mauron) کے ان تجزیوں سے روشناس جواتھا جو اس نے میلارمے کی نظموں کی توضیح کے لیے قلم بند کیے ہے۔ ۵ اس سے میراجی اتنا متاثر ہوا تھا کہاس نے ادہی دنیا کاوراق پرجدید تقمول کے تجزیر شروع کردیے تھے بعدازال میکام ۱۹۳۴ء میں اس نظم میں کے عنوان سے شائع ہوا تھا۔

میراجی کے بال نظم کی تفہیم کی بنیا د subjective theory پر استوار نظر آتی ہے۔قاری نظم کواپی موضوی فہم کے مطابق گرفت میں ایتا ہے ۔اس میں اس کے دینی پس منظر کا حصہ بہت اہم ہوتا ہے ۔اس کے فہم کواس کی ادبی بر داخت، روایت ،نظریات ،شعری اصول ، شاعری کی فنی تفاسیرا وراس کے عمل اورنظریات کے ر عمل سے تیار ہونے والی ا دبی شخصیت نظم کی تفہیم میں اپنا کردا را داکرتی ہے۔ یہ بات واضح ہے کہ ہرقا ری اپنے یں منظر کے حوالے سے ایک مختلف اولی شخصیت کا حامل ہوتا ہے اور میا و بی شخصیت ہی ہے جوشعر کی تفہیم کومتعین کرتی ہے۔اس لیے ہرتنہیم حتی اور قطعی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جبہم دیو ان غالب کاجائزہ لیتے ہیں تو مختلف شارحین کے ہاں ہمیں کسی شعر کی مختلف شرحیں ملتی ہیں ۔

میرا جی کے بال نظم کی جو بھی تفہیم ہے و ہاس کیا د فی شخصیت کا کام ہے ۔کیا ہم اس کے کام کونتمی کہہ سكتے بين؟ كيااس سے اتفاق كرسكتے بين؟ يا جم اس سے مختلف تفہيم دے سكتے بيں ان باتوں كانتين قارى كى ا دبی شخصیت ہی کرسکتی ہے ۔ کیکن میراجی کی تفہیم subjective theory پر ہے ۔اس کی موضوعیت نظم کی تفہیم میں فیصلہ کن کردارادا کرتی ہے۔ میں نے اس مسئلہ کو یہاں اس لیے پیش کیا ہے کہ عام قار مین یا فقا دول کے مقابلے میں اس نے اس نظم میں کی تفہیم میں موضوعیت کے نتائج پر زیا دہ انحصار کیا ہے۔

ہمیں یہاں اس بات کا بھی ذکر کرنا ہے کہ میراجی نے نظموں کی تفہیم کے لیے کون ہی اصطلاحیں استعال کی تھیں ۔کیا وہ اپنے کام کونظم کی شرح کہتے تھے یا تفسیر تبعیریا تجزیہ کانا م دیتے تھے یا تنقید کی اصطلاح استعال کرتے ہے ۔ کیول کہ تنہیم کی ان اصطلاحات سے میراجی کے کام کی نوعیت واضح ہوسکے گی ۔اس مقصد کے لیے میں نے اس نظم میں کے پیش افظ سے رجوع کیا میراجی کتے ہیں کہ ادبی دنیا میں میں نے ہر ماہ کی ظموں کا جائز ہلیا شروع کیا تھا۔ ذہن میں جاراس مورال کا ندا زِتشریج تو آ سودہ تھاہی۔ پچے شعوری اور کھے غیرشعوری طور پر میں نے بھی وہی طرزاختیا رکی جوآ سے چل کرانفرا دی رنگ نمایا ں کرتی گئی۔ ۲

میراجی نے اپنے بیان میں ہر ماہ کی نظموں کے جائز ہے کا ذکر کیا ہے ۔اب جائز ہشر ح ہے نہفسیر اور نہ بی تعبیر یا تجزیہ ۔ جائزے میں گی ہاتیں شامل ہوسکتی ہیں ۔ البتہ میلارے کی نظموں کے شارح حیالس مورال کا ذکر کرتے ہوئے میراجی نے یہ کہاتھا کہاں نے ہرنظم کو سجھنے کے لیے جس انداز سے تمرح لکھی تھی وہ انداز مجھے بہت پیند آیا۔ کے یہاں میراجی نے شرح کی بات کے ہے۔ ہمیں سیجھنا جا ہے کمیراجی نے شرح کا راستا پنایا ہے ۔ مگریشرح و انہیں ہے جو دیوان غالب کے شارعین نے کی ہے۔ یہ لوگ حدسے زیا وہ شعری متن کے وفا دارہوتے ہیں اس سے ہٹ کر إدهراً دهری کوئی بات نہیں کرتے ۔ناک کی سیدھیں چلے جاتے میں ۔ گرمیراجی متن کے اتنے وفادار نہیں ہیں۔ وہ متن سے زیا دہ اپنی شعری موضوعیت کے وفادا رنظر آتے ہیں۔اگر چہان کے شعری موضوعات کی بنیا دمتن ہی ہر ہے مگر وہ متن سے ہٹ کرمتن کی تحریک سے جومتی منظرنامہ بناتے ہیں و ہمیراجی کی موضوعیت کی تخلیق ہوتا ہے ۔ کویا میرا جی ایک سطح پر قاری ہیں اور دوسری سطح پر قاری سے بلند جوکر خالق نو کا کر دار بھی ا دا کرتے ہیں اس مقام پراگر میں بیکھوں کنی تعیوری کی قاری متنی تنقید (Reader-Oriented Criticism) کے تصورات سے بہت پہلے میراجی متن کی تقید کا پیٹرینہ پیش کر چکے شے توبالکل تیج ہوگا۔

میراجی کے بال نظم میں تفہیم کے اس فریم ورک کوواضح کرنے کے لیے میں جوش کی ایک نظم '' دیدنی ہے آج ''کی مثال پیش کرتا ہوں۔میراجی اس نظم کی تفہیم سے پہلے اپنے اس طریق کار کے بارے میں بتاتے ہیں کہ جس سے وہ نظم کے منظر نامہ کو خلیق کرتے ہیں:

> نظموں سےلطف اٹھانے اوران کوچی طور پرسراہنے کے لیے میں نے آج تک بمی طریقتہ اختیار کیا ہے کہ ایک بار پڑھ لینے کے بعد میں اس جگہ جا کھڑا ہوتا ہوں جہاں ایستا دہ ہو کر شاعرنے اپنا کام ظاہر کیا ہے اور پھر آغازے لے کرنظم کودوبا رہ پڑھناشروع کرنا ہوں یوں مرا ذبن اس كفيت بهم آجك بوجانا به جس مين اس في شعر كهاتها . جوش کی نظم ہیے:

## ويد في بيآج

پہلو میں تاپ صن جہاں دیدنی ہے آج نور چراغ ظوتياں ديدني ہے آج

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

کشتی روال ہے نغمہ ساتی کی لے کے ساتھ موج خرام آپ روال دیدنی ہے آج دم ساز ابرواد ہے رندانہ بائلین طرف کلاہ پیر مغال دیدنی ہے آج آ ماکشوں کی گر نہ زیباکشوں کا ہوش وارشکی لالہ رفال دیدنی ہے آج مشی جوال، شراب کہن، ساز برشگال عشرت سراے بادہ کشال دیدنی ہے آج

میراتی نے اس نظم کے unstated منظرنا ہے، ماحول، فضا اور کیفیات کو کس طور پراپنے مخیلہ میں دیکھا ہے وہ میراتی کے بیان میں موجود ہے ۔ یوں لگناہے کہ اس حوالے سے وہ نظم کوا زمر نوتخلیق کر دیتے ہیں۔ اور زیا دہ پر معنی انداز میں کرتے ہیں۔ یوں دیکھا جائے تو جوش کی نظم جواس کی personal تخلیق ہے۔ میراتی کا اپنا میراتی کے ازمر نوتخلیق عمل سے شعری تغییم میں آ کر impersonal ہوجاتی ہے۔ ہوا ہے کہ میراتی کا اپنا میراتی کے ازمر نوتخلیق عمل سے شعری تغییم میں آ کر person ایک میں تقاری ہے، شارج ہاور میں ایک حدیث کا اپنا کو جہوئی تاری ہے۔ گویا میراتی ایک بی وقت میں نظم کا قاری ہے، شارج ہاور ایک حدیث خالق بھی ہے۔ اس پور عمل کو دیکھنے کے لیے میراتی کے بیان کو دیکھیے، جس میں مختلف کڑیاں مل

جوش کی ای نظم سے لطف اندوز ہونے کے لیے میں سب سے پہلے وہ فی طور پر کسی دریا کے کنار سے جا پہنچا ہوں۔ کنار سے پر پیٹر ہیں، سبرہ ہے، آبا دکی کا دو ردو رتک مام ونٹا ان ٹیس، بیڑوں سے پر سے دھرتی بچھلے ہوئی ہے، اور اس دھرتی پر کھیتوں کا جال بچھا ہے، لیکن وہ میری وہ فی گرفت کے افق کی چیز ہیں ہیں۔ میں دریا کے کنار سے پر کھڑا ہوں، سامنے دریا وادی کی سلوٹوں میں بس کھول رہا ہے۔ ہر طرف ایک چیپ چاپ می پھیلی ہوئی ہے گر فاموثی اور سکون کمل ٹیس کہی کسی طائز کی آواز کان تک ٹیس پہنچتی ہے۔ او پر نگاہ کرنا ہوں اور اور کا نہیں کہی ہوئی دیتا ہے۔ لیکن موسم ساون کا ہے، پھیلے ہوئے آسان پر با دلوں موس قیمائے ہوئے ہیں اور ان کی کا جل ایس سابی آنے والی بوندوں کا پیغام دے کے حجمر مٹ چھائے ہوئے ہیں اور ان کی کا جل ایس سیابی آنے والی بوندوں کا پیغام دے

ری ہے۔اب بہت کا بیل کیمارگی ہوجاتی ہیں۔ بوندا باندی شروع ہوتی ہے اور دفتہ رفتہ
ایک پھوار کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ نہ جانے کہاں سے سطح آب پر ایک بڑی کی کشی
نمودار ہوجاتی ہے۔اس کشتی پر بہت سے لوگ ہیں، مرد بھی اور تورتیں بھی ۔اور پھر میر ب
ذکن کی قلابا زی مجھے بھی ان کا ہم جلیس بنا دیتی ہے۔اب مجھے صرف اس کشتی اور اس کے
مسافروں کے ساتھ کا بی احساس رہ جاتا ہے۔ دریا کا کنارا دور ہے، قریب صرف دریا کی
لہریں ہیں۔ "موج خرام آب دوال" ہے جس کے ساتھ بی ساتھ" ساتی کے نفے کی گے
بھی جاری ہے، بھی ہوا چل رہی ہے، اور بلی بحر کواو پر نظر اٹھا تا ہوں تو آسان پر اہر بارے
لؤکھڑاتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ ^

جد پرنظم کے لیے میراتی نے تضمیم کا جوفر یم ورک مرتب کیا تھااس میں ایک بہت اہم پہلومتن کا دیا اوائیگی اوائیگی کہ وہ متن کے اندرا سانی سے اسر جاتے تھے اور متن کے مطالب ان کے سامنے تیزی کو گر کرتے جی سان سے اسر جاتے تھے اور متن کے مطالب ان کے سامنے تیزی سے روشن ہوتے جاتے ہے ۔ وہ متن کے اندرا سانی سے اسر جاتے تھے اور متن کے مطالب ان کے سامنے تیزی سے روشن ہوتے جاتے تھے ۔ وہ متن کے اندرا ہر دیکھنے کے بعد متن سے ہوئی کر پچھے ہوچنے گئتے تھے ۔ اور جب ان کی سوچ اور جیلے اور اق پر نتقل ہوتے تھے وہ متن کے بعد متن سے ہوئی کر پچھے دو جاتا تھا اور جو پچھے د کھنے کو ملتا اور جو بچھے دو ہر ہو ہوئی کہ اور ان پر نتقل ہوتے سے وہ متن کی اسرائی متن کی سوچ اور جو بھی ہوئی ہوئی ہے جو ہم کو ان کی سوچ اور بھی سے دو ہر ہوئی کی اور ان کی اضافی کا رگز ارک سے نظر آئے گئا تھا ۔ ججھے یہ کہنا چا ہے کہ دراصل متن میں نظر ندا تا تھا اب میرائی کی ذیلی اضافی کا رگز ارک سے نظر آئے گئا تھا ۔ ججھے یہ کہنا چا ہے کہ دراصل ان پر نظم ارتی تھی گئی ہوئی گئی گئی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی گئی گئی گئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی گئی ہی گئی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہی ہوئی گئی ہوئی گئی ہی ہوئی گئی ہی ہوئی گئی ہوئی ہوئی گ

ٱ ئے ہم قیوم نظر کیا یک نظم دیکھتے ہیں:

#### خيلات يريثال

دیوداروں کے برش رو پتے جھڑ کے بیوند فاک ہو بھی پکے جھڑ کے بیوند فاک ہو بھی پکے جھیل کی لائے میال میں پیٹی مرغابی مرغابی کی لائے کی مرغابی مرغابی مرغابی مرغابی مرغابی مرغابی مرکز وردہ ندی جھنے گلی سربرآ وردہ ندی جھنے گلی

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

چیخ ہے ہوا گذرتے ہوئے کوہماروں کے بار ارتے ہوئے بے کران، لامحیط تنہائی میں ہوں اور اک بسیط تنہائی کیا کہوں، کیا ہے کیفیت دل کی راه مجولا ہوا ہوں منزل کی كتے انسانے كہتے جاتے ہيں اشک آگھوں سے بہتے جاتے ہیں لژ کھڑا تا ہوں سانس رکتا ہے ذرے ذرے سے خوف کھاتا ہوں یا کوئی برزہ نور**ی** آ ٹیل کا آیک شفاف کلاا بادل کا آرزوؤل نے دام پھیلاما دور افق کے قریب لہرایا ہو سکے گر تو اس کے ساتھ چلوں میں نے جایا کہ اپی بات کہوں وار نه تخفی میری رفتار برق اور اسے تاب انظار نہ تھی برف کے اک وسیع میداں پر اب کھڑا ہوں شکتہ حال و جگر

ہوں عصرہ حال و ج سیاں پر اب تھرا ہوں عصرہ حال و جر را استہ ہے نہ رہنما کوئی میرے پہلو سے مم ہے سامیہ بھی شام کی زردی آئی جاتی ہے مردنی بن کے چھائی جاتی ہے دم بخود ہے ہوا سرکتی ہوئی روح ہے یا بہار رفتہ کی

میرا جی نے extra textual performance میں اس نظم کی ساخت کو آریا وک کی تاریخ اور تہذیب کے حوالے سے بیجھنے کی کوشش کی ہے ۔ میٹیلیقی تنقید کاعمل ہے ۔ نظم کامتن مناظر دکھا تا ہے یا مجرشاعر کے احساسات اوراس پرگزرنے والی تنہائی کا قصد سنا تا ہے ۔ قصد میں نے اس لیے کہا ہے کہ میرا جی نظم کی ساخت کو بطورا یک قصد کے بیان کرتے تھے ۔ وہ نظم کے انسانی ڈرامے کوقصد بنا کر سناتے تھے ۔ اس کے بعدوہ نظم کے

دوسر بہلوؤں کا رخ کیا کرتے ہے۔ 'خیالات پر بیٹاں' میں پس منظری شکل میں انہوں نے آریائی تہذیب و تدن کی قصد آ رائی کی ہے۔ نظم کی ظاہری صورت اس قتم کے کسی حوالے کا تقاضا نہیں کرتی ہے گر میرائی کا لاشعورا نہیں کشاں کشاں ایک قدیم دور میں لے گیا اور ماضی کے ایک جدید شاعری نظم کو انہوں نے میرائی کا لاشعورا نہیں کشاں کشاں ایک قدیم دور میں لے گیا اور ماضی کے ایک جدید شاعری نظم کو انہوں نے قدیم تہذیق حوالوں سے مجھانے کی کوشش کی ہے۔ یہی extra textual performance ہے۔ وہ سب کچھ جومتن کے ڈھانچہ میں نہیں تھا۔ نظاد کے واژن نے اسے متن کا تخلیقی ضمیمہ بنا دیا ہے۔ یہ نظم کی با زآ فرین بی نہیں ہے جکھ زیادہ ممل کا قصد ہے:

آریہ جب پہلے پہلی ہندوستان میں پنچے تو آئیس دوچیز وں سے سابقہ بڑا: جنگل اورجنگی۔ جنگلیوں کو تو آنہوں نے مار بھگایا، اور وہ ملک کے دورا قنآ دہ حصوں میں پنچے، کین جنگل کے جادو سے آئے نگل ان کے بس کی بات نہتی ۔ چناں چہ دنیسرف ان کی تہذیب کا گہوا رہ جنگل ، میں ہے ، بلکہ ان کے تمام بنیا دمی خیلات کی نشو و نماجنگوں کی تنہائی اور گہرائی میں ہوئی ۔ بہی مینہ ہے کہ ان کے خیلات میں کسی جنگل کے اتھاہ ساگر کے ایساعتی بایا جاتا ہے ۔ رفتہ رفتہ رفتہ نہ کہی جنگل کے اتھاہ ساگر کے ایساعتی بایا جاتا ہے ۔ رفتہ رفتہ نہ کہی کا ڈھب بدلا، گاؤں ہے ۔ انہی گاؤں میں سے پھے بڑے ہے تھیے پھلے کیو لے اور شہروں کے آتا رنظر آنے گے اور پھر تہذیب کی ترقی کے ساتھ ساتھ ہندوستان کے یہ ور درداز سے آتے ہوئے باشند ہے مناظر فطر سے سے دوں ہوتے گئے، لیکن شلی تجربے کے لوظ سے اب بھی و ہتا ترات جو آئیس جنگلوں میں حاصل ہوئے ان کے فسس لاشعور کے لوظ سے اب بھی و ہتا ترات جو آئیس جنگلوں میں حاصل ہوئے ان کے فسس لاشعور میں ہوجو دہیں، اورا کثر پنیلی تجربات اوب کے ذریعے سے فلام ہوتے ہیں ۔ تیوم نظر کی یہ میں ماصل ہوتے ہیں ۔ تیوم نظر کی یہ میں ماصل ہوتے ہیں ۔ تیوم نظر کی ہیں میں ماصل ہوتے ہیں ۔ تیوم نظر کی ہیں میں ماصل ہوتے ہیں ۔ تیوم نظر کی ہیں ۔ می منظر کی ہیں ۔ تیوم نظر کی ہیں ۔ می منظر کی ایسائی نسلی تجربیں۔ اورا کثر پنسلی تجربات اوب کے ذریعے سے فلام ہوتے ہیں ۔ تیوم نظر کی ہیں ۔

نظم''زنجیر'' کی ساخت میں مصرعول کی ترتیب بدل دیے جانے سے نظم معنویت کی نگ طاقت حاصل کرتی ہے۔ عظم پہلی ساخت مے مقابلے میں زیادہ رواں اور نسبتاً سلیس ہوجاتی ہے۔

ا پنی معروضات بیان کرنے کے بعد میں دوجا راور ہا تیں کہنے کی اجازت جاہوں گا۔ میں سمجھتا ہوں ۔ کہ میراجی کی تنقید اور جدید نظم پراس کے تخلیق کردہ فریم ورک کواردو کے نقادوں نے مناسب اہمیت نہیں دی ہے۔ ہے کسی نے میراجی کے بنائے ہوئے شاعری کے تقیدی نظام کو پر کھنے کی کوشش نہیں کی ہے۔

کسی نے یہ نہیں دیکھا کہ کیا میراجی نے جدید شاعری کے تصورات کی کوئی فارمولیشن (formulation) کی ہے؟ وہ شاعری کوکیا سمجھتا تھا؟اس کی شعری تھیوری کیا تھی؟اس کے فز دیک شاعری کو شاعری بنائے کا بیک فارمولیشن فارٹی کا کہ میراجی ایک کا میراجی ایک کے واژن شاعری بنائے کا کہ میراجی ایک کے فران سے میں جدید شاعری کے فران میں جدید شاعری کے فران کے مقدری بازوں پر مشتمل اس نظم میں جیسی وقع کتا ہے کوجدید شعری تبقید کی بوطیقا قراردیا جا سکتا ہے۔

(٢ نومر١٠١٣ ء كوكر ما في مركو زبان وادب لمو كرزيرا ابتما م منعقد دير اجي بيشل يمي ناريس برا ها ممياء)

#### حراله جات

- جز وقتی پر وفیسر، شعبهٔ اردو، کورنمنٹ کالج یونی ورشی، لا ہور۔
- ا ميراني، معتوق و مغرب كر نغمر (لا بورا اكاوي بنجاب، ١٩٥٨)، ١٠٠٠
  - ۲ الينا، س٣٢٥ ٢
  - س- ميراجي، اس نظيم مين (ول: ماتى بك ديوسان -)، م ١٥٧-١٥١-
    - ۳۰ میراتی، منترق و مغرب کر نغمر، ش۳۲۹ ۳۳۰ ۳۳۰
      - ۵- ميراتي،اس نظم مين، ١٠٠٠
        - ٧- العِنْمُ ال
        - ۷-- الفغاء ش•۱-
        - ٨ اليفاً، ١٢٢ ١٢١٠
        - 9\_ الضأء ١٣٧٥ ١٣٧\_

ماشدی ای نظم میں ایک ایسے ملک کا نقش نہائے۔ نقیس کنایوں اور استعادوں سے بیان کیا گیا
ہے جو سرالہا سال سے غلامی کی بے بسی اور شق میں زندگی بسر کر رہا ہو۔ نظم کے دوسر سے اور
تیسر سے بند کا مغہوم نسبتاً آسانی سے بیچھ میں آجا تا ہے، لیکن پہلا بند ذرا البحض میں ڈالئے
والا ہے۔ دوسر سے بند میں پیلئہ ریشم اور تیسر سے بند میں اس ہنگام با و آور دکے معنی جلد بی
متعین ہوجاتے ہیں، لیکن پہلے بند میں سنگ خارا، خار مغیلاں، دوست وغیرہ کے استعار سے
ذرام بہم دکھائی ویتے ہیں ساگر مغہوم کا تسلسل قائم کرنا چاہیں تو دوسر سے بندکو پہلا اور پہلے کو
دوسر ابند بیچھ کر پڑھنا چاہیے۔ یوں عرف دوتصور قائم ہو کیس سے۔ او

تھے۔وہاس سٹر کچرکومعنوی ترسیل کے رہتے کی رکاوٹ بھی قرا ردیتے تھے۔ راشد کی نظم'' زنچر''اس نوعیت کی

نظم کی معنوی ساخت کے الجھاؤ کو دور کرنے کے لیے انہوں نے نظم کی restructuring کی ختمی۔ اور بیتایا تھا کنظم کے تسلسل کوآسان شکل میں رکھنے کے لیے مصرعوں کی تر تنیب بدلنی ہوگی۔ ماشد کے بال نظم کی تر تنیب یول تھی:

میراجی نے نظم کی ساخت کور معنی بنانے کے لیے جور تیب دی تھی وہ یہ ہے:

| مو جوده شار | مصرعول كالجوزه ثثار |
|-------------|---------------------|
| ۸           | 1                   |
| 4           | r                   |
| f•          | ٣                   |
| ∠tr"        | Atr                 |
| 10 til      | Imt9                |
| rti         | 10 t Ir             |

\_\_\_\_اس نظم ميں ول: ماتى كيد يوس ان-

سعادت سعید \*

# میراجی کی فکری جہتیں

میراجی کی نظمیں کا کتا ہے کے زلی وابدی سلاسل کی علامتی تعبیر وقط ہیر میں بکتا ونا درطر زبیان کی حال چیں۔ اُنھوں نے روشنی کی تلاش میں ان اندھیر ول کا سفر بھی کیا ہے جنھیں عام طور پر اخفائے حال کی مہر شبت کرنے بابالائے طاق رکھنے میں عافیت جانی جاتی ہے۔ ستر پوش تہذیب کا نظاین کا روباری مصلحتوں کے لیے تو جائز قرا ربا چکا ہے لیکن عام انسان کو سرعام اپنے اندر کے تعفن کو باہر تکا لئے کی اجازت نہیں دی جاتی میراجی نے مصلحت آمیز خیر کے مقابلے میں شرائگیز راستی کو اپنانے کا اعلان کیا۔ بیشرائگیز راستی کیا ہے۔ خود میراجی کی زبان میں ملاحظہ ہو:

بہت ہے لوگ جھتے ہیں کہ زندگی کا جنسی پہلوہی میری قوجہ کاوا حدمر کز ہے۔ لیمن یہ خیال سیح نہیں ہے۔ جنسی فعل اور اس کے متعلقات کو یس قدرت کی ہوئی فعت اور زندگی کی سب سے ہوئی راحت اور ہر کت سمجھتا ہوں ۔ اور جنس کے گر وجوآ لودگی تہذیب و تندن نے جمع کرر کھی ہو وہ جھے اس کو ارگز رقی ہے، اس لیے رڈیل کے طور پر میں ونیا کی ہم بات کو جنس کے اس قصور کے آئینے میں ویکھتا ہوں جوفطرت کے مین مطابق ہے اور جو۔۔۔۔میرا آورش ہے۔ ا

روسو (Jean-Jacques Rousseau) کے معاہدہ تمرانی میں موجود فطری زندگی کے تصور کویا د سیجیے کہ جس میں اس حقیقت کے رخ سے پر دہ اٹھایا گیا ہے کہانسان آزا دبیدا ہوا تھا لیکن تہذیب وتدن نے اسے پا بہ زنجیر کر دیا ہے ۔اور پھر ہیولاک ایلس (Henry Havelock Ellis) کی تحقیقات اور فرائڈ بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

یں ۔ مینی آبا کچھ چاندنی ہیں جسم کے بارے میں بھی ارشاد ہوجائے۔اک معمہ ہے بھے کا نہ مجھانے کا ۔زندگی کام کوم خواب ہے دیوانے کا۔

اے ' طلاموں کہیں' میراتی کی خطائیں بھی بخش کہ انھوں نے اگر ڈھول کا پول کھولا ہے تو ہمیں پول
کا ڈھول کھولنے کی تو اجازت ہونی جا ہے ہیں' عاشق ہوں پہ معثوق فر بی ہے میرا کام ہمجنوں کو ہما کہتی ہے لیا
مرے آگے' اور پیشکر ہے کہ لیال مجنوں کی منکوحہ نہیں تھی ورندتو پیشاعر بھی حدود کی زد میں آتے آتے ہے
ہیں ۔ با یں ہمہ صرف میراتی کو کا رز نہیں کیا جا سکتا ۔ دنیا ایک برفاحمام ہے جس میں ہرشخص کو یہ لگتاہے کہ دومر سے
نظم ہیں اوراس نے طالبانی ہر قعہ اوڑھ رکھا ہے یعنی نداس کا پیتہ چاتا ہے کہ وہ مرد ہے کہورت! انظار حسین
صاحب اپنی مانی اماں سے کہانیاں سنتے رہے اور ہم اپنی مانی کے افغانی ہرفتے میں گھے دم دبائے دم سادھے
ہیں ۔ بہتے رہے کہ کرنے کی ہمت ند ہوئی ، تو ا تناظر ورسمجھا کہ دنیا کے جمام میں دومر ہے لوگ مسان کروا رہے
ہیں ۔ میراتی کی نظم ' ہرقع' ' اس ضمن میں ہماری رہنمائی کرسکتی ہے ۔ :

أنكه كے دهمن جال پيرائن

أنكه مين شعلے ليكتے ہيں، جلاسكتے نہيں ہيں ان كو

الكاب جب كى بلد لى

نی صورت میں بدل جائے گی! ۲

تو جناب تہذیب وتدن کے ہر نقع کے نیجے کیا مچھ ہور ہاہے؟ چوری چھپے کی واردا تیں! کالج مام

سٹرهی ما مے اور پھر مامے ہی مامے میراجی کہتے ہیں:

الكاب حيب كى بدلد لى ،

جمللاتے ہوئے ہے تو لرزتی ہوئی کرنوں کی طرح سابوں میں کھوجا ئیں سے

اور بحرر كتے ہوئے شعائبى ليكتے ہوئے سوجائيں ہے،

ول میں سوئی ہوئی نفرت سی آوارہ کی ما نندا ندھیرے میں پکارا مھے گی

ہم نداب آپ کوسونے دیں سے۔

اور چیكے سے يہ آسوده خيال آئے گا

الج وبدله لياهم في نكامون سے جھے دہنے كا۔

(Sigmund Freud) کی اعربی فیض آف ڈریمز (Sigmund Freud) کی داری اتھینہ (ملک اسلامی اعربی انظر پر فیکا چھپا تھ بھی عشت از بام ہو جائے گا۔ دایوی اتھینہ (Athena) کے مندر میں میڈوسا (Medusa) کا ریپ، جمیان (Helen) کی حکایات، الف کیلی میں با دشاہوں کی بدکا رمنکوھا کیں ، یوسف سوداگر کی داشتہ شنرادی ، ما دام بواری (Madame Bovary)، گتا وفلا بیئر (Gustave Flaubert)، گتا وفلا بیئر (Ladybird) ، لیڈی پریٹر لیز لور (Ladybird) ، لیڈی پریٹر لیز لور (Ladybird) ، لیڈی پریٹر لیز لور (Lover کیسے گئے تھا کتی اور ایسی المحسن منٹو کے آگئے اکھشا فات ، خال فضل الرحل کے مسلک لذشیہ کے تھا کتی اور المیاری واحدہ السین منٹو کے آگئی کا دستی منٹو کے قائی منظوم مفت جسمانی کا رگز اربال اور پھر عملی پور کا ایلی ، واحدہ تبیم کا دشیم منوع ''اور عصمت چھائی کا ''لحاف'' ؟

اے ' طلاموں کبیر' جارے علم میں مزیدا ضافہ فرما اور ن مے ۔ راشد کو کمن جہاں زاد کے عذاب سے بیجا۔ان کی شاعری میں سفید فام عورت سے لیا جانے ولا انتقام سنر سلاما نکا کی آنکھوں میں دھول بن کر جا گھسا ہے۔وارث شاہ نے ہیر را نجھا میں موج میلہ لگایا۔اگر اس امر کو تحقیق غلطی نہ جانا جائے تو میر آثر نے خواب وخیال میں میراجی کے آدرشوں ہی کوٹا بت کیاہے اور "سحرالبیان" (تعثق کی آپس میں باتیں کریں )، " کظزار شیم "میں" ہے ہمرا پھول لے گیا کون ہے ہے خارد ہے گیا کون" یعنی ہے ہمرا گل لے گیا کون ہے ہے جھے جل دے گیا کون! اور روایتی شاعروں کے تصوف میں یہ بھی جائز تھا ' گھر آیا تو آج ہارے کیا ہے یاں جونٹا رکریں۔الا تھینچ بغل میں تجھ کو دیر تلک ہم بیار کریں ''اوراپنے چیا غالب کیا کسی ڈومنی سے ہمکام ہورہے ہیں اللہ اللہ! غنیا شکفتہ کو دورسے مت دکھا کہ یول یوسے کو پوچھتا ہوں میں منہ سے مجھے بتا کے بول الا ماں الحفیظ کچھ فلمیں یا وا گئیں لولیتا (Lolita)، فینی بل (Fanny Hill) ، اے سٹارنٹر وو ا کس (It Started with a Kiss) ارمالا ڈون ' Irma la Douce ، کہال سے آئے یہ جھکے؟ بس نے دیے یہ جھکے؟اس کے بدلے میں کیا کوئی من مرضی سے امراؤ جان ا دانہیں بن سکتی؟،غلام عباس کی ''آ نندی''نے سب کچھ کھول کے رکھ دیا نظیرا کبرآبا دی کی ایکارسنیے'' دل میں کسی کے ہرگزنے شرم نہ حیاہے۔ آ گابھی کھل رہاہے پیچھا بھی کھل رہاہے "تو صاحبوریردہ نہ جانے کس کی عقل پر پڑا ہے؟اور میں نے زیا دہر اس سینا را پر راز جہ دی ہے کہ جس میں ابھی جاری لڑ کیوں نے انگریزی پڑھنے کے بغیر ہی بہت سے سین دکھا دیے

سعادت سعدد م

این رنگ،اینبرن،این،یقامت کسوا ا بی تنهائی جانکا ہ کی دہشت کے سوا دل خراشی و جکرها کی و خوں افشانی "ہول قوما کا م پیہوتے ہیں مجھے کام بہت" "مدعا محوتما شائے شکست دل ہے" "آئذفانے میں کوئی لیے جاتا ہے مجھے" "رات کے پھلےا مدھیر ہے میں کوئی سابیانہ تھا عِلدُ كَآنَے يماعُ آعَ سائے ملتے ہوئے ، گھلتے ہوئے کچھ بھوت سے بن جاتے ہیں (میر ہو،مر زاہو،میراجی ہو ا پی بی ذات کی فربال میں چھن جاتے ہیں ) ول خراشيده موخول دا ده رب آئذفانے کے ریزوں پیہم استادہ رہے عاد كآنيمائ بهتآئ بهي ہم بہت مایوں سے تھرائے بھی میر ہو،مر زاہو،میراتی ہو آج جال اك شخ برگام من ورآئى ب ماہ ہے سامیکی دا را تی ہے

یا دو گشرت خونتاب کے

فرصت خواب کے

ن م راشد کوفرصت خواب تھی یا نہیں؟اس بات کوہر دست ادھو ما چھوڑتے ہیں کیکن میرا جی نے اپنے عہد کے علمی،ا دبی ، سیاسی اور ترزیبی منظر ما ہے پر گہری نظر ڈالی ہے ۔ بیہ منظر مامدان کے لہو کی گر دشوں میں شامل ہوکر صفحہ قرطاس پرنقش ہو جاتا ہے ۔اوروہ کہتے ہیں:''میں اپنے ملک کے موجودہ ساج کا ایک جیتا جاگا کین اب آنکویمی بدلہ لے گی۔ نی صورت میں بدل جائے گی! " میراجی نے کہاسب پچھینس تو نہیں ہے۔اس کی اہمیت سے انکارنہیں ہے کین زمین ، انسان ،

میرای کے بہاسب چھو ان و بیل ہے۔ اس کا ہمیت سے انکار بیل ہے میں انسان ، انسان

میر ہوں مرزا ہوں میراتی ہو
میر ہوں مرزا ہوں میراتی ہو
میر ہوں مرزا ہوں میراتی ہو
مار ماہا تھے کا تمنا کی ہے
ایک ہی چی ہے فرقت کے میابا نوں میں
ایک ہی تو جو بے حال ہے زیدا نوں میں
ایک ہی تو جو بے حال ہے زیدا نوں میں
ایک ہی تو جو بے حال ہے زیدا نوں میں
ایک ہی تو جو بے حال ہے زیدا نوں میں
اور پچھوا ہے آئندہ کے
مجد رفت کے بہت خواب تمنا میں ہیں
اور پچھوا ہے آئندہ کے
میر ہوں مرزا ہوں میراتی ہو
میر ہوں مرزا ہوں میراتی ہو
سیر میں مرزا ہوں میراتی ہو

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

فرد بھی ہوں میری خواہشات ای ساج کی تا ابع بیں میرا دل برانی فضا میں سانس ایتا ہے گرمیری آئھیں اپنے آس پاس اپنے سامنے دیکھتی بیں اوراس مشاہد کا نقش میری نظموں میں ہر جگہ موجود ہے۔'' استعار سکاجا دوا ورمیرا تی کے ساتی معنی

متاز حسین نے اپنے مضمون'' رسالہ درمعرفت استعارہ'' میں مابعد الطبیعیاتی منطق کی احتجاجی صورت حال کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھاہے۔

اگر آج آرے عہد عتی کے طلسمات اورا ساطیر اور قرون وسطی کی اخلا قیات ہے آزادہ ہوگا۔ یہ ایک عجیب کل و مہا قیات قرون وسطی اور طبقات نظام کی سیاسیات ہے بھی آزادہ وگا۔ یہ ایک عجیب کشکش ہے لیکن اس کشکش ہے لیکن اس کشکش ہے لیکن اس کشکش ہے وہ محراوروہ آرے پیدا ہوں گے جس کا خواب یورپ کے رو مانی شعرانے اپنی خریک کے عروج نے کے زمانے میں دیکھا تھا۔ رو مانی شعرانے سرمایہ واران در شقوں کی مخالفت میں بی شاعری کی ہے۔ انھوں نے اپنے احساسات اور ندائے مخیل سے اس بات کی تقد رہتی کی کہ انسان ایک ہے ، و ما قابل تقسیم ہے۔ و مانسان ہے نہ کہ آقا اور اس بات کی تقد رہتی کی کہ انسان ایک ہے ، و ما قابل تقسیم ہے۔ و مانسان ہے نہ کہ آقا اور اس بغاوت کی تشدر اراور کسان ، کام واراور سرمایہ وارم شی اور کو وال ساس میں شرخیس کہ انھوں نے اس بغاوت کی بہ کہ انسانی عقل کے خلاف بغاوت کی ، نہ کہ انسانی عقل کے خلاف ور دورد ورڈوز ورتھا ہے مخیل کو عقل مرتفع کا مام کیوں دیتا۔ انھوں نے اس عقل کے خلاف بغاوت کی جواسیر سودو زیاں تھی ۔ جوانم اور کی تگ و دو کی بہیا دفتہ رکوعام کے جو دیجی اور جو احساسات وجذبات کی اطلاعات سے اس لیے کنارہ کشریقی کہ ان کا فیصلہ تا جمہ کے خلاف بخاوت کی خلاف تھا۔ گ

میراجی نے اپنے دور کی نیم صنعتی اور نیم جا گیردا را نہ زندگی کے تناظر میں جو شاعری کی ہے وہ بھی بہ اعتبار جو ہرا حتجاجی اور بعناوت کے آٹا رسمیٹے ہوئے ہے۔انھوں نے خواب غیر معمولی جذبات اور حقیقت کے عناصر سے اپنی نظموں کافیبرک تیار کیا۔

متازحسین کے اس بیان کی روشنی میں معاملہ یوں ہے کہ استعارے و نیامیں جومستعار منہ کے اوصاف کومستعارلہ کے اوصاف میں جمع کردیا جاتا ہے اور مستعارلہ کا ذکر گرا دیا جاتا ہے تو اس کا سبب یہ ہے

کہ مستعارلہ مستعارمنہ سے اوصاف حقیقی یا اپنی معنوبت میں متحد ہو جاتا ہے لیکن استعار ہوستعار جوکھ ہرا اس میں بیا تحادجز وی ہوتا ہے نہ کہ کلی، کیونکہ مستعار منہ مستعار لہ سے مماثل ہوتے ہوئے بھی متغائر ہوتا ہے۔اس لیے اس اتحاد کے باوصف ان میں تخالف بھی موجودر جتاہے ۔مستعارمنہ کے عقیقی معنی کی تر دید مستعارلہ کا حقیقی معنی کرتا ہے ۔اوربیان کے اس اتحا داور تفالف کا نتیجہ کہ اصل معنی مستعار مندسے تجا وزکرتا ہے یا جست کرتا ے، جوایک ترکیبی معنی ہوتا ہے۔ یہ معنی جو حقیقت اور مجاز کے اتحا دو تغالف سے پیدا ہوتا ہے، اصل حقیقت کو توسیع دیتا ہے نہ کہاسے قطعیت کے ساتھ محدود کرتا ہے۔ حقیقت خوا ہ کسی ذرے کی ہویاانسان کی ،اپنے تجابات میں لامحدودہ کیونکہوہ کا کنات کی حقیقت سے بے شار رشتوں میں مربوطہ کسی بھی حقیقی تجربے کی حرف بہ حرف سیائی کوسرف استعارے ہی کے ذریعے پیش کیا جاسکتاہے جواس کوقطعیت کے ساتھ محدود نہیں کرتا بلکہ اس کی لامحدود بیت کی طرف بھی اشارہ کرتا ہے۔ اشارے کو یقیناً تابنا کے ہونا جا ہے ۔ لیکن اس میں وہ ابہام بقول غالب ورہے گاجس ریشر کے قربان ہوتی ہے۔ کیونکہ حقیقت کالامحدود پہلو ہمیشہ ہم ہوتا ہے۔ یہاں مسئلہ حسن معنی کے امکانات برمرمنے کا ہے نہ کہ متعین تصورات میں گھر کے رہ جانے کا۔استعارہ حقیقت کا آئیز ہوتا ے، نہ کہان کار دہ جا باس کی رمزیت حقیقت کی طرف ایک جنبش نگا ہ کے کرنے میں ہے نہ کہان کے بردہ خفا کے بننے میں ۔ حقیقت کے چیرے سے پر دہ اٹھانے ہی کا نام استعارہ ہے ۔ جہان معانی کو براہ راست منكشف كرنے كے ليے ذبن أدم نے اگرا سباب نطق سے كوئى آله كاروضع كيا بنو و واستعار وبي بے متاز حسین کی ان معروضات کی روشنی میں میراجی کی نظموں میں استعال ہونے والے استعاروں کا جائز: ولیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ اُنھوں نے حقیقت کو پیش کرنے کے استعاراتی طریقے کوتوسیعی اندا زیے استعال کیاہے اور ار دونظم کوجد بدعلامتی شعری مزاج کے خمیر میں خوش اسلوبی سے کوندھا ہے اس ضمن میں اگر کسی قاری کوابہام یا الجھاؤ کی شکایت پیدا ہوتی ہے تواسے پرانے تھیہی اوراستعا راتی طریق کارکتا لا بسے باہرآ کرمیرا جی کی شاعرى كامطالعه كرما جوگا\_

> کیے تلوار چلی، کیے زمیں کاسینہ ایک لمح کے لیے چشمے کی مانند بنا ریج کھاتے ہوئے بیابراٹھی دل میں مرے

سعادت سعید 😘

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

میراجی کی شاعری اردونظم کے رفقائی سفر میں سئے میل کی حیثیت رکھتی ہے ۔ان کی نظمیس راشد کی نظموں کی طرح اردوشاعری کی روایت سے دوہر ہے انحراف کی حامل ہیں، یعنی انھوں نے ایک تو غزل اوراس کے لوا زمات سے بورے طور پر گریز کیا ہے اور دوسرے حالی کے بعد بننے والی اردونظم کی روایت کوقبول کرنے سے اٹکارکر دیا میراجی نے اردونظم کے فکری اوراحیاساتی امجما دکو دورکرنے کے لیےا پی نظموں میں انکشاف ذات کے انفرادی اظہاراور خارجی ماحول کے حسیاتی موادی ترسیل کی \_ یوں اردونظم ایک نے لیجے سے آشنا موئی۔انھوں نے آزادظم کے تجربوں کے ساتھ ساتھ بابندنظم کے نے امکانات کی دریافت بھی کی۔ان نے تجربوں کابنیا دی مقصد احساسات وجذبات کی معنوی وسعقوں کونظم کی پوشاک بخشا تھا۔ان کی نظموں میں سادہ معنوی فکری اور جذیاتی رشتوں کے ساجی عمل کی بیائے تجربات وکوا نف کی پیچیدہ البھی ہوئی اور علامتی شکلیں ملتی ہیں۔ان کے عہد کے مروجہ شعری تجزیوں کے اصول ان کی نظموں کی تشریح وتو ضیح سے قاصر سے ۔ان نظموں کی تفہیم کے لیے نے طریق کاری تفکیل کی ضرورت تھی اس عہد میں ان کی نظموں کومبہم، پیچیدہ اورا کبھی ہوئی کہا سراء نا العامد في المناس كي تفهيم كي المناس تھے۔میراجی کے تج بوں کے انو کھے پن نے قاری کے لیے مشکل کے اور سامان پیدا کیے۔میراجی فرانسیسی علا مت برستوں، سر ریلزم، یونگ کے اجتماعی لاشعور، فرائیڈ کی جنس اور لاشعور کی تح ریا ہے کا مطالعہ کر چکے تھے۔ انھوں نے ہندی دیو مالااورہندی فلیفے سے بھی گہراا ستفادہ کیا تھا۔فرانسیسی علامت پسندوں نے انہیں ذاتی اور انفرادی ذات کی شناخت کا جوہر عطا کیا۔ سرریلزم کی تحریک نے انہیں آزاد تلازمات ( Free Association) سے روشناس کرایا ۔فرائیڈ اور یونگ نے ان کے ذہن کے فسیاتی سانچے کی تغییری ۔

میراتی نے اپنی ذاتی شنا خت کے حوالے سے معروضی اشیا کا مطالعہ کیا۔ان کی ذاتی زندگی ادب میں ایک اسطور کی حیثیت اختیار کر چکی ہے۔ اس بات سے کسی کوبھی مفرنہیں ہے کہا دب میں سب سے زیادہ قابل توجہ شخصیتیں وہ ہوتی ہیں جن کے گر وجھوٹ اورالزامات کے جال بنے جاتے ہیں۔ایسے فن کارینم اساطیری ہوتے ہیں، جن کے شیقی کردار ہمیشہ کے لیے برسروپائی کی اوٹ میں حجھپ جاتے ہیں۔میرا جی کی شعری شخصیت کے بارے میں یہ بات ہوئے تی ہے میرا جی کے ہاں رویے کے فیرمعتدل اور پراسرار معری شعری شخصیت کے بارے میں یہ بات ہوئے تی ہے میرا جی کے ہاں رویے کے فیرمعتدل اور پراسرار ہونے کے دبخانات ملتے ہیں۔ان کی وہی الجھنوں نے اصل مرت اوراصل حقیقت کے با ہمی تصادم ہی سے ہونے کے دبخانات ملتے ہیں۔ان کی وہی الجھنوں نے اصل مرت اوراصل حقیقت کے با ہمی تصادم ہی سے

كاش! بيجها ژبان اكسلسار كوه بنين دامبي كوهين مين جاكے تناده ہوجاؤں اليي انهو في جوموجائة كيوں ريھي ندمو خشك بتوں كا زميں يرجو بجھائے بستر و پھی اک ماز ہے سازتو ہے سمازتو ہے نغمه بیران واقعا جوابھی، کان تر ہے كيول اس من ندسكم سننے سے مجور رہے يرده چيم نصرف ايك نشسة بت كو ذہن کے دائرہ خاص میں مرکوز کیا یا دآتاہے مجھے کان ہوئے تھے بیرار خنگ بتوں سے جبآ فی تھی رئے کی صدا اوردامن کی ہرا کے لہر چیک آٹھی تھی يرار التفاكسي تكوار كاسابية ثابيه جوفل آئی تھی اک بل میں نہاں فانے سے عیے ہے براختہ اندازے کی چکے <sup>۲</sup>

ای نظم میں آ گے چل کرمیرا جی نے جل پری، وامن، آلودہ، روپوشی، جھاڑیاں، ولھن، دولھا، نہال خانہ، گرم بوندی، آبی ، پاؤل، دھند فی نظر، نمنا کی اور بہت سے دوسر سے الفاظ کے سیعی معانی سے زندگی کے بے فیض اور بے مصرف ہونے کا جونقشہ کھینچا ہے اسے استعارے کے محد وواور حقیقی معانی کے رسیافقا واستمنا بالید تک محد ودکر کے میرا جی کی جنسی بے راہ روی پر اپنی جا کیروا را نیا خلا قیات کی مہر شہت کرنے کا جب نواب میں خیال کو کسی سے معاملہ ہو جاتا ہے اور موجہ گل کونقش بوریا پایا جاتا ہے واستعارے کے قواب میں خیال کو کسی سے معاملہ ہو جاتا ہے اور موجہ گل کونقش بوریا پایا جاتا ہے واستعارے کے توسیعی معانی اسے لاف والش غلط وقع عبادت معلوم یا ہر زہ ہے نفہ در و بم ہستی وعدم کے خیالات سے ملا دیتے ہیں یوں انفرا دی عمل اپنے توسیعی معنی کے حوالے سے کا کناتی ہو جاتا ہے ۔ اور میرا تی کی پنظم ہر چند کریں کہ ہے نہیں ہے کے ورا عالحقیقت معانی کا ابلاغ کرتی نظر آتی ہے ۔

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

جنم لیاتھا۔ تمدنی اماان کی فطری اما سے متصادم ہوتی ہے۔ ان کی اندھی خوا ہموں اور فرد کی جبلی زندگی پر سابتی دباؤ
نے انہیں وہنی امنتثار کا شکار بنایا۔ اس فتم کا امنتثار فرد میں افیت پیندی کے رجحانات پیدا کرتا ہے اور یہ کیفیت
میراجی کی شاعری میں عمومی ہے۔ میراجی اپنی زندگی میں باپ کے مشفقاندرو یے سے محروم رہے۔ مال نے انہیں
محبت دی۔ ان کے بال مال کی روحیت نفسیاتی الجھنوں کے گئی دروا کرتی ہے اوروہ روح کی ان گہرائیوں تک جا
مخبت دی۔ ان کے بال مال کی روحیت نفسیاتی الجھنوں کے گئی دروا کرتی ہے اوروہ روح کی ان گہرائیوں تک جا
مخبت دی۔ اور جنگل کے قوانیمن کا تصادم عمومی رنگ اختیار کر ایتا ہے۔

میراجی نے تجزیے بھتیش اورجیتو کے میلانات سے استفادہ کرتے ہوئے نامعلوم کی اتھاہ گہرائیوں
کومعلوم کی پوشاک بخشنے کی کوشش کی ہے انھوں نے شعور ولاشعور کے میدانوں اور دلدلوں میں بسی کا نئات کی
نقاب کشائی کا فریضہ سرانجام دیا ۔وہ عدم کو وجود میں لانے اور غیب کو پر دہ شہود پر لانے کے ممل میں مصروف
رہاورا ہے جذبات کی بعض فکری بنیا دول کو بردی عمر گی سے شعر کا لباس عطا کیا۔

میرا تی کی نظم، ''ارتقا''''افتام' اور''خدا' میں اپنے عہد کے معاشرتی مسائل، اردگرد پہلی زندگی میرا تی کی نظم کی بید کے معاشرتی مسائل، اردگرد پہلی زندگی کے انحطاطی پہلواور ذاتی دکھ ہم آ ہگ ہو کرا بجرتے ہیں۔ان کی نظم عہد کے ساتھ ساتھ ان کی ذاتی نا آ سودگی کی صورت حال کی وضاحت بھی کرتی ہے۔ اس نظم میں نظم کی تین ہمیٹیں (معر کی ، پابنداور آزاد) استعال ہوئی ہیں۔ پابند صعدیا دی میش بندی کرتا ہے۔ معر کی جھے میں خیال دھیرے دھیرے پھیائے ہے۔ ہیں احصہ آزاد ہے، جس میں یاد کا مرکز تم ہوجاتا ہے۔ خیال ہمہ گیری اور ہمہ جہتی کے پہلووں سے ہمکنارہ وتا ہے۔

ہناں چموضو شاور تکنیک کا عتبار سے ان کی پیظم بڑی کا میاب ہے۔ان کے جموعے نیس نورنگی میں نظم بڑی کا میاب ہے۔ ان کے جموعے نیس نورنگی میں نظم میں میں خوال ہو تی ہے۔ اور آخرالا مر ''سمندر کا بلاوا' بڑی عمد فظم ہے۔ سمندر اشیا کا مائن ہے۔ ہر شے اس میں سے مودا رہوتی ہے اور آخرالا مر اسے اس کے موقت خالق کی اسے سے مدر انسانی لاشعور کی طرح تا رہے ، ہمہ گیر، وسیع اور پھیلا ہوا ہے۔ میرا بی کے بال استعارہ علامت بھی سے مندر انسانی لاشعور کی طرح تا رہے ، ہمہ گیر، وسیع اور پھیلا ہوا ہے۔ میرا بی کے بال استعارہ علامت کی شکل استعارہ علامت کی شکل استعارہ کی ہو جس کی دورا سے بیدا ہوتی ہیں یا استعارہ کا دوپ اختیار کرتا ہے اختیار کرتا ہے۔ اگر چہتمام شاعران علامات بھا کے خودا ستعارہ ہمرف اس وقت علامت کی دوپ اختیار کرتا ہے علام میں کو میں طور استعار میں نو فیلی میں استعارہ کی دوپ اختیار کرتا ہے علام می کو کہ استعارہ می فیک استعارہ میں اسے میرا میں استعارہ کی دوپ اختیار کرتا ہے علام میں کو میں استعارہ کی دوپ اختیار کرتا ہم

جب شاعراس کے ذریعے کوئی ابیا مثالی مضمون جواور وسلوں سے ادانہ کیا جاسکے، بیان کرے۔استعارہ اس وقت علامت بنتا ہے جب و ہا ظہار کا واحد ذریعہ ہو۔استعارہ جب علامت کی حدود میں آتا ہے تواسے تفاعلی استعارہ کہاجاتا ہے۔

میراجی کے ہاں علامت کے استعال کی بہترین مثال ان کی نظم '' ابولہول'' ہے جس میں ابولہول کو ماضی کی علامت قرار دے کرا سے حال کے لیموں کی دہشت اور خوف سے آزا دیتایا گیا ہے۔ پرانی قدروں سے چیٹے ہوئے لوگ نئے زمانے کے حساس سے بے خبر ،اب بھی بے جان ابولہول کی طرح زندگی کے صحرامیں ایستادہ ہیں۔

بیسویں صدی کے انسان کا آشو بجس صورت حال کی بیدا دارتھا اس سے میراجی کوشد بدا کتا ہٹ ہوتی تھی ۔سائنسی صنعتی ایجا دا**ت ، نئے نئے کری انکشا فات ،**جنگی تباہ کا ریا**ں ا**ور بین الاقوا می سیاست کی ریشہ دوانیاں بیسب کچھ نے عہد کے انسان کوفکری وجذباتی آشوب میں مبتلا کر رہاتھا۔ا خلاقی ونظریاتی انحطاط و زوال انسانی معاشروں کے سکون اوراطمینان میں تغطل پیدا کررہاتھا۔میراجی شاعر ہے ۔شاعر جوخالق کا درجہ ر کھتا ہے اور جس کے حوال شمسہ ہرتبدیلی کو ہاریک بنی سے اخذ کرتے ہیں ۔ چنال چیانہیں محض داخلی اور باطنی حوالوں کا شاعر کہناان کی شاعری کے ایک بڑے جھے سے زیادتی کا مرتکب ہونا ہے ۔وہ اپنے اردگر دکی ساجی صورتمال کا گہراا دراک رکھتے تھے۔اس کا ثبوت ان کے نثری مضامین سے بھی دستیاب ہوتا ہے ۔انھوں نے بسنت سہائے کے فرضی نام پر بعض سیاسی وساجی مضامین لکھے جن کے موضوعات ملکی اقتصادی مسائل، غیرملکی ساسی مسائل، عام ساسی مسائل، غیر ملکی شخصیات اور دنیا بھر کے معاشر تی حالات سے متعلق تھے۔انھوں نے ا ہے عہد کے مسائل کا جس گہری بصیرت سے جائزہ لیا تھا یہ مضامین اس کی واضح مثال ہیں ۔ان مضامین کے عنوانات سے" بندوستانی تحریک کا مسئلہ" ،"جابان میں مزدوروں کی حالت""، بحرالکائل کا ساس مدوجز ر"، "مشرق ومغرب كى جمهوريت كانا زك دور"، "مثلرا ورمسو ليني حديد روشني مين"، " چين كامكتي داتا" -یہ سب مضامین ا دبی دنیا کے مختلف شارول میں چھیے تھے ۔ان کی شدید داخلی کیفیات بر بھی ان کے خارجی مشاہدے تجزیے اور مطالعے کی گہری چھا ہے ۔ وہ معلوم کومعلوم کا دیدہ خلامیں معلق ہو کرنہیں دیتے ۔ بلکه ان کے لیے نی احساساتی وجذباتی دریافتوں کے لیے ماحول کی خبر ضروری تھی ۔

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

سب سے ہڑ ی چیز و کیجنے کی یہ ہوتی ہے کہ وہ کتنی گہرائی سے ہول رہا ہے۔'' کی دانشو رول نے اپنے ذمہ یہ کام لیا تھا کہ چو د نیاا بھی تک مامعلوم ہے آتھیں وہاں جا کرانیا نول کی بستیاں بسانی ہیں ۔میرا جی فن ہرائے فن کے مسلک سے تعلق رکھتے تھے ۔اس نظر ہے کے علمبر داروں کو قنوطیت، فرار اور رجعت پہندی کانعرہ بلند کرنے والے کہا گیا ہے اوران برالزام لگایا گیا ہے کہ یہ فن کارسیاسی وہا جی شعور سے نابلہ ہیں ۔ حس عسکری کا خیال ہے کہ اس قتم کے اعتراضات درست نہیں ہوتے سان لوگوں نے اگر چہ کی خاص جماعت کے سیاسی نظریات یا نظروا شاعت کا کام نہیں کیا ۔لیکن یہ ساجی صور سے حال سے بہر فہیں تھے ۔فرانس میں با دلیر، ران ہو اور ورلین وغیرہ نے انقلاب میں با قاعدہ حصہ لیا تھا اور اپنے عہد کی سیاسی جماعتوں، تظیموں اور ساجی کارکنوں کی ورلین وغیرہ نے انقلاب میں با قاعدہ حصہ لیا تھا اور اپنے عہد کی سیاسی جماعتوں، تظیموں اور ساجی کارکنوں کی ورلین وغیرہ نے انقلاب میں با قاعدہ حصہ لیا تھا اور اپنے عہد کی سیاسی جماعتوں، تظیموں اور ساجی کارکنوں کی وجنوں کا بغور جائز ، ولیا تھا۔

میراجی نے آزاد نظم میں روایتی عروض کے الگ بنے بنائے سانچوں سے الگ ہو کرعروضی اجتہادات کرنے کی کوشش کی نظم کے ایک مصر عجادہ فرکر مختلف مصر عج بنائے کاعمل ان کے ہاں کمیاب ہے۔
ان کے کسی بھی دومصرعوں کو ملا کرار کان کی ابتدائی تعدا دعاصل نہیں ہوسکتی اور آزادظم کی باقی اصناف کے مقابلے میں بہی سب سے بڑی انتہازی خصوصیت ہے میراجی نے آزادظم میں نبان کے استعمال کے سلسلے میں جدید شاعری کی تحر کے کی کوشش کی ۔اس تحر کی کے علمبر داروں نے آزادظم کو اپنا وسیلہ اظہار قرار دیتے ہوئے اس با سے پر زور دیا تھا کہ نظم میں آزائش الفاظ اور پر شکو و افظیات کی بجائے عام بول جال کی زبان کو استعمال کی ایان کو استعمال کی ایان کو استعمال کی ایان کو استعمال کی ایان کو استعمال کی بات کی بجائے عام بول جال کی زبان کو خصوصیات کی بنا پر بھی مختلف جیں ۔

ایناک دوست سے ملنے کے لیے آیا ہوں، ایک دوبا لا و زنچر ہلائی میں نے لیکن آواز کوئی آئی نہیں؛

گرييه موجود وين مين؟ سويا مواہ، دن مين؟

(افغا و)<sup>9</sup>

ان کی ظموں میں خیال کی پیچیدگی اور تهد درتهد کیفیت سے ابہام اوراجال کے عناصر کا شبہ ہوسکتا ہے

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

بے شارآ تھوں کوچہر ہے میں لگائے ہوئے استادہ ہے تھیر کا اک تھفی عجیب،
اے تمدن کے نتیب!
تیری صورت ہے مہیب،
وہیں انسانی کا طوفان کھڑا ہے گویا؛
وہیں انسانی کا طوفان کھڑا ہے گویا؛
وہل کے بروں میں کئی گیت سنائی مجھے دیتے ہیں ،گر
ان میں ایک جوش ہے ہیراد کا، فریا دکا ایک عکس دراز،
اور الفاظ میں افسانے ہیں ہے خوا بی کے۔
کیا کوئی رو ہے جزیں

تیرےسے میں بھی بتاب ہے تہذیب کے رخشندہ مگیں ؟

(او نچارکان)<sup>ک</sup>

رہے میں شہری رونق ہے، اک تا تکہ ہے، دو کاریں ہیں،

ہے مکتب کو جاتے ہیں، اور تا گلوں کی کیابات کہوں ؟

کاریں آو چھلتی بیکی ہیں تا گلوں کے تیروں کو کیسے ہوں!

یہ مانا ان میں شریفوں کے گھر کی دھن دولت ہے، مایا ہے،

کچرشوخ بھی ہیں، معصوم بھی ہیں،

لیکن رہے پر پیدل مجھ سے برقسمت، مغموم بھی ہیں،

(كلرك كأغمهُ محبت)^

میراجی فرانس کے علامت بیند شاعروں کی طرح حسن کو کسی شم کی معاشرتی یا تہذیبی یا نہ بی آلودگ میں چھپا ہوانہیں و کچھنا چاہتے تھے ۔وہ حسن کو محض حسن بیجھتے تھے اور جمالی پہلوان کے سامنے تھا۔ چنا نچے انھوں نے معاشرتی وسیاسی ماحول کی جز ئیات و تفصیلات کے مطالعے کو اپنے ذہمن پر مسلطنہیں کیا بلکہ ان کے ہاں سے ساری معاشرتی قد رہی ما معلوم کی تلاش کا وسیلہ بن جاتی ہیں ۔نا معلوم جو اپنے اندر حسن رکھتا ہے، جس میں جمالیاتی احساس بڑا نمایاں ہوتا ہے۔ حسن عسکری اپنے افسانوں کے مجموعے جسز دیرے کے اختیامیہ میں لکھتے ہیں کہ ''حقیقت سے ہے کھین معنو کی ہویا حسن صوری سب روح کے سانچے میں ڈھلتا ہے۔ کسی لکھنے والے میں میں کھڑا ہوں یہاں کس لیے، مجھ کوکیا کام ہے یا وآ تانہیں

آ زانظم میں مصر مے کا تفط ع اس وقت عمل میں آتا ہے جب یا تو کسی خیال کی تشریح وتو ضیح یا پھر خیال کی کسی نگر کر کونظم میں لانے کی کوشش مقصود جوتی ہے میراجی کے ہاں مصرعوں میں افتطاع خیال کے بہاؤکے حوالے سے وجود میں آتا ہے میراجی کی آزا دُظموں میں اجتہاد برائے اجتہاد کا معاملہ نہیں بلکہ اُنھوں نے قدیم عروضی جہتوں میں تصرف کر کے اردونظم نگا روں کو ہیئت کانیا شعور دیا۔ راشدنے ماورا کے دیباہے میں کھاہے کہ "اردومیں آزادشاعری کی تحریک محض وی شعبد ہازی نہیں مجھن حدت اور قدیم را ہوں سے انحراف ک کوشش نہیں کیونک اجتها دکا جوا زصرف بنہیں کراس سے کسی حد تک قدیم اصولوں کی ترزیب عمل میں آئے بلکہ یہ کہ آیاتقیری ادب اس میں سی نگ صبح کی طرح مودار موتا ہے انہیں۔ ا

انگریزی آزادنظم ترنم کے دوبنیا دی عناصر کی حامل ہے ۔خارجی عضر ، داخلی عضر۔خارجی ترنم کی بنیا دان کے تصور رہے جواردومیں عروض سے مختلف ہے۔ان کے خارجی آ ہٹک کی بنیا دآ واز کے زیر و بم پر ہوتی ہے۔داخلی آ ہنگ خیال اور جذبے کے داخلی پہلوؤں سے متعلق ہوتا ہے۔ یہ نظم کے سیح اور مناسب رخم کے لیے ناگزیر ہے ۔انگریزیع وض پیانے اردوع وض سے مماثلت نہیں رکھتے اور ندبی اردو زبان کا مزاج اس بات کا متحمل ہے کہ وہ انگریز ی عروض کو پورے طور پر قبول کر سکے ۔میراجی کی گی نظموں میں ترنم اور موسیقی کا خارجی عضرا نگریزی نظم کی داخلی تنظیم کے اعتبارے خودروآ ہٹک کی ہدولت ہے۔

میراجی کی آزادنظمیں برائے شعری عہد کے طلسمات اور تلمیحات اور جا گیردا رانداخلا قیات سے آ زا دیں۔ان کی شاعری کا تجزیاتی مطالعہ بیٹا بت کرنے کا امکان رکھاہے کیان کے احساسات وجذبات اور خیالات وافکارعبدقد یم کی شعری با قیات سے آزاد ہیں اور ایول ان کی شاعری جنس ، تصوف اور معاشرت کے برانے احساسات سے نجات ما چکی ہے۔ یمل طبقاتی نظام کی سیاسیات سے بھی آزا دہوگا۔ بدایک عجیب مشکش ہے کین اس مشکش سے وہ محراوروہ آرٹ پیداہوں سے جس کا خواب یورپ کے رومانی شعرانے اپنی تحریک کے عروج کے زمانے میں دیکھاتھا۔رومانی شعرانے سرمایہ داراندرشتوں کی مخالفت میں ہی شاعری کی ہے۔اُنھوں نے اپنے احساسات اور ندائے مخیل سے اس بات کی تصدیق کی کہ انسان ایک ہے وہ ما قامل تقسیم ہے۔وہ انسان ہے نہ کہ آ قااور غلام زمیندارا ورکسان ، کامگاراورسر مایہ دارنشی اور کوتوال اس میں شہبیں کہانھوں نے مرزبان کے عنبارسے و وعام فہم، سادہ اورآ سان لفظوں سے نظم کا تا نا با نابناتے ہیں ۔ کہیں کہیں زبان کے اس استعال کی بدولت ان کے بال مکا لمے کا انداز ہ بھی انجرتا دکھائی دیتا ہے ۔میراجی اپنی نظموں میں ہندی اور بھاشا کے الفاظ استعال کرنے سے بھی گریز نہیں کرتے ۔جس کی حجہ سے ان کی نظم میں گیت کی سی گھلا وہ لوج اورمانوسیت پیدا ہوجاتی ہے ۔انھوں نے پابندنظموں میں ہندی الفاظ کثر ت سے استعمال کیے ہیں ۔جہاں تک ان کی آزادنظم کامعاملہ ہے ان نظموں میں ہندی الفاظ کی بہتات نہیں ہے ۔ کی پابندنظموں میں انھوں نے خالص ہندی ماحول اور گیت کی فضاتیا رکی ہے میراجی کی گئی آزاد نظموں میں ہندی اورار دوالفاظ کا توازن اورامتزاج نظر آتا ہے ۔ان کی نظموں میں فارس الفاظ کا استعال ثقالت پیدائہیں کرتا بلکہ بہت حد تک ار دومحاورے کی اعانت کرنے کا کام انجام دیتاہے۔

> كيول خواب فسول كرى قباح كثيس ب كيول كيسوئ بيجيده ورقصال نمناک شیں ہے

## (دهوبی کا گھاٹ )\*<sup>ا</sup>

میراجی کی نظموں میں قافیے کا استعال کسی خاص تار یا موضوع کی پیچیدگی یاتشہیر کے مظہر کے طور پر ا جا گر جوا ہے ۔ان کے ہاں قافیہ فلم کے آ ہٹک کو برقرا رر کھنے میں مدودیتا ہے ۔خیال کابہا واورصوت کی روانی بدستور قائم رہتی ہے ۔ کسی قتم کے دہنی جھکے یا کھر درا ہٹ کا احساس نہیں ہوتا ۔ان کے ہاں عروضی قواعد کے ذریعے قافیے کی شنا خت نہیں ہے بلکہ وہ قافیے کوالفا ظاکی صوتی ہم آ جنگی ومماثلت کی بنا پر وجود بخشتے ہیں۔

میراجی نے اپنی نظموں میں گلیل اور پیچیدہ بحروں کی بجائے سا دہ اور سیدھی بحریں استعال کی ہیں ۔ ميرا جي چونکه آزا ڏظم کے ایک خاص آ ۾نگ اورصو تي ڈھا نچے پریفتين رکھتے تھے اس ليےان کا خيال تھا کہ بحرول کی پیچید گیاور ثقالت آزاد نظم کے لیج کو ہر قرار رکھنے میں معاون ٹابت ہوتی رہتی ہے۔ یہ مثال ان کی گئظموں میں موجود ہے ۔'' جارتی' میں انھول نے خیال کے بہاؤ کو چھوٹی حجھوٹی مصنوعی اکائیوں میں تقلیم کر کے ایک مهر عے کی صورت و سے دی ہے۔

ا يك آيا گيا، دومراآئ كا، ديرے و كلقابون، يونى دات ال كى كذرجائ كى

ال فسون وخواب كي تصوير آرائي كري جوير ٻيارينه ٻ؟ یاسک یا روزوشب کے عشق ہے سينول كونا بنده كريس؟ السادا كاروبين جیسے بی پھریروہ گرا سمونج بن کران کے ذہنوں میں دکھا ٹھے گا کھیل (ان کی نظریں دیکھیے) ان کو بچوں کی محبت، گھر کی راحت اورزمیں کاعشق سب یا دائے گا ان کے صحراجیم و جاں میں فہم کی شبنم ہے پھرا تھے گا جس درما كاشور خودا دا کاروں ہے رہی میں منہیں بيا دا كاروں كى آوازوں يہ كچھ جھولے ہى لفظول کوبھی تولا کیے بقد موں کوبھی سینتے رہے ۔۔۔۔ان کے چیر سے زر درخسار سے اداس ۔۔۔۔ درد کی تہذیب کے پیرو ہزاروں سال کی مبہم پرستش

ية كركياما يحكي؟

آ ہ کے پیاہے بھی اٹھوں کے متانے رہے

اینے برعثق کوعثق رساجانے رہے

ہرنی مثیل کے معنی سے بیگانے رہے

اس بغاوت کو برقوت جذیبه بروان ج و هایا اور عقل کی مخالفت کی کیکن جو چیز سمجھنے کی ہے وہ یہ کہ اُنھوں نے سر ماییہ ا ما نه طبقے کی عقل کے خلاف بغاوت کی ۔نہ کہانسانی عقل کے خلاف ۔ورنہ ورڈز ورتھا ہے تخیل کو عقل مرتفع کا مام کیوں دیتا انھوں نے اس عقل کے خلاف بعناوت کی جواسیر سودوزیا انتھی ۔جوانفرا دی تگ ودو کی بہیا نقد ر کو عام کیے ہوئے تھی اور جوا حساسات وجذبات کی اطلاعات سے اس لیے کنارہ کش تھی کہان کا فیصلہ تا جر کے استحصال کےخلاف تھا۔ نے شاعر کی نظمیں اسلوب، تمثال نگاری اور لسانی پیراے کے اعتبارسے گذشتہ عہد کے شعراسے مختف ہیں۔ یہ شاعرانے مافیہ کے اظہار کے لیے رنگا رنگ اور متنوع طریق اظہارا ستعال میں لائے ہیں۔ اگرچہ سب نے شاعر منفر دو پیرایۂ اظہار کے حامل ہیں اوراینے اپنے اسالیب کے اعتبار سے اپنے معاصرین سے الگ ہیں ۔ تا ہم نئی آ گہی، نیا شعوراور نئے احساساتی اور جذباتی تصورات ان میں مشترک ہیں ۔ افتخار جالب نی شاعری کے بانیوں میں سے ہیں۔ان کاعقیدہ ہے کہم بے جان کا تنات کو بدلتے ہیں۔خود بھی تبديل موتے رہتے ہيں اور بدل مولى بدلق كا كنات سے نباہ كرتے ہيں - "اميرا جي كي نظميں ، ميرا

جبی کر تحیت ، تحیت ہی تحیت ، پاہند نظمیں ، تین دنگ میں موجود شعری تخلیقات عصر

عاضر میں موجود بریا تھی کے وسیع وعریض صحرا میں انسانی تنہائی ،خوف، امنتثا راور بے دلی کے کا کف کا مجرپور

ا حاطه کرتی ہیں میراجی نے جس ماحول میں آئکھیں کھوٹی تھیں وہ کمزورمما لک پر برا ہ راست سامراجی قبضوں کا

دورتها \_میراجی کی شاعری ترقی بیندشعرا کی شاعری کی ما نند براه راست سیاسی شعور کی شاعری و نهیس تفی البیتان

میں موجودعلامتی میا استعاراتی حسیت کی سطحوں بران کے سابی شعور کا اظہار کرتی ہے۔ بدرویے منعتی تہذیب کی

ما دی خوشحالی اور روحانی دیوالیہ بن کا عطیہ ہیں۔ بیاخلاقی دیوالیہ بن طلاموس کبیر ( کہ جوشیطان کبیر بھی ہے )

الصطلاموس كبير ایک افہی کے پھر پریہ کیوں خواہیرہ ہیں ایک پیر ہزال ہے چسپید ہیں و يحضوالون من كيون ايخ اداما آشنا؟

کی عطاہے ۔اس کے بارے میں راشدصاحب کا کہتاہے:

بنیاد جلد چهاره۲۰۱۳ء

ہم کرسب تیرے پرستانوں میں ہیں

الصطلاموس كبير

تيرا پيغمبر ہوں میں تونے بخٹاہے مجھے کچھٹیعلوں کااختیار ان ا دا کاروں ہے ان کے دیکھنے والوں كاعتدنو\_\_\_\_يميرافيصله تم ميال ہواورتم بيوي ہو تم ملك ہوتم ہوشہریا ر تم بندر ہوتم بندریا

(نى مثيل)"

میراجی نے اس طلاموس کبیر یعنی سر مایے کے مختارکل کے اثر اے کوایئے دور کے انسا نوں کے باطن میں جاگزیں با کران کے خلاف مجر پورصدا ہائے احتجاج بلندکیں اوراس کے برستاروں کو چے چوراہے نگا کیا سرمایہ داری نے جس ' طلاموس کبیر'' کی شکل ابھا ری ہےا سے دنیا مجرکے لوگ اپنا دیکھیر سمجھ بیٹے ہیں ۔ یہنگ طاقت ساکن اور محدود تصورات میں هم رہتی ہے۔اس کی خواہش ہے کہتمام دنیا خام مال کی صورت اس کی بے بایاں مٹی میں بند رہے ۔وہ لوگ کہ جواس دور میں راہ مم کر کے بیں ماھکیوں کی طرح کسی بے بایاں کی تلاش کرنا جائے ہیں گر جبوہ اس نئی طاقت کوا پنا طجاوماویٰ قرار دے دیتے ہیں تو وہ انھیں جس سمت قدم بڑھانے کو کہتاہے وہ انہیں سنگ میل ہست کی جانب لے جاسکتی ہے یا'' ماجرا'' کے سامنے آ ٹکھیں بچھانے پر آمادہ کرسکتی ہے سر مایے کی نئی تمثیل کی داستان کھیل کھلنے کے ساتھ کھلتی ہے۔ان لوگوں کے اشارے حرف، آوازیں،

ا دائیں نئی صورتوں میں ڈھلتی جاتی ہیں۔اس ممثیل کے اداکا روں کا باطن داستاں در داستاں آگے بڑھتا ہے۔اس کے ساتھان کے متحرک قدم بھی نظر آتے ہیں اور ان کے سائے بھی مناشائی اس تمثیل میں اس قدر منجمک بین که وه ایکاررے بین "حیدرجو" مید داستان پیچیده جوتی جاری ہے" حیدرجوہم کچھ بھے تہیں، مبتذل آ واره بس مت کچھ کھو، شرمنا کاب کچھنہ گاؤ، دیجنے والوں کا ہنگامہ کہ بام وفرش ایک! "سر مایے کی نئی طا قت ایک نے ڈرا مے کام ردہ اٹھا چکی ہے۔ اس میں ما دیت کی جانب اٹھنے والا ہر قدم انسا نوں کوروعانی طور پر وبواليه كرر باہے اس ميں كروا رخو دبخو و واستان كوار تقاكى جانب ليے چلے جارہے ہيں طلاموس كبير كار يكھيل سرگری سے جاری ہے۔اس کھیل میں میراجی کے جصے میں لا عاصلی آئی ہے۔انسا نوں کو خام مال کی طرح استعال کرتے نظام میں نیلے طبقے کے انسا نوں کے جصے میں بس یہی کچھ ہی آسکتا تھا۔اینے خالص جو ہرتخلیق کی بربا دی!میراجی نے تواس کے ملی مظاہر سے بھی گریز نہیں کیا!

مراجی مشوق و مغرب کر نغمر میں کتے ہیں:

فن کارکی وی کیفیت کے ظہار میں ایہام نہ صرف ایک قدرتی بات ہے بلکہ حقیقت پرتی کا تقاضا ہے کہ اے جوں کاتو ں بیان کیا جائے جہاں آپ نے کسی ملکے سے اشار سے یا محرفج کو

واضح کرنے کی کوشش کی ،و ملکا اشار ملا محرفج نہ رہے ۔۔ فین کارجس بات کووضا حت کے

ساتھ نیں بلکہ اشارے کنا ہے ہے بیان کرنا ہے وہی بات اس کی تخلیق میں ایک ممق پیدا

زمانہ جوا ، افتخار جالب نے ایک نظم 'کیدُ اللہ فوق اید ہم' علقہ ارباب ذوق کے یوم میراجی کی مناسبت سے پڑھی تھی

> "ميراجي تھے كيے يا دكريں؟" تجميح جورول نے گھیرلیا تيراسب يجطلوث ليا نيتا في بھي چھڪ نين تھے کیے یا دکروں وہ جو، خوابوں کے اندر، خواب ہے کھے کیسالگا تھا؟

200

#### حراشي و حراله جات

- پر وفیسروسرا بق صدرشعیهٔ ارده کورنمنٹ کالج یونی ورشی، لا مهور۔
- ميراجي، ميرا جي كني نظمين (ولي: ماتي بك ويه ١٩٣٥ء) من ١٠
  - الغناء ١١٠
  - ٣- اليناء ١٥٠-
- ٣- ان مراشد "مير به مرزابه ميراتي بو" لا = اندسان (لا بور: الثال ، ١٩ ١٩ م) م ١٠٠٠-
- ۵ مثارتسین ، رسسال در معرفت استعماره (کراچی: مطبوعة یا دور ۱۹۲۰)؛ اس حالے افخارجالب کامضمان منی شاعری ورعویت زورتشید کامنا مداد ب لطیف (مارچه ایریل ۱۹۲۷ء) -
  - ٧- ميراتي، الب جوتبارك ميراجي كي نظمين-
  - اليغا (التخاب انيس ناكى)،" اونيجا مكان"، ص٥٠.
    - ٨ اليفاً، ككرك كالممة محبت "، علال
      - 9 اليضاً، "افياً وَّ"، ص ٥٨ -
    - اليغاً، "وحولي كالحماث"، ص ٢٧٠.
  - اا ان م راشد ماورا (لا مورزالشال، ٢٩ ١٩ء)، ويباجي عن ١٩ -
  - ا افكارجالب، ما يحذ (لا بهن كتبعديداوب، ١٩٢٣ء)، ويباجي سك
  - ١٣٠ لن مراشد منى مثل " لا = انسان (لا بور: الشال، ١٩٦٩ ء)، ص١٣١٠
  - ۱۳ میراتی، منترق و مغرب کے نغمے (لا بور: اکاوئی بنجاب، ۱۹۵۷ء)، س۱۲
  - 10۔ افتار مجالب، ''یواللہ فی آبادی کھم'' یسپس میدا لیعن ( کرا چی: ۴۰۰۷ ء)، ش ۹۰۔ (اس مجموعے شرکتم کا آغاز '' کتبے چورول نے گھرلیا'' سے ہوا ہے)

#### مآخذ

میراتی - میرا جبی کبی نظمین - وفی: ماتی بک ڈیو، ۱۹۲۵ء -میراتی - مسترق و مغرب کیے نغمے - لا ہوں: اکادی پنجاب، ۱۹۵۷ء -راشن ان - م - تیمر ہوں مرز اہدی راتی ہو" - لا = انسسان - لاہور: الشال ، ۱۹۲۹ء -راشن ان - م - نئی تثیل" - لا = انسسان - لاہور: الشال ، ۱۹۲۹ء -راشن ان - م - ماورا - لاہور: الشال ، ۱۹۲۹ء -

حسین بمتازه رسداله در معرفت استعاره کراچی بمطبوعهٔ یا دور ۱۹۲۰ -.

جالب، أفكار - ما خذه لا بور: كتبديد بداوب، ١٩٢٣ -

عالب، افتار - "بدالله ق الديمم" يسهى سر ميدا لحن -كراجي: ١٩٠٤ ء-

کیے کہوں ، مجھے چھے بھی خربیں ہاں اتناضرورہے، تونے خواب یقیناً دیکھاتھا وه جو ہاتھوں سے چھن چھن جاتا تھا، وبي خواب ومر عبا تحول مين باتحدديدوم عدماته عليه وه جوم اتھ مے منتی ، بر كتول والا مصے وقت كاظلم أجا راتا ہے مر ماتھ میں ہور ماتھ بھی ہے ير ماس توخواب بي تها، مر بهاتھ میں ہاتھ نتھا تريهماته عندائي كالإتحدثها مر مخواب كاما تحد كدهر كيا؟ مر مےخواب کا ہاتھ جہان میں ہے يهجهال جهان كاراهمما به جهال جهان کے منتی ہاتھوں کا را ہُما مر ما**ی آ**وہ، تر سے ماتھ نتھا جوں بی صبر کوٹوٹ بھر ماہو جوں بی ظلم کوحدے گزرماہو تر مے دکھ کویا وکروں! تحقيم اليه، بإل، تحقيم اليه يا وكرون!!

(۲ نومبر۲۰۱۳ وکوگر مانی مرکو زبان واوب بمور کے زیراہتما م منحقد دمیراجی بیشتل میسی ناریس پڑ ھاگیا۔ )

میراجی تھے کیے یا دکروں! 10

# ميراجي اور مغالطے

ماضی کی گیھا وک اور بھورے لیے بالوں کی جٹا وک کا م ہم سب نے ال کرمیرا جی رکھا ہے۔اب کی ان کانا م، بی ان کا کام اور بی ان کی پیچان ہے۔اس پیچان کو بنانے میں خود اُٹھوں نے بہت محنت، بہت تر دّ داور بہت کاوٹن کی تھی، یہاں تک کہ مرتے سے تک وہ پھر بھی ماں باپ کے دیے ہوئے نام اور پیچان کو اپنانے پر آما دہ ندہو سکے اور کہتے رہے کہ:

لوگ مجھ سے میرا جی کو نکالنا جا ہے ہیں گر میں ایسانہیں ہونے دوں گا۔ یہ نکل گیا تو میں کیسے کلصوں گا، کیا تکصوں گا، کیا تک سے او میری حجریریں ہیں۔ ا

کویامیرا جی محض ایک شخصیت، ایک شاعریا فن کا رکانا مہیں تھا، یہ بقول میرا جی ایک کمپلیس تھا اور
ان کی تحریروں کا باعث بھی میرا جی کے اس پر سونا (persona) کا بہت ذکر رہا، یہی وجہ ہے کہ ان کی ظاہری بیت کذائی ، ان کا حلیہ، ان کالباس (جس میں منٹوکی دی ہوئی پر ساتی بھی شامل ہے ) ان کے ہاتھوں میں او ہے کہ تین جھوٹے رائے ہے گولوں کی مسلسل حرکت، بغیر جیب کی پتلون، میلی کچیلی دہری تہری جرابیں، جوتوں کے بیٹے ہوئے تکو ساوراً دھڑی ہوئی سلائیاں، گلے میں دوگر کمبی مالا، شیروانی کی پھٹی ہوئی کہ بیاں اور جیبوں میں سگریٹ کی ڈبیوں کی بنیاں، جیتھڑ سے بان کی ڈبیا کی، جومیو پیتھک دوا کیں اور سب سے سوامیرا سین مامی بنگا لوگ سے ان کا افلاطونی عشق جے وہ عشق نہیں سروس سے میں ان کی پہلی اور

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

تخلیقی عمل کا حصہ سمجے جا ئیں تو یقینی طور پر ذاتی مغالطے پیدا کریں گےاور پھر شاید کوئی میہ نہ کہہ سکے''میراجی از سرتا یا تخلیق تھے ۔''''

ہاں یہ بھی صحیح ہے کہ یہ حوال ضرور پر بیٹان کرسکتا ہے کہ ''آخراس ساری تخلیقی شجیدگا ور گہرتے تخلیق انہاک کے با وجودانھوں نے یہ محلیہ کیوں بنایا اور ساری عمرا بنی زندگی اس طور سے کیوں گزاری ۔'' ساس حوال کا جواب بھی دیا جاتا رہے گا کہ بیہ حوال میرا تی کی شخصیت کے رومانس کے ساتھ جڑا ابوا ہے ۔ اپنی انفرا دیت کو رائخ کرنا، اپنے آپ کو قابل آوجہ بنانا اور اس کے لیے دھرتی کے پجاری کاروپ دھا رہا ، اپنی ذاتی نا آسودگیوں کے مداو سے کے مداو سے کے لیے اپنی داتی نا آپ کو دگی اور کی مداو سے کے لیے اپنی کھوں کی آلودگی اور کی اور کی مداو سے کے اپنی کی کو پچونظموں کا حصہ بنادینا بھی دراصل اپنی ذات کے لیے پچونظمیس کھنے کی کاوش ہے میرا جی نے بودلیر کے با رہے میں لکھنے کی کاوش ہے میرا جی نے میرا جی کی میرا جی کی اس بات کو لے کرکہ یہ خیال خام کریا ہے کہ تھول کی ابتدائی دور کی شاعری اپنی ذات کے لیے کی ۔''ا

میراجی نے ایڈگرا مین پو کے بارے میں جو لکھا ہاس کا اطلاق خوداس کی ذات پر بھی کیا جاسکتا ہے۔وہ لکھتے ہیں:

> کوئی اے شرابی کہتا ہے، کوئی اعصابی مریض ، کوئی اذبیت پرست اور کوئی جنسی کھا ظے سے اکارہ ٹابت کرتا ہے اور مان رنگا رنگ خیال آ رائیوں کی وجہ سے اصلیت پر ایسے پر دے پڑ گئے ہیں کراٹھائے میں بنرآ ہے ۔ ک

واضح رہے کہ پو کے بارے میں جب میراتی یہ لکھرہ ہے سے اس وقت میراسین سے ان کی تصوراتی محبت کو شروع ہوئے دو تین سال ہی گز رہے سے اوراس کے بعد میراتی خود بھی اسی ابنار ملٹی کی طرف لیکئے نظر آتے ہیں۔ پو کی ہوی کے بارے میں میراتی کا لکھنا کہ 'اس کی ہوی ایک ایسا سایہ بن جاتی تھی جے حقیقت سے کوئی تعلق ندہو۔' موریہ کہ 'ایڈگر ایلن پوٹورت کے بجائے ورت کے تصور کی پوجا کرتا تھا۔' میں اپولیے کی بارے میں میراتی کے یہ بیانات خودان کے اپنے اندرون کا اظہار بھی ہیں۔ بورت جومیراسین کا ایک تخیلاتی روپ ہے یا پھران تمام مورتوں 'اکا جومیراسین کے تصور بی کی توسیع سمجھی جاستی ہیں میراتی کی نظموں کا موضوع بین بہمی طواکف ، بھی عام می مورت ، بھی محبور باور بھی دلصن کی صورت میں۔ بال اس کے ساتھ یہ شرورہوا کہ بینیں ، بھی طواکف ، بھی عام می مورت ، بھی محبور باور بھی دلصن کی صورت میں۔ بال اس کے ساتھ یہ شرورہوا کہ بینیں ، بھی طواکف ، بھی عام می مورت ، بھی محبور باور بھی دلصن کی صورت میں۔ بال اس کے ساتھ یہ شرورہوا کہ بینیں ، بھی طواکف ، بھی عام می مورت ، بھی محبور باور بھی دلصن کی صورت میں۔ بال اس کے ساتھ یہ شرورہوا کہ بینیں ، بھی طواکف ، بھی عام می مورت ، بھی محبور باور بھی دلصن کی صورت میں۔ بال اس کے ساتھ یہ شرورہوا کہ بینیں ، بھی طواکف ، بھی عام می مورت ، بھی محبور باور بھی دلس کی صورت میں۔ بال اس کے ساتھ یہ شرورہوا کہ بینیں ، بھی طواکف ، بھی عام می مورت ، بھی محبور باور بھی دلس کی صورت میں۔

آخری پیچان کشہرا ۔انھیں دھرتی پوجا کاشاعر بھی کہا گیا ،اس کی وجہا ہے بھین میں ان کا جنو بی ہند وستان میں قیام بھی ہوسکتاہے ۔ان کی نظموں میں جنس کا اور خاص طور پر خو نفسی یا خودلذتی کا بھی، جسے استمنا بالید کانام دیا گیا، بہت تذکرہ رہااور اول میراجی کوان کےخودساختہ کمپلیکسونی کےحوالے سے سمجھنے کی کوشش ہوتی رہی ۔ سوال میہ ہے کہ کیا کسی بھی طرح کا شخصی اُلجھا وُپور نے کیلیقی عمل کی قوت متحر کہ بن سکتا ہے؟ کیا شخصی پر سونا اور تخلیقی پر سونا اصل میں دونوں ایک ہیں؟ یا پھران میں ذات کے برنا وَاور تخلیق کے سبعا وَ کافرق موجود ہے اورا پنے پھیلا وَ، جزئيات ، تنخيلات اورتصورات ميں بيدونوں الگ الگ كائناتى وجو در كھتے ہيں؟ ميراسين سے ميراجي كاعشق اس ک ایک مثال ہے۔وہ میراسین کی ہر چھا کیں کا پیچھا کرتے نظر آتے ہیں قطع نظران کے کہ خو دمیراسین کا اپنا وجودا یک حقیقت تھایا پر چھا کیں ،اورابھی تو اس پرفریب حقیقت کانعین ہونا باقی ہے کہ سارا معاملہ خواب تھایا خیال تھا کیا تھا۔ایک بات گرطے ہے کہا چھے بھلے ثناءاللہ ڈارنے میراجی بن کرمیراسین کے تصور کواپنی ذات ی کا ایک حصہ بنالیاتھا میراسین اب خارج کامجسم پیکرنہیں تھی خودان کا وجودتھی یوں ان کےاندر کی دنیا میں ا یک روشی،ایک رونق اورایک جوم موجو د تھااور شاید و وا سیخ ہیں تھے جبیبا کہ عام طور پر خیال کیا جاتا ہے۔ ہاں یضرورہے کیان کی ظاہری حالت ،ملیوس کی دھیاں اورایک پیرا گی کا بہروپ مغالطے میں مبتلا ضرور کرتا رہااور شاید کچھ مستک مزیداہیا ہوتا رہے مگر بالآخر میراجی کے خلیقی پرسونا کوان کے ذاتی اور شخصی اُلجھاؤ، بے ترتبی اور بدہسکتی سے الگ ہونا ہے اوراہیا آج نہیں تو کل ہونا ہے ۔میر اجی کواب کسی دیو مالائی اسطورہ کا کردار بنا کر محدود نہیں رکھا جاسکتا اس کے خلیقی عمل کومض اس سے بیرا گ کی شکل قرا زہیں دیا جاسکتا نہ بی اس سے بہروپ کو چند نظمول کاحوالہ دے کراس کی پیجان سمجھا جاسکتا ہے ۔اس کی خودمرکزیت اس کی ذاتی خودفریج او ہوسکتی ہے مگر أسے بھی اس کے خلیق عمل کالا زمہ مجھنا ایک غلطی ہوگا۔

اب سوال رہے کہ کیا غیر ذمہ دا را نہ خصی روپ یا نیم دیوا گئی جیسی برتہ تمی جنگیقی عمل کے توازن کے مساوی قرار دی جاستی ہے؟ اور کیا کے لیے اب میرا جسی کے ۱۰۸ اصفحات کوان کی دیوا گئی کی عطاسم جما جائے گا؟ شاہدا بیانہیں ہے، آج میرا بی کی پیدائش کے سوسال بعد بہت کچھ بدل چکا ہے میرا جی کے خلیق عمل کے حوالے سے معروضی نظر پیدا ہو چکی ہے ۔ نفذ ونظر کے معیا رات بدل چکے جیں اب خلیقی شخصیت کی ذات، ماحول عہد، حالات، سیرت اور برتا و صرف ایک حد تک ہی ضروری سمجھے گئے جیں ۔ یہ بہت دیراور دور تک اگر

بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

جہاں تک ان کی ڈینی زندگی اوراس کی فعالیت کا تعلق ہے تو میر اجی کو شخصیت اور اک کے خلیقی اظہار کے درمیان کچھ مغالطُوں کو دورکر ما ہوگا۔ان میں سے کچھ مغالطے میراجی کے اپنے پیدا کردہ ہیں مثلاً ان کا یہ کہنا كة الوك مجھ سے ميراجي كونكالنا جاہتے ہيں مگر ميں ايبانہيں ہونے دول گا۔ " "ان كابيرويہ بھي ايك مغالطے كو پیدا کرتا ہے۔ان کابیروبیانفرا دیت کی دھا رکونو تیز کرتا ہے اور شاید میرا جی بھی بہی جھتے تھے کہان کی بیئت کذائی ،ان کا بہروپ اوران کا شخصی برتا وَان کے فن کی تفہیم کا ایک موزوں ذریعہ ہوسکتا ہے حالا نکہاس کے برنكسان كاغزلين، كيت بظمين، تراجم، تقيد ..... ادبسي دنيا اور خيال جيسا دبي رسالول كي تدوين، حلقه ارباب ذوق سے متعلق ان کی شجید گی سب ان کے مرتب ذہن کی تصویر بناتے ہیں۔خصوصاً ان کی تقید کی عبد سے انھیں بالاتفاق اُردوکا پہلانفساتی نقاد کہاجاتا ہے۔منٹونے اس حوالے سے میراجی سے اپنی ایک ملاقات کا تذكره كياب جس مين ميراجي منثو كافسانون معتعلق افي رائع كاظهاركررب تصريف منثولك عني:

> میراجی کے دماغ میں کڑی کے جالے نہیں باس کی باتوں میں اُلجھاؤ نہیں تھااور یہ چیز میرے لیے باعث جیرت تھی اس لیے کراس کی اکثر نظمیں ابہام اور اُلجھاؤ کی وجہ سے ہمیشہ میری فہم سے بالاتر رہی تھیں لیکن شکل وصورت اور وضع قطع کے اعتبار سے و ما لکل ایسای تھا جیںااس کابے قافیم ہم کلام ہاس کود مکھ کراس کی شاعری میر ہے لیے اور بھی پیچیدہ ہوگئی۔<sup>10</sup>

ان جملوں برغو رکرنے کی ضرورت ہے کہ منٹوجیسا تخلیقی فن کا ربھی میراجی کے بے قافیہا ورمبهم کلام کو میراجی کی شکل وصورت اوروضع قطع کے تعلق سے جانتا ہے ۔وہ میراجی کی کسی اُلجھاؤ کے بغیر گفتگو کا تو قائل ہے اور ذہن کی صفائی، گفتگوکی روانی بیہاں تک کہاں کی خطاطی ہے بھی متاثر ہے مگراس کی شاعری کومبہم اس لیے جانتاہے کہ میراجی کی وضع قطع منٹو کواک کے بے قافیدا ورمہم کلام جیسی معلوم ہو کی تھی اور شایدیمی میراجی کامقصد بھی تھا، گراب میراجی کی شاعری کے potential کے حوالے سے ایسے کسی مغالطے کی گنجائش نہیں۔ انوارا جم نے میراجی کی شخصیت اور کیلیقی شخصیت کا تجزیه کرتے ہوئے درست لکھاہے:

میراجی فطری اعتبارے پراچین اور ہندوستان کے بھکشو تھے گربعض او قات زمانہ حاضر کے

میراجی نے تخیلاتی اورتصوراتی ماکسی حد تک نیو راتی عاشق کا روپ دھارتے ہوئے اپنے تصورات کوخوب صورت شاعرا ندامیجر کی شکل میں ڈھال دیا یہی ان کے تخلیق عمل کاوہ شبت پہلو ہے جس کی وجہ سے میراجی حدید اُردونظم کے بانی سمجھے جاتے ہیں۔اس میں شک نہیں کہان کی ان نظموں میں امیح کا جوخزان ملتا ہے وہ نگ اُردو شاعرى كوان كى دين ب ان كى گيت نگارى ان كى غزل كوئى ياقد يم اسطورول كى طرف ان كى رغبت محض كيه قديم بيئول اور پھيترندين روايات كى بإسدارى مين أو موسكتى ہے مگر ميراجى كى يورى تخليقى شخصيت ان كى نظموں ہی میں ظاہر ہوتی ہے اوران نظموں میں پچھاڑات یقینا بو دلیر، ایڈ گراملن بو، میلارمے کی نظموں کی بُنت کاری کے بھی ہوسکتے ہیں ۔ان کے انجوز کا ابہام بھی اس جبہ سے ہوسکتا ہے مگریہ بھی ایک حقیقت ہے کہ میراجی کی لفظیات علامات اورامیجر کا بہام اب ابہام معلوم نہیں ہوتا ، گوانھوں نے نصرف نی نظم کے مکانات کو واضح سر كيا بلكه جديد أرد ونظم كالهجبا ورزبان بهي مرتب كي محركياتية شكيلي لهجبا ورخليقي ارتقا كانا مياتي عمل تعليا بجرية بجيد گي اور تخلیقی انها کے صرف ان کی بے تر تمی ، رپی ان خیالی اورخودمرکزیت کے سبب سے تھا؟ کیا مستقبل سے ان کا تعلق بنام ساہ؟ کیا وہ صرف ماضی اور حال کے انسان تھے اللہ اور بس؟ کیاان کی نظمیں ستعقبل کی اُر دونظم کا ا یک خاکہ تفکیل نہیں دیتی؟ کیاوہ مروّجہ تہذیبی پابندیوں کو قبول کرتے ہیں؟ کیاوہ رسی اخلاقیات کے پابندہیں اورکیا اُنھوں نے جسمانی زندگی کی قید کواپنامقد رسمجھ لیا تھایا پھر جو پچھ وہ خود کہتے ہیں ان میں سے بہت ہی باتوں کی چھان پھٹک کی ضرورت ہے؟ مثلاً ان کا پہ کہنا:

> ہے ہے اچ کے فراکفن جس طرح دنیا انھیں سجھتی ہے میں نے ،جس طرح میں انھیں سجھتا ہوں، پورے بیں کے لیمن میں نے اپی جسمانی زندگی سے زیادہ جس قدر دینی زندگی بسر کی ہےاں کالحاظ کے ہوگا۔<sup>11</sup>

اب يهال جهار بسامنے دوسوال سر أشاتے بين ايك تو ان كا اوران كى شاعرى كامستقبل ميں کردارا ور دوسر اان کی دبخی زندگی او راس کی فعالیت ۔جہاں تک ٹی نظم کے امکانات کو واضح تر کرنے اور مستقبل میں کوئی مقام پیدا کرنے میں میراجی کی نظموں کا کوئی کردارہ تواس کے بارے میں منٹونے بڑے ہے گ

بحثیت شاعر کے اس کی حثیت وہی ہے جو گلے سڑ ہے بتوں کی ہوتی ہے جے کھاد کے طور پر

بنیاد جلد چهاره ۲۰۱۳ء

مجھی دروازے ہے تا ہے بھی کھڑئی ہے،
اور ہر بار نے بھی میں درآتا ہے۔
اس کو اِک شخص ہجستا تو مناسب ہی نہیں۔
وہ تصور میں مر ہے تکس ہے ہر شخص کا ، ہرانساں کا۔
مجھی بجر لیتا ہے اک بھولی می مجوبہ ئیا دان کا بہروپ ، بھی
ایک چالاک، جہاں دیدہ و ہے با کہ تم گرین کر
دو توکا دینے کے لیے آتا ہے، بہکا تا ہے،
اور جب وقت گذر جائے تو جھپ جاتا ہے۔
مری آتھوں میں مگر چھایا ہے با دل بن کر
ایک دیوار کا روزن ، ای دوزن سے فکل کر کرنیں
مری آتھوں سے لیٹتی ہیں ، مجل اُٹھیں ہیں

آرزو کی دلی فم دیده کآ سوده نهان خانے سے ؛ ای نظم کاریآ خری حصہ بھی ملاحظہ ہوجس میں عشق کا طائر آواره بہروپ بھر کے ایک ندشتم ہونے والی

تلاش کے سفر میں ہاور یہی میراجی کی فکر کا اثباتی متحرک اورتو انا پہلو ہے:

میں آواک دھیان کی کروٹ لے کر

عشق کے طائر آوارہ کا بہروپ مجروں گائل میں

اور چلاجاؤں گااں جنگل میں

جس میں و ، چھوڑ کے اِک قلب اضر دہ کوا سیاد، چل دی،

ماستہ مجھ کونظر آئے نہ آئے ، پھر کیا

اَن گنت پیڑوں کے میناروں کو

ميل قو حجمونا ، ي جلاحا وَل گا ،

اور پھر ختم نەھو گى يەتلاش،

جبتحو روزن ديواري مربون نيس بوسكتي،

عقلیت برست انسان کی جھلکیاں بھی ان میں دکھائی دیے گئی تھیں ۔ان کا نداز گراورا نداز نظرا یسے مغر فی فن کا روں اور فلسفیوں کا ساتھا جھوں نے آجیا کل کے نبیس صدیوں بعد کے بہت ہی متدن انسان کے لیے سوچ بچار کی ہے۔ ۲۱

میراتی کوجانے اور بیجھنے کے لیے ضروری ہے کہ ان کے خلیق عمل کے ارتقائی مراحل کو پیش نظر رکھا جائے۔ دلچسپ ہات ہیہ کہ وہ اپنی مختصری زندگی میں مختلف اوقات میں مختلف حالات و واقعات کے زیر الر دکھائی دیتے ہیں۔ بھی ایک بھت ، بھی ایک ملامتی ، بھی نزاجیت ایسند ، بھی ہیرا گی ، بھی جنس پرست ، بھی باطنیت کے قائل ، بھی جنس اور نفسیات کے قائل ، بھی جنس اور نفسیات کے مقابل بھی جنس اور نفسیات کے شیدائی تو بھی بند آریائی فضا کے بچاری ، بھی جمی فضا کی طرف مراجعت کے تمنائی ، بھی جنس اور نفسیات کے شیدائی تو بھی مابعد الطبیعیاتی مسائل سے نبر د آ زما ، بھی موسیقی سے لگاؤتو بھی دوران رقص لورچ ، لچک اور بھاؤ کے قتیل سے میراجی جوایک زند وہ تحرک اور تو انا ذہن رکھتے تھے۔

میرا جی کی تفہیم کے لیے پہلی اور دوہری عالمی جنگوں کے درمیانی عرصے میں مغربی استعار کے جرب و آبا دیوں کے ہونے والے استحصال اور عالمی سامراج کے قسیع ببندانہ عزائم کے مقابلی شو رسلاسل، روزنِ زنداں سے آزادی کے سویر سے کا نظارہ ، محکوموں کے جسموں سے شکینے والے اہو کا جم جانا اور خون کی سرخی سے رسی سے آزادی کے سویر جانا ، جیسے والل بنیا دی حوالہ فراہم کرتے ہیں اس کے ساتھ مغربی مفکرین کے نظریات اور خاص طور پر فرانسیسی علامت ببندوں مجلیل نفسی ، جنسی نفسیات اور شعور ولا شعور جیسے ربھانات کے حال نفسیات وانوں کے اثرات ، برتی ببندوں کے مقابل متوازن نفسی دروں جنی کاروبی بھی میرا جی کے فی ارتقا کے عوائل ہیں ۔ گویا ''جس قدر رانسانی ذات گہری ، پیچید ہاور متنوع الصفات ہے میرا جی کے موضوعات بھی گہرے اور متنوع ہیں ۔ کیا

میرا جی کوعموی طور پر فراریت بیند، گریز پا اور فکست خوردہ سمجھا جاتا رہا ہے۔ یہ مغالط بھی غالبًاان کے دلغم دیدہ کے آسودہ نہاں خانے میں سوئی ہوئی آرزوؤں، خوا ہشوں اور تمناؤں کے سبب ہے جس کا علاج انھوں نے خودلذتی میں ڈھوٹڈ رکھا تھا۔اس مغالطے کودور کرنے کے لیے ان کی نظم ''شام کوراستے پر'' کی مثال دی جاستی ہے جس میں ان کا عکس صحیل بھی متحرکے نظر آرہا ہے:
مثال دی جاستی ہے جس میں ان کا عکس صحیل سے ملاقات ہوجس کا تقصود

نجيبجحال ٣٢

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

میں ہوں آ زاد..... مجھے گارنہیں ہے کوئی، ایک گھنگھور سکوں، ایک کڑی تنہائی

مرااندوخة ہے۔

یوں ایسی کی نظموں کی موجود گی میں بیہ کہنا بھی شاہدا کیا اور مغا<u>لطے کو ج</u>نم دینے کا باعث ہوسکتا ہے کہ: میرا تی ماضی پرست انسان ہیں، وہ ٹھوں تھا کت سے آتھ تھیں بند کر کے دیو مالائی عہد میں زندہ رہنا جا جے ہیں۔ ۱۸

میراجی کے سلسلے میں مغا<u>لطے کاایک اور پہلواٹھیں</u> اُردو کاسب سے زیادہ داخلیت زدہ شاعر قرار دیتا ہے جس کامؤٹر جواب وارث علوی نے دیا ہے۔ دیکھیے:

میرا جی کی پوری شاعری سمندر، پہاڑ، نیلا گہر آسان، بل کھاتی تد یوں، نالا بوں، جنگلوں، چاند، سورج اور ستاروں، ماتھے کی بندی، کا جمل کی لکیر، پھولوں کی تیج، سرسراتے ملبوس اور بدن کے لیوری میں میں ماعری ہے جو شاعر من کا جمیدا و رمات کی بات کہنے کے لیے پوری کا سکات اور مظاہر فطرت اور اسلطیر کی و نیا پر اپنے تخیل کا جال پھینکر آبووہ بھلا واضلی شاعر کیسے ہوسکتا ہے۔ 19

یوں اب ہمیں میرا جی کے حوالے سے فراریت بہندی، داخلیت زدگی اور بیار و مجبول ذہنیت جیسے الزامات واپس لینے کی ضرورت ہے۔ان کے یہاں موضوعاتی، تجرباتی اور اسانی وسعت کا بیامالم ہے کہ دل اور دنیا،انفس و آفاق اور طبیعیات و مابعد الطبیعیات جیسے عناصر کسی ایسی ظاہری ہیئت کذائی کے تتاج نہیں رہتے جس کے نتیج میں محض اعصاب زدہ شاعری ہی بیدا ہوسکتی ہے۔

(٢ نومر١٠١٣ ء كوكر ما في مركو زبان وادب، لمو كرزيرا ابتما م منعقده ميراجي بيشل يمي ناريس بره ها ممياء)

### حراشي و حراله جات

- مدرشعبة اردوه بين الاقوامي اسلامي يوني ورسي، اسلام آباو-
- ا اخر الا بحان "ميرا في ك آخرى لمح" ذهوش ١٤ ـ ١٨ (الا بور١٩٥٢) ص١٢٢-

میراسین کو پہلی مرتبہ میر اتی نے ۲۰ مارچ ۱۹۳۷ء کو ویکھا ہوگا ۔ قبوم تظر کے نام اپنے ایک خط میں میر اتی نے کھھاتھا "نرسول میں مارچ تھی ۔ میراسین کی مروس شن ۱۲ سال ہوئے ۔" الطاف کو ہر،" میرائی کے چند خطوط" مشمولہ ندفسی تدھر دیدریں ۱۲ (لا ہور) ہے میں ۸۳ ۔

- ۳- ۋاكىزچىل جالى، مىدا جى ايك مطالعه (لا بور: سنك ميل كيشز، ١٩٩٥ م)، ص ٢٦-
  - ٣- الضأ-
  - میراتی، معترق و مغرب کے نغمے (لا ہورا اکادئی پنجاب، ۱۹۵۸ء) کی ۱۲۱۔
    - ٧- قَالَمْ جِمِيل جالي، ميراجي ايك مطالعه ص ١٥٠-
      - العِنْ العَنْ اللهِ المِلمُ المِلمُ المِلمُ المِلمُ المِلمُ المِلمُ المِلمُ المِلمُ المِلمُ المِل
      - ٨ اليناء ١٢٧٠
        - 9 اليضأل
- ۱۰۔ میراسین کے علاوہ میر انٹی کے بلی بیٹم (سحاب قزلباش)، باول بیٹم (صفیہ معینی) اور جمئی کے تعییر کی پاری زاالز کی منی رباؤی سے بھی تعلقات قائم ہوئے ۔باول بیٹم کو انھول نے شادی کا بیغام بھی دیا۔ میراتی کے ان تعلقات میں بھی ان کی انفعالیت غالب دکھانی دیتا ہے جہانی دیتا ہے جہانی کے جسمانی تعلق ہوئیں۔
  - اا ميراني، ميراجي كى نظمين (ولل: ماتى كيد يو ١٩٣٧م)، ١١٠٠
  - 11- ميراتي، مكتوب بنا معبد الطيف مجر روا ١٢ كتوبر٢ ١٩٣٠ : مصولة صيرا جي ايك مطالعه، ص ٢٩-
    - ۱۳ سعادت حسن منفي تين كولي "مشمولد ميدا جي ايك مطالعه ع ٢٨٠-
      - ۱۱۲ نقوش ۱۲- ۱۸ (لا بورا دُمير ۱۹۵۲ء)، ش۱۲۳
    - 10- سعادت صن منفي تين كولي "مشموله ميرا جي ايك مطالعه م ١٢٠-
- ۱۷- انوارا جمم میسرا جسی ، شدخه صیدی اور فن ، غیر مطبوعه مقاله برائه ایم استاً ردو (پنجاب یونی درش ، لا بون ۱۹۲۳ء ). ص ۸۹ به و ب
  - ۱۲- قائم رشید امیر، میدا جی ، شخصیت اور فن (فیمل آبان مثال پیلشرز، تیسرالله یش، کی ۲۰۱۰ ء)، ۱۳۲۰-
    - ۱۸ أاكرتبس كافميرى، دار شعرى تجرير (لا بود استكريل بلى كيشنز ١٩٤٨ء)، ٩٨ ١٨
- ۱۹ وارث علوی، منفی اور شبت اقد ارکامئله "مشموله زیدسه مے درجیے کیا مدسافر ، امت پرکاش (جودھ اپوں راجستھان ، ۱۹۸۱ء)، ص۵۷ و

#### مآخذ

اختر الا كان يسمير الى كاتر في المح" مقوش ١٤ ١٨٠ والهور (١٩٥٢ ) -

امید، رشید میدا جی، شدخصیت اور فن فیمل آباد: مثال پیشرز ۱۴۱۰۰۰

الجم انوار مديدا جيى، شدخصيت اور فن فيرمطبوعه مقالديدائه ايم اسعاً روو مينجاب يو في ورغي، لا بهور، ١٩ ١٣ ، ٠

جالي جمل مديدا جي اديك مطالعه لا مون سكرمل بلي يشتره ١٩٩٠ء

بمبيب جمال ۳۳۹

علوی وارث - "منتی اور شبت اقد ارکا مسئلہ" - تیبسر مے درجیے کا مسلفی - امت پرکاش جودہ بور، راجستھان ، ۱۹۸۱ء - کاخیری تیم - نشے شعری تجربے - الا ہور استکار کسل ہیلی کیشنز ، ۱۹۵۸ء - کوم رالطاف - "میر لگ کے چند خطوط" - نشی تجربیوں ۳ - الا ہور مشکو معاوت صن - "مین کولے" - صیوا جی ایک مطالعہ الا ہور استکار کسل ہیلی کیشنز ، ۱۹۹۹ء - میر لئی - مستوری و مغرب کے نغمے - الا ہور اکا وئی پنجاب ، ۱۹۵۸ء - میر اجی کی نظمیں - وئی : مماتی کو بہ ۱۹۳۷ء - اس - میر اجی کی نظمیں - وئی : مماتی کی نظمیں - وئی : مماتی کی نظمیں - وئی : مماتی کور نظمی کر روا استوری کے مصورا جی ایک مطالعہ میر شرف ڈ اکٹر جمیل جائی - الا ہور استکار کسل ہیلی کیشنز ، ۱۹۵۹ء - کیشنز ، ۱۹۹۹ء - کیشنز کیشنز کیشنز کیشنز کی کیشنز کی کیشنز کیشنز کیشنز کیشنز کیشنز کیشنز کی کیشنز کیشنز

ناصر عباس نير \*

# ميراجي كرتراجم

ترجمہ، ایک تہذیب کا دوسری تہذیب سے مکالمہ ہے۔ مترجم، دو تہذیبوں کے درمیان نرجمان کا کروارا داکرتا اور دونوں کے درمیان اس مغائرت کومٹانے کی کوشش کرتا ہے جو زبان اور دوسری ثقافتی اوضاع کی وجہ سے موجود ہوتی ہے۔ مثالی طور پر بیر جمان اپنی یا دوسری تہذیب کیان بہترین حاصلات کا انتخاب کرتا ہے، جن کے بارے میں وہ یقین رکھتا ہے کہ اضیں انسانی تہذیب کا مشتر کہور شینا یا جا سکتا ہے۔ مشتر کہ انسانی تہذیب کا خواب اگر کسی طور پورا ہو سکتا ہے تو فقط ترجے کے ذریعے ۔ گریہ مثالی صورت ہر جگہ موجود نہیں ہوتی، خاص طور پر ان ملکوں میں جہال ترجے کی روایت اپنا آغاز ہی ان قوتوں کے زیرا اور کرے جونے خیالات کے خاص طور پر ان ملکوں میں جہال ترجے کی روایت اپنا آغاز ہی ان قوتوں کے زیرا اور کرے جونے خیالات کے ذریعے اجارہ واقتدار جا ہتی ہوں اس صورت میں ایک تہذیب دوسری تہذیب سے مکالمہ نہیں کرتی ، اس پر نافذ ہوتی ہے۔ اردو میں اگریزی شاعری کرتے جے کی روایت اپنے آغاز کے سلسلے میں کچھالی ہی کہانی ساتی نافذ ہوتی ہے۔ اردو میں اگریزی شاعری کرتے جے کی روایت اپنے آغاز کے سلسلے میں کچھالی ہی کہانی ساتی بائذ ہوتی ہے۔ اردو میں اگریزی شاعری کرتے جے کی روایت اپنے آغاز کے سلسلے میں کچھالی ہی کہانی ساتی بائن کا ایک ہم واقعہ میرا جی کرتے جو بیں جواس میں ایک نیاموڑ لاتے ہیں۔

اردویں انگریزی شاعری کے ترجموں کا آغاز ۱۸۲۰ء کی دہائی میں جوا۔ غلام مولی قلق میرشی
(۱۸۳۳ء۔۱۸۸۰ء) نے جواہر سنظوم کے نام سے اردومیں انگریزی شاعری کے تراجم کی پہلی کتاب
شائع کی ۔' انھیں انگریزی نظموں کے ترجموں کا پروجیک ملا ، جو۱۸۲ میں ممل ہوکر گورنمنٹ پرلیں اللہ آباد
سے طبع ہوا۔'' پندرہ نظموں پرمشمل اس کتاب کی خاص بات بیتھی کہ اس پر مرزا غالب نے نظر فانی کی
تصلیح ہوا۔'' پندرہ نظموں پرمشمل اس کتاب کی خاص بات میتھی کہ اس پر مرزا غالب نے نظر فانی کی

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

۱۸۹۸ ء کوالہ آباد حکومت نے انعائی ا دب کا علان ما میٹائع کیاجس میں کہا گیا تھا کہ اردویا ہندی میں نثر یا نظم میں طبع زادیا ترجمہ شدہ نمفید کا ب انعام کے لیے پیش کی جاستی ہے ۔ انعائی ا دب کے اس اعلان سے بقول سی ایم فیم ''یامر طے ہوا کہ حکومت ہند کو نہ صرف بیا ختیار حاصل ہے کہ وہ انعام کے ذریعے کچھے خیالات کو عمدہ اورموزول نثر اردے سی ہے اور بعض خیالات کونظر انداز کر کیا پی رضامندی سے محروم کر سکتی ہے ، بلکہ عمدہ خیالات کونظر انداز کر کیا پی رضامندی سے محروم کر سکتی ہے ، بلکہ عمدہ خیالات کونعلی نظام کے ذریعے نشر واشاعت بھی کرستی ہے ۔ '' اگریز کیا دب کے تراجم کوسرکاری سریر سی خیالات کونعلی نظام کے ذریعے نشر واشاعت بھی کرستی ہے ۔ '' اگریز کیا دب کے تراجم کوسرکاری سریر سی میں جاری رکھنے کا عمل انجم بی بنجاب (۱۸۹۵ء) نے آگے ہو حمایا ۔ دلچسپ بات ہے کہ جب ڈاکٹر لائٹم اور کرنل بالرائیڈ کی را ہنمائی میں آزاد نے ، حالی کی مددسے نیچرل شاعری کے نمونے پیش کرنے کا آغاز کیا تو جو اہر منظوم کے چا را یڈیشن جیس چکے تھے ۔ تراجم کی اس روا یہ کورسالہ دل محداز اور مسخزی نے اص طور پرآگے ہو حمایا ۔

یہ ایک تا ریخی حقیقت ہے کہ اردو میں انگریزی شاعری کے تراجم کی روایت ، ہر طانوی ہند کے تکمہ تعلیم نے شروع کی اوراس کے پیش کردہ اصول پر جمہ ہی آھے چل کرمعیار ہے ۔ تعلیمات عامہ پنجاب کے ناظم کرنل ہا لرائیڈ نے انگریزی شاعری کا جواز اور انجمن پنجاب کے صدر ڈاکٹر لائٹر نے ترجے کے اصول وضع کے ۔انیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی کے راجع اوّل کے ہند وستان میں اردو شاعری پر انگریزی ادب کے اراثری نوعیت کو بچھنے کے لیان دونوں صاحبان کے خیالات پر ایک نظر ڈالناضر وری ہے۔

کرٹل ہالرائیڈ نے اردو شاعری کی اصلاحی تحریک کے سلسلے میں ۱۸۷۳ء میں ایک تقریر رقم فرمائی، جے مولانا محمد حسین آزاد نے موضوعاتی مشاعروں کے آغاز کے وقت اردو میں وُھال کر چیش کیا ۔ اس تقریر میں ہالرائیڈ نے جو کچھ کہااس کا برفاحصہ آزاد کے ذریعے ہم تک بھٹے چکا اور بیمیوں مرتبہ وہرایا جا چکا ہے ۔ تا ہم ترجے کی بابت دوایک باتوں کا ذکر ضروری ہے ۔ ہالرائیڈ کی تقریر کا بنیا دی مؤقف وہی ہے جو ولیم میورنے انعامی ادب کے اعلان نامے میں اختیار کیا تھا۔ ہالرائیڈ فرماتے ہیں کیا ردو میں مغربی دنیا کے اختیائی میورنے انعامی ادب کے اعلان نامے میں اختیار کیا تھا۔ ہالرائیڈ فرماتے ہیں کیا ردو میں مغربی دنیا کے اختیائی باکمالی ذہنوں کے فورسند خیالات میں سے روش، واضح اور مشخکم خیالات کو صرف ترجے کے ذریعے ہی چیش کیا جاسکتا ہے ۔ وہ ترجے کے آیک بنیا دی مسئلے کی نشان دبی کرتے ہیں کہ ایک زبان کا چینس دوسری زبان کے جاسکتا ہے ۔ وہ ترجے کے آیک بنیا دی مسئلے کی نشان دبی کرتے ہیں کہ ایک زبان کا چینس دوسری زبان کے وہوں کی خیات کی ولا طینی ولا طینی ولا طینی اس وقت زیادہ ہوتا ہے جب انگریزی کے لیمانی ولا طینی

اساطیر سے مملوجونے کاعلم جوتا ہے۔ ہالرائیڈ اس مشکل کے شمن میں یہ کہد کے رہ جاتے ہیں کہ اس طور محض ترجمہ ہندوستان میں کام یاب نہیں جوسکتا۔ ۳ دوسر لے نظوں میں انگریزی اور اردومیں ایک ایسی مفائرت موجود ہے جے محض ترجمہ یعنی حقیقی لفظی ترجمہ نہیں یا ہے سکتا۔

الانتر کے خیالات بھی کچھاسی قتم کے ہیں۔وہ بھی مغائرت کی موجودگی میں یقین رکھتے ہیں مگر مفائرت کی جڑیں تہذیب میں یعنی زیا وہ گہری سطح پر و کہتے ہیں ۔ان کے زویک مشرق ومغرب طرزِ فکر کی سطح پر ا یک دوسرے سے قطبین پر واقع ہیں۔فرماتے ہیں: پورٹی مصنف 'تجریدی اور فیرشخصی' انداز کے حامل ہوتے بيں جب كه مشرقی مصنف بشخصی مخصوص مجسم اور دُ راما أَي ' انداز ركھتے ہيں \_لہذا لفظي مرجمہ نہيں adaptaion ہونی جا ہے۔ " کیجے انھوں نے مغائرت دورکرنے کی سبیل نکال کی میکر مفہریے پہلے بیدد کیسے چلے کہ لائٹر نے مشرق ومغرب کے جس فرق کی نشان وہی کی ہے ،اس میں کتنی صدافت ہے ۔کیا تجریدی اور جسیمی اندازانسانی فکر محیل سے متعلق میں باان میں سے ایک با دوسر سے بر کسی تبذیب کا اجارہ ہے؟ قصد به ہے کہ دنیا کے ہرادب میں شخصی اور تجریدی اسالیب ہوتے ہیں۔ نثر کاعموی انداز تجریدی ہوتا ہے اورا گرموضوع فلنفه یا کوئی ساجی علم ہوتو اسلوب تجربدی ہوگا جب کہ شاعری عمومی طور برحسی تمثالوں برمنی ہوتی ہے۔صاف محسوس جوتا ہے کہ اردو میں انگریزی سے ترجے کی تھیوری وضع کرنے والے حضرات دونول زبانول میں مفائرت اور فاصلے کوشدت سے باور کرانا جائے تھے۔اس فاصلے کی وجہ سے ایک بات کومکن بنایا جاسکتا تھا:انگریزی خیالات کی adaptation \_ یعنی انگریزی خیالات کوائی زبان کے محاورے میں ڈھال لیا جائے ۔ ترجے کا پیطریقہ صرف خیال اور اس کے نفوذ کوا ہمیت دیتا ہے کسی متن کی پوری کیفیت اس کے سياق وسباق كونهيس \_ چنال چه كوئي تنقيدي رويه بهيدانهين جوتا جسرف قبوليت اورا مجند اب كي حريصان خوا مش جنم لیتی ہے۔بہر کیف لائٹر کی بیرائے عام طور پر قبول کر لی گئی کہ انگریزی مافیہ کو اردومحاورے میں ڈھال لیا جائے \_مثلاً ۱۸۹۹ء میں نظم طباطبا ئی نے انگریزی شاعرطامس کرے کی Elegy Written in a Country Churchyard (۱۵۵۱ء) کا ترجمہ "کورغریبال کے نام سے کیا۔ کرے کی نظم میں جہال بھی یورپی اسائے معرفہ آئے ،اٹھیں ایرانی اور ہندوستانی اسائے معرفہ سے بدل دیا گیا۔کرامو بل اورمکٹن کورستم اور فردوى سے بدل ديا گيا ۔

اس مختصرتا ریخی رودا دسے ہم چند نکات اخذ کر سکتے ہیں۔ایک مید کہ شعری تراجم کا سا ما سلسلہ جس رخ پر چلا، وہ فٹی اردوشاعری کے لیے کیمن سازی کارخ تھا نوآ ہا دیا تی سرکاری ترجے کے لیے انگریز کی متون کا استخاب کرتی تھی۔ قلق میر ٹھی کے انسیکٹر مدراس ٹی ج کین نے انگریز کی نظموں کا ایک بنخب مجموعہ ترجی کی غرض سے دیا ۔آگے اسلمعیل میر ٹھی اوردوسر بے لوگوں نے جور جے کیے، سب نصابی ضرورت کے تحت کیے۔ جہال نظمیس نفراہم کی گئیں، وہال انگریز ی طرزی نیچرل شاعری کا تصور فراہم کی گئیں، وہال انگریز ی طرزی نیچرل شاعری کا تصور فراہم کی گئیں، وہال انگریز ی طرزی نیچرل شاعری کی اصلاحی تحریک کا مام دیت نے وضع کیا تھا ۔ جہال فلمیس نفراہم کی ٹئی شاعری کی تحریک ہیں ہی کہا ہم دیت ہیں، پنجاب کے سکو لی نصاب کے لیے ٹئی اردو نظمیس مہیا کرنے کی خاطر پر پا کی گئی۔اس طرح مخصوص قسم کی انگریز کی نظمیس بی نئی اردوشاعری کے لیے ٹیمن بنیس علاوہ از یں انگریز کی عہد بی میں پہلی مرتبدا دب کی ذمرہ سازی بھی ہوئی: اخلاقی ا دب، اصلاحی ادب ، بچوں کا ادب ، جورتوں کا ادب سب کے لیے انگریز کی ادب معیار اور کیفن تھا۔ ہم چند خود انگریز کی ایک کیفن تھی بتا ہم اس زبان میں لکھا گیا ساراا دب کیون نہیں معیار اور کیفن تھا۔ میں دورا دروا دب کے زمروں میں موزوں بیٹھتا تھا، وہی کیفن تھا۔

ا گلے سر برسول میں نیا دہر انگریزی رو مانی شعرا کے متون رجمہ ہوئ اورانھیں نے اردوادب کے لیے کینی بنایا گیا۔ ۱۹۳۰ء کے اوائل میں جب میرا جی نے تراجم کا آغاز کیا تو ورڈزورتھ، شلے، لانگ فیلو، آڈن ، نمینی من ،ایمر من ،ولیم کو پر ،سیوئیل راجرز براوئنگ ،طامس روکی نظموں ہی کے تراجم کا روائ تھا۔ قبال نے بھی انگریزی شاعری کے خمن میں ای روایت کی پابسٹی اختیاری ، یعنی زیاد دہر اخلاتی نظموں کے ترجم کے بتا ہم انھوں نے جرمن شاعر کو کئے کی طرف توجہ دلائی اور پہلی مرتبہ اردوشاعری کی انگریزی اساس کی میں سازی میں نما طلت 'کی۔اردو میں کو کئے کے شعری اسراری آئد ،ایک واقعہ تھی ،گر گو کئے بھی ایک رومانوی شاعر تھا۔ یہ مرات کی رومانوی شاعر تھا۔ یہ مرات میں ایک خاص قشم کی مشرقیت 'تھی۔ودر کی طرف میرا بی کی رومانویت انگریزی رومانویت سے مختلف تھی اوراس میں ایک خاص قشم کی مشرقیت 'تھی۔ودر کی طرف میرا بی نے جرمئی سے ہائے (۹۹ کاء۔ ۱۸۵۱ء) کا انتخاب کیا۔گو کئے ،اپنی علوفکر کے لیے ممتاز ہاور ہانے کا معاملہ ہیہ کہ تھاتو وہ بھی رومانوی گراس کی ذات وعمل میں جرانیت اور یونانیس اورانھی کی بنا پر اس نے جرمئی سے رومانویت کا خاتمہ بھی کیا۔''اس کا دکھ درد کو دیکھنے کا انتخاب کیا۔ 'اس کا دکھ درد کو دیکھنے کا انتخاب کیا۔ 'اس کا دکھ درد کو جھیلئے میں صبر واستقلال ند ہیں۔وہ ایک رومانوی شاعر تھا جو قد کی کا انتخاب کیا۔ 'اس کا دکھ درد کو جھیلئے میں صبر واستقلال ند ہیں۔وہ ایک رومانوی شاعر تھا جو قد کی کے انتخاب کین اس کا دکھ درد کو جھیلئے میں صبر واستقلال ند ہیں۔وہ ایک رومانوی شاعر تھا جو قد کی

اصناف شعری میں ایک جدید روح کا اظہار کرتا تھا۔وہ ایک غریب بے جارہ یہو دی تھا''۔ میرا جی کوایسے ہی غریب ، بے جارے شاعروں سے دلچیوں تھی جوایک سے زیادہ اورا کثر متناقض شنافتیں رکھتے تھے اور اس سے پیدا ہونے والی کش مکش سے شاعری کشید کرتے تھے۔

میرا جی کی زندگی کا اہم واقعہ بیتھا کہ انھوں نے میڑک کے دوران بی میں تعلیم کو ٹیر با دکھہ دیا ۔ بیہ
میرا جی اورار دوشاعری کے حق میں بہتر ہوا ۔ اگر میرا جی اعلیٰ تعلیم حاصل کرتے تو اس بات کا امکان تھا کہ وہ بھی
نصابی نوعیت کے چند اور پی شعری متون تک محد ودر بے اوران کا شعری شخیل ای معیار بندی میں قید ہو کررہ
جاتا، جس کے اسیران کے معاصرین سے ، جن میں فیض، راشد اور مجید امجد بھی شامل ہیں میرا جی نے مغربی
شعرامیں والٹ قیمین، ایڈ گرامین بو (امر کی)، پشکن (روی)، فرانسا ولال، چارلس بو دلیر، سٹیفانے
ملارے (فرانسیی)، جان میشھیلڈ، ڈی ایج لارٹس، ایملی ہرو نے (ہرطانوی)، سیفو (بوبان)، بائے
ملارے (فرانسیی)، جان میشھیلڈ، ڈی ایج لارٹس، ایملی ہرو نے (ہرطانوی)، سیفو (بوبان)، بائے
کوریائی، چینی، جاپانی گیتوں کے تربیحے کے اوران پر تفصیلی نوٹ تحریر کے ۔

میراتی کے خمن میں کہتا پیل نے لکھا ہے کہ 'علامت بہند طارے مبا دلیر'، رمبا د، پوچسے شعرا کو قابلِ نظیر بنا کر پیش کرنے سے بھیراتی نے کیفن سازی کی سیاست کا تجزید کیا ۔ ' جھیقت ہے کہ میراتی نے ساعری سے بڑھ کراپے تراجم میں اپنے عہد کی کین سازی کی سیاست کا نہر ف جائز ہ لیا بلکہ اس میں دخیل بھی شاعری سے بڑھ کراپے تراجم میں اپنے عہد کی بین مثلاً یہ کہ میراتی نے قدیم ، کلاسکی اور جد بدع ہد کے اور مغرب وایشیا کے مختلف ملکوں کے شعرا کو ختی کیا ۔ پیمل ایک خاص عہد (زیادہ تر روما نویت ) کے چند شعری متون (زیادہ تر انگریزی) سے متحکم ہونے والے معیار شعرسے واضح اگر اف تھا مائیسویں صدی کے نصف متون (زیادہ تر انگریزی) سے متحکم ہونے والے معیار شعرسے واضح اگر اف تھا مائیسویں صدی کی ٹیسری دہائی تک انگریزی شاعری ہی کینسی تھی ۔ (متعلیم کرما چا ہے کہ تر تی بہند تحریک نے ان تراجم کے ذریعے بھی روی ا دب کے تعارف سے انگریزی کینس کو چوٹ بہنچائی ) ۔ دوسرا سے کہمیراجی نے ان تراجم کے ذریعے اردو شاعری میں پہلی مرجبہ ہمہ دلین قطء نظر اختیار کیا مائعوں نے ایک ایسے شاعری نظر سے دیس دیس کی شدے کا بوجھ نہیں تھا، گروہ اپنے عہدی بری طرح سیاست زدہ فضا شاعری کو دیکھا، جس پر کسی واحد نظر بے کی شدے کا بوجھ نہیں تھا، گروہ اپنے عہدی بری طرح سیاست زدہ فضا

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء بنیاد جلد چهاره۲۰۱۳ء

> یہاں آھے بڑھنے سے پہلے ہمہ دلین تقطه نظر سے متعلق دوا یک با تیں کہنے کی ضرورت ہے۔ہمہ دلیمی یا cosmopolitan نظمر 'دلیمی مقامیت سے متعلق رہتے ہوئے بدلیمی دنیا وک سے بھی ربط وضبط ر کھنے سے عبارت ہے ۔ادب میں ہمہ دلیمی کا آغاز اس احساس سے ہوتا ہے کہ ہمیں بطورا یک منتحس تخلیق کار ے،اپ تمام سوالوں کے جواب اپنے دلیں کے معاصرادب میں نہیں ملتے ۔آپ اس بات کو ایول بھی سمجھ سکتے جیں کہ جاری بیاسی روح کی سیرانی کے لیے جارے اپنے سرچشمے کافی نہیں،اس لیے جمیں نے سرچشموں کی تلاش کرنی جاہیے۔واضح رہے کہاس میں اپنا اٹکارنہیں ہوتاء اپنی جمالیاتی اور ثقافتی حسیت کے دریا وَل کے یا ہے کومز پدکشا وہ کرنے کی تمنا ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمہ دیسیت میں بدیسیت کا تصور بھی دیس کے طور پر کیا جاتا ہے۔ہمہ دیسیت ، دوسری دنیا وک کی ا د بی روایتوں کومختلف ومنفر دنو دیکھتی ہے، انھیں خو دسے متضا دومتصا دم نہیں دیکھتی ۔ چنال چہ یہاں اجنبیت کاخوف نہیں ،نگاورانو کھی دنیا وک کوچرت وتجس سے دیکھنے اوراس سے اخذ واستفاده کرنے کا میلان ہوتا ہے۔ ہمد یسیت ہشتر کہانسانی تہذیب کے اس خواب سے سرشار ہوتی ہے جور جے کی مثالی صورت کامحرک ہوتا ہے ۔میراجی کے تراجم اسی ہمہ دلینی نقط منظر کی روشنی میں بدلیلی ا دب کو لِيْ جُثْلَرتَ مِيں۔

۱۹۳۰ءاور ۱۹۴۰ء کی دہائیوں میں اردود نیا کئی متصا دم نظریات اور بیانیوں سے بوجھل تھی ۔ان میں سب سے اہم بیانیہ قومیت رستی کا تھا جو اسانی، ندہبی ،سیاسی ،علا قائی محوروں پر تفکیل با تا تھا اور فرقہ واراند اسلوب میں ظاہر ہوتا تھا ۔ا یک سطح پر یہ بیانیہ متحد تھا اور دوسری سطح پر تقسیم در رتقسیم کی کیفیت رکھتا تھا ۔انگریزی استعار کواپنامشتر کہریف مجھنے میں متحد تھا بگرای ہے آ گے خودا ہے اندر سے اپنے گی حریفوں کوجنم دیتا تھا۔میرا جی کی شاعری اور را اجم اس متصادم فضامیں ظاہر ہوئے ۔اس فضامیں کوئی متن اپنی ڈیڑ ھاینٹ کی متجد بنا کرا لگ تھلگ نہیں روسکتا تھا۔ یہ سوچنا خام خیالی ہے کہ میراجی کی شاعری فرا را ختیار کرتی ہے اوران کے تراجم ایک رجعت ببند کے شوق فراواں کی مثال ہیں ۔ راقم کی تو یہ بھی رائے ہے کہ رجعت ببندی میں بھی کوئی حرج نہیں، اگر وہ کسی لکھنے والے کواس کی ذات کے کسی گہرے سوال کا جواب مہیا کرتی ہو ۔اگرا دب کی کوئی تہذیب ہے تو اس میں ایک ویب کی آزا دی کے احر ام کومقدم رکھ کر ہی اس کاتصور کیا جا سکتاہے ۔ بہر کیف،میراجی کے راجم قومیت پرستی کے ہاہم دست وگریبال بیانیوں کے متوازی اپنے لیے جگہ خلق کرتے ہیں ۔ بیر اجم ان بیانیوں پر

راست کوئی سوال نہیں اٹھاتے ؛ یعنی ناتو وہ ہند وقوم پرستی کی حمایت پر کمر بستہ ہوتے ہیں ،ندمسلم قوم پرستی کی خالفت کرتے ہیں اور نہ ہندوستانی قومیت کی تا ئید میں سرگرم ہوتے ہیں میراجی کی شاعری اور تراجم کی حقیقی جہت کوحمایت ومخالفت کےمحاورے میں نہیں سمجھا جا سکتا ۔ ثقافتی فضا جب متصادم بیانیوں سے بوخجمل ہوتو اکثر کھنے والے بھی ایک بیامیے کی حمایت اور دوسرے کی مخالفت کا اندازا پناتے ہیں، مگر پچھ سعید رومیں ایسی بھی ہوتی ہیں جوتصادم اورایک دوسرے کی نفی کرنے والی فضاسے باہر بگراس کے متوازی ایک نئی فضا قائم کرتی میں میراجی اٹھیں میں شامل ہیں میراجی کے تراجم کی فضا کثیرالثقافتی پس منظراور ہمہ دلیبی زاویۂ نظر سے عبارت ہے۔ یہ قومیت برستی کے متوازی ایک اور دنیا ہے؛ یہی اس دنیا کی معنوبیت ہے۔ یہ دنیا مختلف زمانوں، مختلف تنجیلات اور مختلف اسالیب اور اکثر تعنا دات کی دنیا ہے جسے اگر کسی شے نے باہم ہا ندھ رکھا ہے تو وہ ا دہیت کا دھا گاہے؛ ایک ایسی 'روح جمال جومختلف زمانوں میں مختلف رنگوں انگوں میں ظاہر ہوتی ہے۔ یہاں ا زمنہ وسطیٰ کے بورپ کے جہال کر دطلبا کے گیت بھی ہیں جوعلم کی تلاش میں بورپ کی مختلف اونی ورسٹیوں ک خاک چھانتے بھرتے تھے اور بغیر دولت کے بغیر فکرور دد کے ، بے ہر واعشرت بہند ، و ہا یک آزاد زندگی بسر کرتے تھے اور منطق و دمینیات کے کسی مسئلے پر بحث کرنے کی بجائے ، شراب وشعر ونفیہ اور عورت ان کے دل بندموضو ع بخن ہوا کرتے تھے۔ یہاں بیبویں صدی کا پھکس جیسا شاعر بھی ہے جوکسی بڑے شاعر کونہیں، اپنی انا کواپنا سب سے بڑامعلم سمجھتا تھااور جونہ ہاغی تھا، نہ صلح، نہ آزاد خیال اور نہ قدامت ببند ۔وہ بس ایک جہوریت ببندانیان تھا۔(وہ بھی میراجی کی طرح سنتیس برس اور چند ماہ جیا) اسی طرح فرانس کے بندر ہویں صدی کے فرانساں ولاں اور انیسویں صدی کے بادلیئر جیسے آوارہ شاعر بھی ہیں۔ولاں کی شخصیت اور شاعری ا جمّاع ضدین تھی اور با دلیئر بھی بچھا ہیا تھا:ا سے بس ایک آرزوتھی ،کسب کمال کی ؛ بقول میراجی ُ وہا کیگنا ہگار ہے الیکن اس کی حیثیت ایک قاضی کی ہے ؛ وہ ایک معلم اخلاق ہے لیکن اسے بدی کی خوش کن کیفیات کا ایک مرا، تیز اور شدیدا حساس بئے۔ نیز انیسویں صدی کاملار مے بھی ہے جومشکل ببند ہے مگرجس کے کلام سے ہم سمجھ سنتے ہیں کہ فالص شاعری کیا ہے۔ میبیں بانچویں صدی قبل مسج کا تنسکرت شاعرا مارو بھی ہے جس نے منسكرت ادب مين بهلي باراس حقيقت كومنوايا كصرف محبت بى كوشاعرى كابنيا دى موضوع بناكر كوناكول نغم چھٹرے جا سکتے ہیں اور سہیں پندر تو یں صدی کا بنگائی شاعر چنڈی داس بھی ہے، جوایک برہمن تھا، مگر رامی

و مرائے دور پہاڑی ہے او ماس پر کہرا چھایا ہے اور بہتی ہواؤں نے اپنے ہونٹوں پر تقل لگایا ہے یہ کہرا دھندلا دھندلا ہے ڈرے ڈرے میں مایا ہے ان مٹ ہلا فائی، جیسے لوہ سے کسی نے بنایا ہے یہ کہراا یک اشارہ ہے پیڑوں کے سروں سے چھلکا ہے مجیدوں کے بھیدنہاں اس میں، یہتو بھیدوں کا دھندلکا ہے

مجبورر كهابو

(مرے ہوئے کی روعیں ،ایڈگر ایلن ہو)

اے دریا میں نے تھے منج پر بھی دیکھا ہے ایک بچہ بھی تھے بچلا گٹ سکتا ہے پھولوں کی ٹبنی ہے بھی تیرا راستہ بدلا جاسکتا ہے لیکن اب تو ایک بھیلا ہوا طو فان ہے اورا چھی ہے اچھی کشتی کو بھنور میں گھیر سکتا ہے افسوس، دیامتی ! دیامتی کی محبت!

(مردهامارو)

وہمر چکی ہے، لیکن پھول اب بھی مسکراتے ہیں

ا\_موت!

اں لڑکی کو حاصل کرنے کے بعد تھے مارنے کی فرصت کیسے لتی ہے؟ (مرد،امارو)

> کان میں آئی نان سریلی، ایک پیپیابول اٹھا میر مے ن کی ہات ہی کیا ہے، سارا بن می ڈول اٹھا میں نے جان لیا ہے چچھی! دکھ کی تیری کہائی ہے

وہ بن کے عشق میں گرفتا رہو کر ذات با ہراوروطن با ہر ہوا ، نیز جس کا عقید ہوتا کہ جنسی محبت ہی سے خدا کی طرف دھیان لگا جا سکتا ہے ۔ یہیں چھٹی صدی قبل میچ کے بینان کی سیفو بھی ہے جس کے متعلق افلاطون نے کہا کہ دھیان لگا جا سکتا ہے ۔ یہیں چھٹی صدی قبل میچ کے بینان کی سیفو بھی ہے جور سوال ہر وش فیجی ہے ۔ اصل یہ ہوگ کہ میرا جی ان متعاد بہتنو ع خصوصیات کے حامل شعرا کے ترجمول سے بیبا ورکراتے ہیں کہ ہر شاعرانہ آواز اور ہرانسانی جذبے کو اظہار کی آزادی ہے ۔ اظہار کی اس آزادی کا مفہوم اپنی اس معاصر شاعر کی کے سیاق میں پر روز ہوکر سامنے آتا ہے جو قوی ، اخلا تی ، سیاسی جذبات سے سر شارتھی ۔ بعناوت ، اصلاح ، آزادی کے بیٹ نظا ہو ۔ کہ ان ایس معاصر شاعر کی کے بیٹ خواب دکھانے کو اپنا ایمان بنا ہے ہوئے تھی میرا جی برٹ ہے بینا میں ایشن میں بیس جھوٹے چھوٹے ان انسانی خوابوں میں بیشن رکھتے ہیں جن سے مختلف زمانوں اور ثقافتوں کے لوگوں نے اپنی روح کے جہائے جلائے اور جن کی لوآئی بھی ہمیں اپنے اندراتر تی محسوں ہوتی ہے ۔ یہ شاعری کی لا زمانی شعر بہت را دبیت پر اصرار کاروبی تھا۔ دیکھیے میرا تی کس مقتم کی نظمیس بزر یوبر جمد ساسے لاتے ہیں ؟

مت عشرت کا کوئی مول نہیں میر نے ری نفس کی بہجت متانہ غضب ہمر جوثی ان کی قیمت بی نہیں بازوؤں میں مرےاک مانپ کی ماند کوئی جسم حسیں

(نجوگ پھکن)

وہ ایک مبر آبنوی ہے، ایک مجم سیاہ اور اس کے باوجود نوروسرت کی کرنیں اس میں سے
پھوٹ ربی ہیں۔ بلکہ وہ ایک ایسے چاند کی طرح ہے جس نے اسے اپنا لیا ہے۔ وہ چاند،
گیتوں کا دھندلا، پڑمردہ ستارہ نہیں جو کسی کھور دلھن کی طرح ہو، بلکہ وحشی، سرگر داں اور
مدہوش چاند جو کسی طوفانی رات کے آسمان میں ہو۔ وہ ہیس سیارہ نہیں جو لوگوں کے مطمئن
خوابوں میں مسکرانا ہو، بلکہ ایک سمانو کی خضب نا ک دیوی جے جا دو کے انر سے آسمانوں سے
نکال دیا گیا ہو، جے ساحروں نے ڈری ہوئی دھرتی پر برانے زمانوں سے آج تک ناچنے پر

## شاعراندامتيازية متعلق كيا لكھتے ہيں:

موری پیدائش اس وقت ہوئی جب آئرستان میں ایک نے عہد کا آغاز ہو رہا تھااور خب الوطنی کا جوش رکوں میں جاری تھا جین اس سلط میں اس نے بھی عملی صد لے کراپی خب الوطنی کا جوش رکوں میں جاری تھا جین اس سلط میں اس نے بھی عملی صد لے کراپی زندگی کی عام روش اور بہا و میں کوئی رکاو نے بیٹ ڈائی موفظر کی طور پر محض ایک شاعر تھا کوئی بیغام ہر یا باغی نیس تھا ہے ہی وجہ تھی کہ جب بھی انتخاب کا موقع آیا اس نے انقلاب بیندی پر بیغام ہر یا باغی کوئر جے دی جین قوی حیثیت سے آئرستان کے لیے اس کے دل میں مخیل پر تی کا ایک احساس ضرور تھا۔ وہ اپنے ملک میں خوش حالی اور آزادی کا خواہاں تھا۔ ک

یوں لگتاہے جے میراتی نے موریس خود کو دریا فت کیاہے ۔ کھیک ہی بات ہم میراتی کی شاعری اور تراجم کے بارے میں کہدستے ہیں۔ میراتی محض ایک شاعر ہیں، پیغام ہر یا باغی نہیں۔ میراتی کے زمانے میں پیغام ہر اور باغی دونوں قسم کے شاعر موجود تھے، گرمیراتی نے ان کانہیں، ایک پنا را ستاختیار کیا ۔ یہا یک شاعر محض کا راستہ تھا سان کے باس دنیا کو بچھنے کا ذر لیے شاعری فی سانھوں نے جنے شعرا کرتر ہے کیے، وہ انقلائی یا باغی نہیں، گراپنے زمانے کی صورت حال کا شاعرا ندا دراک رکھتے ہیں ساسی طرح میراتی کے یہاں بھی بند وستان کا ایک شخط جو دقیا۔ چوں کہ بیا کہا شاعرا ندا دراک رکھتے ہیں ساسی طرح میراتی کے یہاں بھی بند وستان کا ایک شخط ہو دوقیا۔ چوں کہ بیا کہا ایس شاعرائی تھا۔ جمارے یہاں جن شعرانے عظمت کھا، اس لیے یہ شخیل بند وستان کی مظمت رفتہ کی یا دول کا جشن نہیں منا تا تھا۔ جمارے یہاں جن شعرانے عظمت رفتہ کا قدام کے میراتی کی طرف وہی روبیہ ہے جومغرب کے شعرا کی طرف ہو اوراس سب کو وہ معاصر صورت و حال میں بامعنی منا نے کی سے کرتے ہیں۔ میراتی کی تر جے کی روایت کا آغاز بیانے کی سے کرتے ہیں۔ میراتی کی تر جے کی روایت کا آغاز کرنے دوالوں کی فکر سے کھل اگر ان وہ میں انگریز کی شاعری کے تر جے کی روایت کا آغاز کرنے والوں کی فکر سے کھل اگر ان قال کی اگریز کی شاعری کے تر جے کی روایت کا آغاز کرنے والوں کی فکر سے کھل اگر ان قال کی قربت کے ذریعے میں لاتے ہیں۔ یہ میں اندو میں انگریز کی شاعری کے تر جے کی روایت کا آغاز کرنے والوں کی فکر سے کھل اگر ان قالوں کی فکر سے کھل اگر ان قالوں کی فکر سے کھل اگر ان قالوں کی فکر سے کھل اگر ان قولوں کا فکر سے کھل اگر ان قالوں کی فکر سے کھل اگر ان قالوں کی فکر سے کھل ان کو ان سے کو دو میں لاتے ہیں۔ یہ کہل ان دو میں انگریز کی شاعری کے تر جے کی روایت کا آغاز

میراجی نے ترجے کے ذریعے اس ثقافتی فضامیں 'خاموش گرخاصی مؤثر مداخلت' کی جو کئی متصادم نظریات اور بیانیوں سے بوجھل تھی ۔اس کی اہم مثال نگاد خانہ ہے ۔ پہلے اس کتاب سے متعلق کچھ خلط فہمیوں کا زالہ ضروری ہے ۔

## تیرے منھ پربس لےوے کاک پی پی کی اِٹی ہے (آمریہاں ہائے)

میرا جی نے طامس مور کی نظموں کے ترجے کرتے ہوئے، ان پر جونوٹ لکھا ہے، وہ ہاری معروضات کی مزید تقد بی کرتا ہے۔ برسیل تذکرہ بیرا جی سے پہلے طامس مور کی پچھ نظموں کے تراجم ہو چکے تصدیدی مزید تقد یک مزید تقد اور مسخون سے اور مسخون سے دریا ہوا ہے گئارے میں اور کی تعدوں نے مطی کا جوال جاند کے عنوان سے اور مسخون میں کے فروری وا اوا ہے گئارے میں اور کا کوری نے گزرے زمانے کی یا دیکے عنوان سے مورکی ایک میلوڈی کا ترجمہ کیا ۔ کا کوروی کا ترجمہ مغربی نظموں کے چند عمدہ اردوتر اجم میں سے ایک ہے۔ شایداس لیے میرا جی نے میرا جی اسے دوبارہ ترجمہ کرنے کے بجائے مور پراسیے معمون میں شامل کرایا۔

میراجی نے طامس مور (۱۷۷۹ء ۱۸۵۲ء) کو مغرب کاایک مشرقی شاعر قرار دیا ہے۔اس ضمن میں میراجی نے ہندوستان اور آئرستان کی بعض مماثلتیں واضح کی ہیں بھرایک دوسری اور بروی وجہ ہے جس کی طرف میراجی نے توجہ دلائی ہے۔ یہ کہ طامس مور نے لااے۔ دخ (۱۸۱۷ء) کے نام سے ایک مثنوی لکھی، جواگر چدا يك امريكي پباشر كى فرمائش برلكھى كئ مرمشرق سےكسب فيضان كے اسى عذب كے تحت كلھى كئ جو نٹا ۃ ٹانیہ سے انیسویں صدی تک مغرب کے ول میں موجزن رہاہے ۔میرا جی کی ہمہ دیسیت کو بچھنے کے لیے طامس موری مثال کافی اہم ہے -طامس مورنے لاله دخ میں اورنگ زیب عالم میری بینی اور باختر کے نوجوان شاه کی شادی کاشعری بیانیه لکھاہے جس میں اہم واقعہ لاله رخ کا ایک شاعر فرا مرز کی محبت میں گرفتار ہونا ہے اوسیجے: ۱۹۳۰ء کی وہائی میں مشرق رمغرب کے ساسی علمی، ترزیبی غلبے نے دونوں میں کش مکش کی کیا صورت بیدا کردی تھی؟اسی ش مکش ہے مشرق کے دل میں اپنی عظمتِ رفتہ کی مدح خوانی کا جوش پیدا ہوا تھا (جو اب تک شدانہیں روا )۔ استعاری مغرب کے تصور سے پیدا ہونے والے نفسیاتی دباؤے آزا دہونے کی بیا یک معروف صورت تفی کمغرب برمشرق کے ملی و تهذیبی احسانات کاذکر کیاجائے میراجی لااے دخ کوشرق کی عظمتِ رفتة كاقسيده لكصنى كابهان نبيس بناتے ؛اسے بس أيك تا ريخي صدافت كے طور يرسامنے لاتے بي \_اصل میں وہ اس سارے سلیلے کوانی ہمہ دلیمی فکر کی روشتی میں دیکھتے ہیں: یعنی تمام دلیں ایک دوسرے سے فیض ا ٹھاتے ہیں اور ہر دلیں میں دوسرے دلیں کو پچھ نیا دینے کے لیےمو جود ہوتا ہے۔ دیکھیے وہ طامس مورکے

ا دب کی طرف اور پی دہنی رویے کی خبر بھی دیتے ہیں۔

[دونوں میں سے ] کوئی مصنف طرف داری نہیں کرنا ، نہ بی کوئی نظم پوری طرح تصبحت مهموزیا طنزیہ ہے۔ دونوں نظموں کوایک کھیل کا راہنما کتابچہ مجھا جاسکتا ہےجس میں اصولوں کوامیر نوجوانوں اور بیسوا وک کے لیے تحریری طور پر واضح کر دیا جاتا ہے اور جس میں بہتر کھلاڑی کو جیت کے لیے حصلہ افزائی کی جاتی ہے....[ہندوستان میں ،جب یہ کتابیں تصنیف موئيں ] ببسوائيں ہمدردان تعظيم ما تی تھيں اورانھيں شہر کی شان اور زینت سمجھا جانا تھا۔وہ تمام عوا می میلوں ٹھیلوں ، ندہبی جلوسوں ،گھڑ دو ڑوں ،مرغ، بٹیراور دنیوں کی لڑائیوں کے مقابلوں میں جیسی جاتی تھیں اور ہر تھیٹر کے ناظرین میں نمایاں ہوتی تھیں ۔ اِ دشا دان پر مہربان ہوتے اور ان سے مشورہ کرتے تھے۔ہم ان سے ڈراموں اورعشقیہ قصول کی ميروئوں كے طور ير واقف ميں ... جاتك ميں ہم يراعة ميں كراضيں ايك رات كے ليے ہزراوں سونے کے نکڑے دے دیے گئے اور تر نگ کی کتھا میں ایک بیسوانے ایک تھنے کے لیے یا نچ سوہاتھی طلب کے معد کی کتابوں میں ایک طوا نف کواس قد ردولت مند دکھایا گیا ہے کہ وہ ایک معزول با دشاہ کی بحالی کے لیے ایک پورالشکرٹر بدیکتی ہے۔ان نوازشات ہے جا کی تہہ میں چھپی حقیقت کو مجھنا مشکل نہیں ۔[ہندوستان کی عورتوں میں]ا یک طرف مجورا وركثير الاعيال عورتش شامل بين جو گھراو رنسل كي خدمت بريمامور بين او ردوسري طرف وہ عورتیں ہیں جو آزاد ہیں اور اپنے حسن کو قائم رکھے کے لیے بے اولا در ہے کا عہد کیے ہوئے ہیں مورتوں کی بیطبقاتی تقسیم ،جس میں دوسر سے ساجی گرو دہمی شامل ہیں ،جند میں، برہمنی اقتدار اور ذات بات کے نظام کی وجہ سے بہت گہری ہے۔ ''کٹنی کے باٹھ' اس وقت ككهي كئى، جب بيوى كى حالت اورا دهيكار براے نام ره گيا تھا۔ وہ ناخوا نده تھی اور آزادنہ سوچ سے واقف نہیں تھی ۔وہ مم عمری بی میں اپنی مال کے اختیار سے ساس کے اختیار میں چلی جاتی تھی ۔اس کے شوہر ریر دوسروں کا بھی حق ہونا اورو داس کے ساتھ ڈبنی رفاقت نہیں ر کھتی تھی ۔اے فقط ممان کی بنیا در ہر ہے کر دیا جانا اوراگر ہے اولا در متی تو نفرت کا نشانہ بنتی ۔اگرو ه بيوه موجاتی تواجي بيوگي ميں زنده رہنے جو گی نهوتی ۔ بلاشبر بيوي کی اس حيثيت کا

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

ڈاکٹررشیدامجد نے لکھا ہے کہ ' پیطویل نظم دوسری بہت ی مشرقی کہانیوں کے ساتھا کی انگریزی انتقالوجی (اس پر مرتب کا نام درج نہیں تھا)۔' انتحول نے انتقالوجی (اس پر مرتب کا نام درج نہیں تھا)۔' انتحول نے اشفاق احمد کے ۲۸ نومبر ۱۹۹۰ء کواپ نام کلھے گئے ایک خط کا حوالہ بھی دیا ہے جس میں نے گار خاندہ کواک اشفاق نامکسل کتاب کہا گیا ہے۔ نیز بین فہر بھی دی گئی ہے کہاس کا دوسرا حصد میرا جی نے ترجمہ کردیا تھا جے اشفاق ناحمد نے محفوظ کرلیا تھا ۔ان دونوں ہاتوں کے سلط میں عرض ہے کہیرا جی نے نے گار خاند کا ترجمہ معشوق نے دوسرای کے دوسری کتاب سے کیا تھا ۔اس کتاب کا پورانام ہیں۔ کے دوسری کتاب سے کیا تھا ۔اس کتاب کا پورانام ہیں۔ کے دوسری کتاب سے کیا تھا ۔اس کتاب کا پورانام ہیں۔ کے دوسری کتاب سے کیا تھا ۔اس کتاب کا پورانام ہیں۔ کے دوسری کتاب سے کیا تھا ۔اس کتاب کا پورانام ہیں۔ کے دوسری کتاب سے کیا تھا ۔اس کتاب کا پورانام ہیں۔ کے دوسری کتاب سے کیا تھا ۔اس کتاب کا پورانام ہیں۔ کے دوسری کتاب سے کیا تھا ۔اس کتاب کا پورانام ہیں۔

The Lessons of a Bawd and Harlot's Breviary
English Versions of the KUTTNIMATAM of Damodargupta and
SAMAYAMATRIKA of Kshemendra

سے کتاب پہلی بارلندن سے ۱۹۲۷ء میں جون روڈ کرکے زیرا ہتمام شائع ہوئی تھی۔ ۱۹۳۷ء کے اسے جمہ کیا تھا (جس کی پیجھتعیل ہشراحم میر نے جدید ادب کے میراتی نہر میں دی ہے) نے اسے جمہ کیا تھا (جس کی پیجھتعیل ہشراحم میر نے جدید ادب کے میراتی نے میراتی نہر میں دی ہے) نے گار خانہ کی باخذ کتاب کود کھنے کے بعد بیات واضح ہوجاتی ہے کرمیراتی نے دمو در گیت کی کہنے میں متم کالقر یا ممل ترجمہ کیا ای پی باتھرس کا ترجمہ دس ابواب اور ۱۹۳۱ مفات پر مشمل ہے۔ میراتی نے چوشے باب کا ترجمہ نہیں کیا جو ماتھرس کی کتاب میں Preludes کے نام سے شامل ہے۔ میراتی نے چوشے باب کا ترجمہ نہیں کیا جو ماتھرس کی کتاب میں دوسر سے جھے کی فیر دیتے ہیں، وواگر موجود تھا تو وہ کشمندر کی کتاب کا ترجمہ ہوا کی پی ماتھرس کی ندکورہ بالا کتاب کی دوسر می جلد ہے۔ چوں کہ کشمندر کی سے میام نوٹ کاموضوع بھی کچھوں کی روزمرہ وزندگی کی تعلیم سے متعلق ہے، اس لیے اشفاق احم کو علمہ میں فرق کہ دید دو درگرت کی کتاب کا دوسرا حصہ ہے۔

ای خمن میں ایک دلچسپ ہات واضح کرنے کی ضرورت ہے کہائی بی ماتھری نے دمودر گپت اور کشمندر کی کتابول کے تراجم منسکرت سے نہیں ، لوئی لا نگلے (Louis de Langle) کے فرانسیسی ترجے سے کیے ۔ لہذامیرا جی کاتر جمیاصل کتاب سے دودر جے دورئے ۔

میرا جی کیز جے پر گفتگوسے پہلے ، ماتھری کے پیش لفظ سے پچھے حصول کو پیش کرنا ضروری ہے۔ یہ حصیمیں ایک طرف کے بلنے مستم کے بارے میں پچھاہم ہاتوں سے آگا ہ کرتے ہیں اور دوسری طرف مشرقی بنیاد جلد چهاره ۲۰۱۳ء

جوکوئی دھرم کے کام کو پورائیل کرنا اور دھرم ، پی سب سے بڑا گن ہے اور جوکوئی ارتھ پر جیت پانے کی کوشش نہیں کرنا اورارتھ ہی سب سے بڑا دھن ہے اور جوکوئی کام کی دولت اسمحی نہیں کرنا ، جس سے پریم کا آئندمانا ہے تو پھراس سنسار میں جہاں ہرکوئی اچھی سے اچھی بات کی کھوچ میں لگاہواہے ، اس کا جیون کی کام کانہیں۔ \* ا

ماتھرس سے ملتی جاتبی مانو کو بھی ہوئی ہے جنھوں نے نگار خانہ کا دیا چہ کھا۔ منٹو کے خیال میں میں ای کی تو جنس دوہ تھے۔ یہ میں میں ای کر جمہ اس لیے کیا کہ ''وہ جنس زدہ تھے۔ یہ مسکسکول پرورٹ '' کا صحیح ترجم نہیں ، گرآپ اسے بچن تجھے ہیں ای سے میں نے اس کے متعلق گیا رہا تیں کس ہر ہا رافعوں نے شلیم کیا کہ وہ جنس زدہ ہیں .... جھے یہاں ان کی شخصیت کا تجوز نہیں کرنا ہے اور نہ جھے اس کے جنسیاتی رہ تحانات کا تذکرہ کرنا ہے ۔ اس کا ذکر صرف اس لیے آگیا ہے کہ اتفاق سے اس کتاب کا موضوع شخصیت بہتری کی جنسیاتی ہے۔ '' دومر لفظوں میں نہیں ان کے ہوئی ہے کہ اتفاق سے اس کتاب کا موضوع شخصیت جنسیاتی ہے۔ '' دومر لفظوں میں نہیں ہو کئی ہوئی ہے تو ایسی کی جونی کی انعکاس ہوا ہے ۔ اگر جنسی کجی روی نہیں آخوی انتخاب کا عث ہو میں ان کی جونی کی کو کو کا دفاع مقصود نہیں ۔ اگر ان میں جنسی یا کوئی دومر کی کی جونی کی کو کی کو کی کو کی دومر کی خوصیت سے نہیں ، ان کے کام سے غرض ہے اور ان کی کے کام (اور یہاں ان کے تراجم پیش نظر ہیں ) میں جنسی ہے راہ روی نہیں ، عشق و جمال کواس کی حید کمال بھی سیمی جھنے اور اسے ایک تہذیب میں ہو لئے کی سعی ملتی ہے۔ نہ جب، فلفہ اور عشق کی حید کمال اور اس سے وجود میں سیمی خود میں ہوئی ہے۔ اس کا جواب آسان نہیں ، گرا تنا ہم سیمی ہوئی ہیں ، یہ تہذیب ایک اعلی در جے کہ نتا ط

سب سے زیادہ فائدہ بیسواا ٹھاتی بیسوا کی آزادی کی تفاظت قانون کرنا اوروہ تسلیم واٹکاری عبارتھی ۔اسے مرف دولت ہی سے زیر کیا جاسکتا تھا اوروہ واحدالی مخلوق تھی جومردوں کی رقابت کا بھی فائدہ اٹھاتی ۔اس کے بنا و ٹھناؤ کا ایک جزاس کی ممل تعلیم تھی اوراس کی تعلیم نہ صرف موہ لینے والی ہوتی بلکہ اس کا تحفظ بھی کیا جاتا ۔

ال طرح جیسے جیسے بیوی زیا وہ سے زیا وہ غلام ہوتے چلی گئی، بیسوا زیا وہ سے زیا وہ ایک آل طرح جیسے جلی گئی، بیسوا زیا وہ سے زیا وہ ایک آورش بنتے چلی گئی، ایک ایس چیز جس کے لیے لا فافی نا وانیاں کی جائے آلیس ساس کے لیے فود کو بربا و کرنا رواج بن گیا ساگر چرھیقی نکتہ رس، ذہین اور تعلیم یا فتہ مرد، ان بیسواؤں کے متعلق وہ سب جانے ہوئے جے جانا جا سکتا تھا، خود کوان کی جعینٹ جڑھادیتے تھے۔ ^

ای پی ماتھرس نے بندوستانی ساج میں بیسوا کے رسوخ کی تو درستانثا ن وہی کی، گرا کیہ اہم بات سے سے تاصررہ کے کی بات کی تہدتک نہ تھے سکتا کے معاملہ ہاور کسی اہم بات کی تا روا تعبیر کرنا دوسر امعاملہ ہے۔ ماتھرس صاحب نے کے بلند ہی متم کوا کی را ونم کا کتا بچہ یا مینول کہلے ۔ کیا کوئی مینول ایک جمال پار وہو سکتا ہے جس طور کے بنی متم ہے؟ اس میں گورت کے جمال ، مر دوگورت کے رشتے ، لاگ لگاؤ جنسی معاملات سکتا ہے جس طور کے بنی متم ہے؟ اس میں گورت کے جمال ، مر دوگورت کے رشتے ، لاگ لگاؤ جنسی معاملات اس عمدہ بھرائے میں پیش ہوئے ہیں کہ پڑ ھتے ہوئے اس جا نب توجہ ہی نہیں جاتی کہ بیا کی گئی کا نمنی کے لیے ہدائے تنا مہ ہے ۔ دمو در گیت کے بارے میں نیا دہ معلومات نہیں ماتی ہیں ۔ بس اس قد رمعلوم پڑتا ہے کہ وہ آ تھویں صدی کے شاوشمیر جیا بیدا و نیا دیا ہے دربار میں ایک ایک عہدے دار تھا ۔ یعنی وہ نیٹیوں کا دلال نہیں تھا ۔ اس نے یہ کتا ہے کیوں کہوں ، اس کا جوا ہے ہمیں ماتھرس کے بیش لفظ میں نہیں ملتا ہا ہم ایک اور کتا ہا اس سلسلے میں ہماری یا ورک کرتی ہے اور وہ ہے اے بیری ڈیل کا محمد کو سند سکوت ا دب کی تاریخ ۔

آدی کے مقاصد حیات میں تیسرا کام لیمنی محبت ہے اور ہندوستانی مصنفین نے اس موضوع کوائ طرح بنجیدگی سے لیاہے جس طرح دھرم اورار تھ کو جس طرح ارتھ مثاستر با وشاہوں اوروزیروں کے لیے ہے، ای طرح کام شاستر صاحبانِ ذوق کے مطالعے کے لیے ہے، جو محبت کے علم کوحد کمال تک لطیف اورمفید بنانا چاہتے ہیں۔ 9

حیرت اوردلچین کی بات سے کہ یک بات ومو درگیت کی اس کتاب میں بھی درج ہے۔ بیا قتباس دیکھیے جو نگار خانہ سے لیا گیا ہے۔ بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

نگار محسوں کراتا ہے ۔ مشکل میہ ہوتی ہے کہ پچھا دنی روایتوں میں ایسے ذائقے ہوتے ہیں، جن سے دوسری زبان ہی نا آشنا ہوتی ہے میکنیکی زبان میں کہیں تو ہرزبان کا ایک رجش ہوتا ہے اوراس رجشر کے آگے گئ ذیلی منطقے ہوتے ہیں ایک ہی لفظ ایک زبان کے رجس میں ایک معنی میں اور دوسری زبان میں دوسر مے معنی میں استعال ہوتا ہے۔مثلاً اردومیں بازیافت کالفظ کھوئی ہوئی شے ، تمشدہ متن ، مجولے بسرے گیت کو پانے کے معنی میں استعال ہوتا ہے جب کہ فاری میں بھی انفظ پر انی اشیا کوا زسرنو کارآمد بنانے کے مفہوم میں برتا جاتا ہے ۔ ایلین انگریزی میں کسی دوسر ہے سیارے کی اجنبی مخلوق کے لیے جب کہ جرمن میں ریکسی بھی غیر ملکی کے لیے استعال ہوتا ہے۔ یہی نہیں کسی کیفیت،احساس کے لیے ایک زبان میں پھھلفظ ہوتے مگر کسی دوسری زبان میں اس طرح کے لفظ موجود ہی نہیں ہوتے ۔ای طرح ایک ہی زبان کے قدیم ، کلاسکی زمانوں کے لفظوں کے مفاہیم بدل جاتے ہیں، اوراس سے بھی ہو ھر کہ شاعر روزمر واور لغت کی زبان بی کوبدل دیتے ہیں۔جیسے اقبال نے اسام معرف کوشعریت بدکنار کردیا میراجی کے لیے آسان نہیں تھا کہ فرانسیسی ،جرمن ، جایانی ،چینی ،اطالوی، سنسكرت، بنگالى زبانوں كے شعرا كوفقط الكريزى كے ذريع اس طوراردو ميں پيش كرتے كمان متعدد زبانوں ے ذاکتے یا رجس کواردو کے رجس سے ہم آ ہٹک کرتے اس ضمن میں میراجی کی مددا کر کسی شےنے کی آو وہ ان کاشعری مخیل تھا جو ہمہ رنگ تھا؛ یہ مخیل اضیں ہر دلیں کے گیتوں اور شاعری کومض اپنی روایت پر قیاس کرنے سے با زرکتا تھااور یہ مخیل انھیں غیر معمولی مطالعہ کرنے کی تحریک دیتا تھا۔میرا جی کسی شاعر کار جمہ کرنے سے پہلے اس کے بارے میں نہایت تفصیل سے پڑھتے ،اس کی شخصیت وشاعری پر فیصلہ کن انداز میں اثر انداز ہونے والے عوامل کا مطالعہ کرتے ۔متن کا واضح تنقیدی شعور،ان کے مخیل میں ایک ہیولا ابھارتا اور پھرای ہیو لے کووہ ترجے میں ایک مجسم صورت دیتے ۔ انھیں کچھ شاعروں سے طبعی مناسبت تھی، جیے جرمنی کے ہائنے ( دونوں نے ا بن محبوبا وَل كى مقدس يا دول كوعمر بحر سينے سے لگائے ركھا)، آئر لينڈ كے طامس مور، فرانس كے بودلير بشكرت کے اماروسے ۔ چنال چان کی شاعری کے اصل ذائع تک رسائی میں انھیں زیادہ مشکل نہیں ہوئی ۔

جہاں تک کے بین متم کے رہے کا تعلق ہو اس کو پڑھتے ہوئے لگتاہے کہ جیے راست مشکرت سے ترجمہ کیا گیا ہے قدیم آریائی تہذیب میرا جی کی روح میں رہی بی تھی ۔وہاس تہذیب کی اساس اورعلامتوں کا ندصرف شعور رکھتے تھے، بلکہ ان کے تصور کا ننات کابیا ایک اہم جزاوران کے احساسات میں تھلی اوراتنی ہی بلند مرتبہ بھیرت سے عبارت ہے انسان نے اپنے دکھوں سے نجات کے لیے اس نٹا طوبھیرت سے بڑھ کرکسی اور شے کو اپنا طبانہیں پایا ۔بھیرت دکھ کا خاتمہ کرے نہ کرے ،دکھ کوسنے کا وقار ضرور عطا کرتی ہے ۔ یہی وقار آمیز حمکنت وبھیرت نگ ار خیانہ کے صفحات میں اور افشاں ہے ۔ایک ایسی کتاب جوکٹنی کے پاٹھوں پرمشمل ہوتی جی اس میں ایسی با تمیں اس امریر وال جی کہ آرٹ میں اکثر با تمیں تمثیلی ہوتی جی ۔اگر ایسانہ ہوتا تواس میں ول میں درج ذبل با تمیں کیول کرآتمیں ۔یہا قتبا سات دیکھیے :

سنو ،ہم ریڈیوں کے وجود کی بنیا وہی ان باتوں پر ہے کہ بھی تو جا ہت میں اپنا آپ گنوا ویں اور بھی کسی کواپی نفرت کی آگ سے جلا ویں ...اب الیں صورت میں اگر بھی کسی ریڈی کے دل میں کسی کی مجی اور با ک محبت پیدا ہو جائے تو یوں سمجھو کہ اس کی زندگی دکھا گھروندا بن جاتی ہے۔ اا

یر سے اماد ہے جس کے دل میں ہوتے ہیں، وہ آسلی کی باشیں بہت بنا تا ہے اور سچے سیوکوں کو بروی آسمانی سے بھگا دیتا ہے۔ مرتا ہوا شکاری کہ آواگر اس میں سکت ہو گھٹ گھٹ کرجنگلی سور کوبھی چاہنے گئے گا۔ ۱۲

لوگوں کے دل میں جا ہے اپنی بھلی بیبیوں کے لیے تنی ہی گہری جا ہت کیوں نہ ہو، پھولوں کے تیروں والا چنچل دیونا آخیں ایسی نا ریوں کی طرف موڑ دیتا ہے جوجا ہے جانے کے جوگ ہوتی ہی نہیں ۔ ۱۳

ر ایما بھی تو ہونا ہے کہ بھی بھی اونٹ میں تیر کانٹوں بحری جھاڑیوں پر منھ مارتے مارتے انفاق سے شہد کے چھتے تک بھی جا پہنچتا ہے۔ "ا

دونوں ترجموں کا فرق ظاہر ہے۔ میرا جی کے ترجے میں شریر، سندری، روپ، بسنت رت، منش جاتی، مدن دینا جیسے الفاظ آریا کی تہذیب اورار دو کی تہذیب دونوں کے رجمٹر میں مشتر کے ہیں، گرا گریزی میں نہیں مشہوم کی سطح پر ایک دوسر سے کے لقریباً مساوی ہونے کے با وجو دار دومتن کہیں نیا دہ شکر سے اصل کے قریب محسوس ہونا ہے اس سے ہم دو نتیج کر سکتے ہیں۔ ادبی متن، مفہوم سے سوا ہونا ہے اور ترجمہ اگر صرف مفہوم کو پیش کر بے قو وہ چتنا کہتا ہے، اس سے کہیں زیا دہ اور بعض صورتوں میں گی اہم با تیں کہنے سے قاصر رہتا ہے ۔ دوسر لے فظوں میں ادبی متن میں مفہوم کے مطاو وہ ایسے احساسات ہوتے ہیں، جنسی کوئی نقافت صدیوں برچھیا گھی کے ذریعے بچھے فاص علامتوں میں محفوظ کرتی ہے ۔ ترجمہ ان علامتوں کے مترا دفات تلاش یا وضع کرنے میں جال تو زکوشش ضروکرتا ہے بگر میر مترا دفات اصل متن کے احساسات کو نہیں، نظا حساسات کو بیش کرتے ہیں ہی مہال نگار بن کر اسے ترجم کی ناکامی سے تعبیر کر سکتے ہیں، لین اگر ہم اپنے دل میں انسانی مسامی کے احتاسات کو نہیں مسامی کے احترام کا ہما ماجذ بہمی رکھتے ہوں تو اسے دو تہذیوں کا مکا لمرتر اردیں میں اور مکا لمہ لا زمی اور فطری ماتے بھی رکھتے ہوں تو اسے دو تہذیوں کا مکا لمرتر اردیں میں اور مکا لمہ لا زمی اور فطری احتاسات کو بیت کے احترام کا ہما ماجذ بہمی رکھتے ہوں تو اسے دو تہذیوں کا مکا لمرتر اردیں میں اور مکا لمہ لا زمی اور فطری احتاسات کیا ہیں اور نواز اسے ترتم کے اور مکا لمہ لا زمی اور مکا لمہ لا زمی اور مکا لمہ لا زمی اور فطری اور کیا ہے !

### حراله جات

- استئنٹ پروفیسر،شعبرُ اردو،اور فیٹل کالج، جامعہ پنجاب، لا ہور۔
- ا قاكرُ جلال اجم قلق مير شهي حيات اور كارنامر (ولي اليفي بلي كيشنز، ١٩٨٧ء)، ص ١٣٣-
  - ۲- کی ایم تیم Text and Context (ویلی: پر پاهرف بلیک ، ۲۰۰۳ ء)، ص ۱۳۳۳
- ۳- کرتل ڈبلیو ۔ آرے کے ہالرائیڈہ "First Symposium on Urdu Poetry " مشمولہ Muhammad Husain " مشمولہ "First Symposium on Urdu Poetry" . Azad: Life, Works and Influence مرتبہ محد اکرام چھائی (لا ہور: پاکستان رائٹرز کو آپر بیٹو سوسائٹی، ۲۰۱۱ء)، ص۲۵۹۵ء۔
  - ٣ اليناء ١٣٨٨ -
  - ۵- میراثی، مشرق و مغرب کر نغمر (کرائی:آخ،۱۹۹۹ه)، ک۵ ۲۵-
- ۱ كيا في رييا الشيخ و اين الم الم Lyrical Moments: Historical Hauntings ( كيل فو رييا الشيخ و اين في در تي بريس ١٠٠١ ه ) وص ٥٠- ٧
  - کراتی، مشرق و مغرب کے نغمے، گ۸۵۔
  - ۸۔ ای ٹی ماتحری، Eastern Love, Vol 1 & 2 (لندن: جنن روڈ کر، ۱۹۳۷ء)، ک۵۸۔

ملی تھی۔ نگار خانہ کے لفظ لفظ سے قدیم آرمائی تہذیب کی خوشبو محسوس ہوتی اوراس تہذیب کا زندگی جنس،
عورت سے متعلق وژن درثن دیتا ہے۔ اہم بات یہ ہے کہ اردو زبان کا بنیا دی مزاج بھی کہیں مجروح نہیں ہوتا اصل یہ ہے کہ میرا جی نے اس کتاب میں جس اسلوب کوروا رکھا ہے، وہ ان کے ایک سیاسی اعتقاد سے بھوٹا ہے۔ قومیت پرسی کے وہ متصادم بیا ہے جو زبا نوں کی تفریق سے ایک الاؤ کھڑکائے ہوئے تھے، ان میں اردوا پنی اس اصل سے محروم ہوتی جارہی تھی جو اس زبان کی مقامی ہندی اساس اور ہندا سلامی تہذیب کے تال میں سے وجو دمیں آئی تھی میرا جی کا اعتقادار دوکواس کی اصل سے وابستہ رکھنا تھا اوراس کی سیاسی معنو ہے گہری میں اس سے وجو دمیں آئی تھی میرا جی کا اعتقادار دوکواس کی اصل سے وابستہ رکھنا تھا اوراس کی سیاسی معنو ہے گہری میں اس سے وجو دمیں آئی تھی میرا جی کے اور کھا کہ

اے اس زبان میں تر جر کیا ہے جے پڑھنے کے بعد کل ہند زبان کے تنازع کا امکان ہی باقی نہیں رہتا۔ ۱۵

یہاں میرا جی کے ترجماورای پی ماتھری کے ترجمے کا تقاتل دلچین سے خالی ندہوگا۔ پہلے ماتھری کا زجمہ دیکھیے:

> In the hundred yeras which are given to us, the best thing of all is the body, for it is the place of the first encounter; the fair on eadvances her unquiet heart, and he ardently regards her coming.

> Did he make you to be a second Nala? Is all the magnificence of Spring within you? Are you Kandarpa walking again among men, with a quiver laced with flowers?

## اب میراجی کارجمه دیکھے:

جیون کے سورالوں میں سب سے انھی چیز جوہمیں ملتی ہے وہ ہے ہماراشریر، کیوں کہ یہی ہمارے پہلے آئے سائٹ مائے کا ٹھکا نہے ،اس ٹھکانے پر سندری اپنے چنچل من کوآ کے بردھاتی ہے اورای ٹھکانے پر پر کی بردی چا ہے کہ ساتھا ہے آگے بردھتے ویکھا ہے۔

کیا شمھیں بنانے والے نے شمھیں ایک دوسرے ٹل کے روپ میں ڈھلا ہے؟ کیا بسنت رہے کی ساری آن بان تم بی میں رہی ہوئی ہے؟ کیا شمش جاتی میں پھولوں سے سجا سجایا تیر

ميراني، نگار خاند (لا بون بك بوم،١٠٠٧ م)، ١٧٠. اليناء كن ٣٦٠ ١٣٥٠ اليناً، ص ٤٥ ـ ٢٧ ـ بحوالدرشيدامير." نُكَارِغات: ايك جائز: و"مشموله جديدا دب،مير لتي نمبر، ثنا رووا (حرشي، جولائي نا ومبر٧٠١٢) وص ١٥٤-ا کی کی ماتخری، Eastern Love, Vol 1 & 2، کا Eastern Love ميراني، نگار خانه گا4-

### مآخذ

-11

\_14

الجد، رشيد " تكارغان ا كيم جائز و" بديد ادب مير رقي نمر يترمني (جلائي تاويمر١٠١٣) . جلال الجم، ڈاکٹر - قلق میر شھی جیات اور کارناسر - والی افیضی پہلی کیشنز، ۱۹۸۷ء-کا محتره الے۔ بیری ڈیل - History of Sanskrit Literature دیلی جموتی لال بناری واس پیلشر ،۱۹۹۳ء۔ كَيْنَافِيلِ، Lyrical Moments:Historical Hauntings-كَلِي فَو رَيَادَ سَيْعَ وْ يُورِي بِينِ ١٠٠٠هـ ما تحرس، ای بیل به Eastern Love, Vol 1 & 2 - کندن جین رود کر، ۱۹۲۷ء۔

ميرلگ - معترق و مغرب كر نغمر -كراچى: آج 1999ء-

\_\_\_\_نگارخاند لا بون بک، بوم،۱۰۰ م

اليضاً، ص ٧ ٤ ـ

الينيأة ص ٨٧-

نعيم، سي الحمر Text and Context - وفل دير ماند عد بليك ٢٠٠١ م

بالرائية ، كرال و بليور آن المجار "Muhammad Husain Azad: Life, - "First Symposium on Urdu Poetry" بالرائية ، كرال و بليور آن المجار Works and Influence مرتبر مجد اكرام چيشاني سالا بور: يا كسّال رأمُ زُلُو آپر بيليسوسائني ١٠٠١٠ \_

### زابد منير عامر \*

# تمثال و تجرید (واصف علی واصف کی نظم نگاری)

شاعر کاتخلیقی وجدان حقیقت کے ظاہری روپ پراکتفانہیں کرتا، ایساکر نے سے بیان اکہرااور بات سطحی رہ جاتی ہے چنال چہوہ اپنے اظہار کے لیے تمثالیں تلاشتااور تراشتا ہے جمثالوں کی دنیا آئی ہی وسیع ہے جتنی جارے حواس کی دنیا سٹاعر کا میلان طبع باصرہ، لامیہ، شامہ، ذا نقد، سامعہ میں سے حسب ذوق حسیات منتخب کر لیتا ہے اور پھران کے ذریعے اپنی بات قاری تک پہنچا تا ہے ہمثال ، معنی کو اُجلا پیر بمن پہنانے کا نام ہے ، یہ پیر بمن بھرتا ہے قو حسیات رنگوں کی صورت بیان کے آسمان پر پھیل جاتی ہیں، جس سے مطالب کی قو س خرج جنم لیتی ہے اور جہانِ معنی جگرگا اُٹھتا ہے۔

واصف علی واصف دراصل افعس و آفاق میں بھری صداقتوں کوچند لفظوں میں ہمودینے والافن کار ہے۔ اس کا کمال امنتثا رکوار تکاز میں تبدیل کر دینا ہے۔ واصف کی کتابیں کرن کرن سودج ا، دل دریا سمندر کم، قطرہ قطرہ قلزم سم اور حوف حوف حقیقت سم جمارے اس خیال پروال ہیں۔ فر اُردو کی تاریخ پرنگاہ ڈائی جائے تو معلوم ہوتا ہے کہا قل اقل اسے محمد حسین آنا درنے تکلیقی اورفن کارانہ جملے کا آپ حیات پلایا، آزاد کے بعد ہجا دانصاری نے مطالب کے مشر خیال کو چھوٹے جملوں میں سمونے کا ہمر دکھایا۔ یہ دونوں فن کار نہیا دی طور پر رومانوی مزاج کے حال سے جنال چیان کے جملے رومان کی سطح پر تیرتے دکھائی دیتے

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

ہیں۔واصف علی واصف کے خصار ایول ہیں حیات وکا نئات کا شعور چند لفظوں کی قبا زیب تن کر کے اول ظہور کرتا ہے کہ مطالب کے دفتر اس کے سامنے بہت ہوجاتے ہیں۔ جوفن کا رینٹر میں کفایت نفظی کے ہنر سے آشناہوا وربا معنی مختصرا ور پُرکا رجملہ لکھنے پر قادر ہووہ طبعًا شعر سے قریب آجا تا ہے، کفلیت نفظی شاعری کی ایک صفت ہے۔ بامعنی اور تہدوار با سے اگرمو زول پیرائے ہیں بیان کی جائے تو شعر بن جاتی ہے۔ اس لیے واصف علی واصف جیے فن کا رنے اگر شاعری کی ہے قواس میں کوئی تعجب نہیں البت اگر وہ شعر ند کہنے تو ضر ورتعجب ہوتا۔ ان کی شاعری کے تین مجموع شائع ہو بچے ہیں پہلا مجموعہ شدب چراغ من خودواصف علی واصف نے منتخب و مرتب کر کے ۱۹۷۸ء میں شائع کیا، دوسرا مجموعہ بھر سے بھڑ ولے ۲ ان کے پنجا بی کلام پر مشمل ہے۔ اگر چہ مرتب کر کے ۱۹۷۸ء میں شائع کیا، دوسرا مجموعہ بھر سے بھڑ ولے ۲ ان کے پنجا بی کلام پر مشمل ہے۔ اگر چہ شیب داز کے کہا میں سان کی وفات کے بعد اگن کیا طلاف نے ۱۹۹۳ء میں شائع کیا۔ یہ مجموعہ ان کی باقیات اور شعب داز کے کہا میں سان کی وفات کے بعد اگن کیا طلاف نے ۱۹۹۳ء میں شائع کیا۔ یہ مجموعہ ان کی باقیات اور کے مسر دکردہ کلام سے مجموعہ ان کی بیا جیا

انھوں نے بیک وقت جم بفت ہنقبت بخزل بظم، دوہے ، بندی کلام میں طبح آزمائی کی ہے ان تمام جبتوں سے ان کی شاعری کا مطالعہ ایک وسیع موضوع ہے ۔ اس مختفر تحریر میں ہمارے پیش نظر واصف علی واصف کی ار دونظم نگاری کا جائز ہلیا ہے ۔ واصف علی واصف نے شدب چراغ کویا پنج مصوں میں تشیم کیا تھا۔

یہ جھے بم بہ بم بخن درخن ، کرن کرن بن من اور کلام نو چیں ۔ تیمراحصہ کرن کرن ، نظموں پر مشتمل ہے جھیں شاعر نے وصعری نظمیں ' کہا ہے ، جھیت ہے کہ اردونظم نے جب پابند میکنوں کا لباس اُتا ما چا ہا تھا تو اوّل قافیے کی قید سے رہائی حاصلی کھی ، نظم میں محرعوں کے ارکان کی تعدا دیہ کے کا طرح پرابر رہی ، محنن قافیے اوّل قافیے کی قید سے رہائی حاصلی کھی ، نظم میں محرعوں کے ارکان کی تعدا دیہ کے کا طرح پرابر رہی ، محنن قافیے اور دونی سے آزادی کے باعث نظم کے محروث کی گھی نظم میں محرعوں اُتا کہ بھی میتبد میلی دراصل ایک بڑے سا نظا ہے کا چیش میں محرموں کے اور دونی میتبد میلی دراصل ایک بڑے سا نظا ہے کا چیش کی مختم تھی کہ جاتا ہے بعنی ایسا کلام جوعروضی پابند ہوں سے آزاد ہو ۔ اُردوکی آزاد نظم ردیف ، قافیے ، تعدا دار کان وغیرہ کی گہا جاتا ہے بعنی ایسا کلام جوعروضی پابند ہوں سے آزاد ہی اُس نے گا ما دندی سے آزاد ہوئی ، عرض کی پابند ہوں سے آزاد کی اُس نے گا ما دندی سے آزاد وہوئی ، عرض کی پابند ہوں سے آزاد ہوئی میں ہو سے جوعروض و آجنگ کی پابند ہوں سے آزاد نہیں ہے ۔ اُس دو آزاد کھی میں سے کہوا تے ہیں ۔ میشر کی تخری سے سے موعوض میں ہو کیا تھی ہیں دنیا اس سے میں دنیا اس سے میں میں کہوا تے ہیں ۔ میشر کی تھی سے میں دنیا اس سے میں دنیا ہیں کو میں کے جو سے جی میں دنیا اس سے میں دنیا تیں سے میں دنیا ہیں دنیا ہیں سے میں دنیا ہیں دنیا ہیں سے میں کو میں کے جو نے بی کی دنیا اس سے میں دنیا ہیں کی دنیا اس سے میں دنیا ہیں سے میں دنیا ہیں سے میں دنیا ہیں سے میں کو میں کے جو سے جی میں کی دنیا ہیں سے میں کی دنیا ہیں سے میں کو میں کے جو سے تھی ہیں دنیا ہی سے میں کی کو میں کے میں کو میں کے میں کی کو میں کی کو میں کی کو میں کے کو میں کی کو میں کی کو میں کی کو میں کو میں کی کو میں کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کو کو کی کو کو کی کو کو کو کی کو کو کو کی

بالکل الگ ہے ہے وہی دنیا ہے جے بودلیر نے Poe'me En Prose کہاتھا یعنی نثر میں نظم ہاں شرکر بگی ہے ہے ہے اور اس جے کہ واصف صاحب کی نظمیں معر کی نظم ہے آگے گی شے ہیں ، بیا پی بنت اور ساخت ہیں آزا دُظمیں ہیں سان نظموں ہیں واصف صاحب کی بجھ مرغوب بحریں استعمال ہوئی ہیں ، انھوں نے اگر چیا لگ ہے دوہ بھی کھے ہیں لیکن نظموں کے لیے بھی اُن کا ذوق بالعوم دوہا چیند کی بحویا ہتا ہے ، مثال کے طور پر اُن کی نظمیں شاہد و مشہود ، فیصلہ ، صلابت ، فیمر سنگ ، رشتہ ، فر مائش ، پیش کی جاسکتی ہیں جو تمام فعلی فعلی نے آئر فیا میں بیاں آ ہنگ ہیں تیز کی پا کی جائی ہے اور بیتیزی رفتار واصف صاحب کی نظموں میں محسوں کی جاسکتی ہے نظمیں بالعوم مختمر ہیں جیسا کہ آزاد نظم کو جونا چاہیے، چونکہ واصف صاحب کی نظموں میں محسوں کی جاسکتی ہے نظمیں بالعوم مختمر ہیں جیسا کہ آزاد نظم کو جونا چاہیے، چونکہ واصف صاحب کا مزاج کا ایراد صد بھی غزل ہی کی بیئت میں ہا و رغز لیں بھی ڈورٹ ھیز پر مطلع و مقطع عائب کی کیفیت شاعر کی میں سے اور فرز لیں بھی ڈورٹ ھیز پر مطلع و مقطع عائب کی کیفیت شد ہے ہواغ کا بڑا دھر بھی غزل ہی کی بیئت میں ہا اور بیونگی نے اُن کی نظموں کو بھی متاثر کیا ہے ۔ بیاثر دو سے نا آشنا بہت بھر پور کور کا سیکی ہیئتوں سے اس فر با اور بیونگی نے اُن کی نظموں کو بھی متاثر کیا ہے ۔ بیاثر دو صورتوں میں ظاہر ہوا ہے ، بینی بیئت اور تر اکیب ۔

نظم اوّل وآخر مثنوى كى بيئت مين لكهي كيُّ ليكن اس كامزاج غزل آشناب، مثلاً:

وانهٔ گندم گناهِ اوّلیس دانهٔ گندم سفر سوے زمین^

یہاں بیئت ہی نہیں مضمون بھی کلاسکی روایت سے مسلک ہے اور نظم اس پُرانے حصار کوتو ڑکرنی و نیاوں کی طرف نہیں نکل سکی ۔غزل سے وابنتگی کا دوسرا اظہا راکن کی نظموں میں پائی جانے والی تراکیب سے ہوتا ہے مثلاً نور مجسم ، ضابق اعظم (شاہد ومشہود) جہانِ نو ، کتاب فطرت ( کلتہ) ضمیر آدم ( تلاش) تعناؤ کم ومثل (دیمک) روز ازل ، یوم ابد ، حیات جاوداں ( جمیل ) جہانِ چہارروز ہ ( تعناد) بدستِ الفاظرم ومازک ،نشاط م من نقوش رکھیں ( پرانے کاغذ ) ۔

بعض اوقات ان کی نظم کلاسکی روایت کے زیر ان خطم میں سفر کرتی دکھائی دیتی ہے، جس کی مثال نظم '' فیصلہ'' ہے جس میں خیال کسی انکشاف کے بغیر منطقی انداز میں آ سے برہ هتا ہے اور نظم ایک المیے سے دوجا رہو کر فتم ہوجاتی ہے۔ واصف صاحب ایک orator سے انھوں نے عمر مجر گفتگو کا جراغ روشن رکھا۔ ان کی

ک ہے، وہ تکیل کے زیرعنوان ان تعنا دات کو یوں تحلیل کرتے ہیں:

ايك وقفه مختصر

ایک جنگ او ردوسری کے درمیاں

موت کیاہے

ايك لمحه.....مختقر

زندگی اورزندگی کے درمیاں سا

یہ اقتباسات واصف صاحب کے پُرکار جملوں کی یا دولاتے ہیں، جن میں و وزندگی کے بڑے بڑے تفنادات کوہڑہ ی سہولت کے ساتھ چند لفظوں میں تحلیل کردیتے ہیں ۔ان کی ایک نظم کاعنوان بھی تفنا دے ۔

> نه کوئی دیوار تیری ره میں نہ میرے رہے میں کچھ رکاوٹ یمی تقاضا ہے زندگی کا ہم اینے اینے مدار میں ہوں کہ سارے اینے حصار میں ہول<sup>ہم</sup>ا

لكين نظمول كي دنيا ميں وہ كہانى سناتے نظر آتے ہيں مثلاً نظم" رشته "جس ميں پہلے دوراُ فق پر ايك ستارہ جھلملا تا وکھائی دیتاہے، شاعر جس کے دل کی آواز سن رہاہے لیکن شاعر کی آواز اُس تک نہیں پہنچے رہی۔ یہ ستعقبل کاستارہ ہے جوشاعر کے دل میں ماضی کا در پیچہ کھول دینے کا باعث بنتا ہے۔ یہ در پیچہ کھلتے ہی شاعرا پنی کہانی سنانے یرآ ما دہ ہوجا تا ہے یہ کہانی بھی کچھستاروں کے انجرنے اور ڈو بنے کی کہانی ہے کین آخر میں حضرت ایسٹ کے خوا ہے کی طرح ایک ستارہ سب ستاروں کو کھاجا تا ہے ۔ یہ شاعر کے مستقبل کاروشن ستارہ ہے ملاحظہ ہو:

> ميراماضي .....؟ ایک کهانی ....ایک کیلی

شخصیت کا غالب رنگ خطابت تھا، یہ رنگ کہیں کہیں تقلموں میں بھی در آیا ہے مثلاً نظم '' شاہد ومشہود'' کا پیرحصہ:

يہنائی التكثراني طوفال کڅ ت انسا نوں

اس تفصیل کے باوصف متاثر کن بات ہے ہے کہ واصف صاحب کی نظموں میں وہ روشنی موجود ہے جواضیں روایق شاعری کے حصار سے نکال کر ظم جدید کی وسعتوں سے آشنا کردیتی ہے ۔ ظم جدید کی دنیا پرت دریرت معانی کی انکشاف انگیزی کی دنیا ہے ۔لفظوں کی ایک جنبش،ایک خلاف تو قع موڑ ایسے ستارے

تجمير ديت بي جن سے معانی كا آسان تجميًا أثقاب\_

ہخرا ک<u>۔ دن</u>

أس نے مجھے سے کہ بی ڈالا

مجهه يربهى اكنظم كبوتم

كرجس مين ميرانام ندآئ

م<u>ين</u> خود آوَن

فیض صاحب نے کہاتھا'' آتے آتے یونہی دم مجرکور کی ہوگی بہار/جاتے جاتے یونہی بل مجرکوزاں

عمرى بي الما واصف صاحب كهتري:

ایک کھیے بہار

اک خزاں اور دوسری کے درمیاں

مختقر لمحد ..... بها رجاو دال كيے بيخ

وا صف صاحب نے بہاروخزاں کے اس تضا دکو جنگ وامن اورموت وحیات تک پھیلانے کی سعی

واصف صاحب کہانی سنانے کی بجائے محفل میں دوسروں کوسوال اُٹھانے کی ترغیب دیا کرتے سے

نظمیں ' دیمک' اور' نیانے کاغذ' بیں ، بیانے کاغذوں بیظم لکھتے ہوئے شاعر نے اٹھیں شکستگی کے ایسے مزار قرار دیا ہے جن برکوئی کتبہ نہیں :

پرانے چھرے، پرانی آئھیں ورق پرانے سے میں ورق پرانے ۔۔۔۔۔ دریدہ تن ہیں کی انجمن ہیں کی انجمن ہیں ناط غم کے کئی فسانے دال دری پرانے کا سانے دری پرانے کا سانے دری پرانے کا

نظم'' دیمک' میں وہ فکرکودیمک قرار دیتے ہیں جوزندگی کوگھن کی طرح کھائے جاتی ہے ،فکروخیال کی حدثیں شب بھرشاعر کے جسم کوسلگاتی ہیں اوروہ خودگریزی کے مل میں مبتلا ہوجا تا ہے اُسے فکر کی وا دیوں میں

اُس عمل کی تلاش ہے جوہر خوشی کا ہا عث ہوا و رائسے فکر کی دیمک سے بیچائے:

واصف صاحب کابنیا دی موضوع وہی ہے جو دنیا کے تمام ندا ہب اور تمام زبانوں کے ادب کاموضوع ہے یعنی ۔۔۔۔انسان ان کامسئدانسانی ضمیر کی بیداری ہان کے خیال میں ضمیر آدم نے اپنے آپ کوخود ہلاکت میں مبتلا کیا ہے وہ اسے از سر نوزندہ کرنا جائے جیں اُن کی بیتمنا اُن کی شاعری میں ضمیر آدم کی نوحہ گری میں تبدیل ہوگئے ہے اوروہ پکاما مجھے جیں:

میں نوحہ گرہوں صمیر آدم کا نوحہ گرہوں مزا ملی ہے صمیر آدم کوخودکشی کی سندرزوپ .....نهر مرائ جگرگ جگرگ کرنے والے انجر مے چکے ڈوب کئے ایک متارہ مب نا روں کونگل گیا تھا جانے والے کب لوٹے ہیں .....؟ اک اک کر کے ڈو بنے والے مب ناروں کو ....ایک متارہ ....۔کھاجا نا ہے! مستقبل کاروشن نارہ

اس طرح نظم ایک دائر و بناتی محسوس ہوتی ہے، دائر و بنانے کی یہ کیفیت نظم ''برقاس'' میں بھی پائی جاتی ہے۔ جاتی ہے جس میں پہلے شاعر کچھ بھری تمثالیں ابھا رتا ہے جن میں پُکپ جاپ پیڑ، گنگ مکان اور خاموش فضائیں قاری کے دل پر ہول کی فضا قائم کرتی ہیں، بھر ایکا کیک آوا زوں کا شور پر پاہوتا ہے جس میں شاعر کاماضی کو شیخے لگتا ہے، یہ ماضی:

چیخاہے مرے کانوں میں بیاباں کی طرح پھر ایکا میک سمی نفے کی صدا آتی ہے میر افر واہے آواز مجھے دیتا ہے پھرو ہی سماکت وجامد ماحول وہی خاموش فضا

پيڙ ڇپ ڇاپ، مڪال گنگ، فضائين خاموش <sup>١٦</sup>

یوں نظم اپنا دائر ہکمل کرتی ہے لین اس میں شاعر کا تو شیخی اندا زدر آیا ہے منقولہ سطور میں ''میر مرافر دا ہے آدا زجھے دیتا ہے'' کی لائن تو شیخی ہے جس سے معانی کی تحدید ہوگئی ہے اگر یکا کید انجر تا ہوا نغمہ شاعر کے قدموں کورو کئے میں کامیا ہوجا تا تو اس میں محض فر دانہیں تمام زمانوں کے امکانات پوشیدہ رہ سکتے تھے۔ واصف صاحب نے بعض معمولی موضوعات سے ہوئے مضامین پیدا کیے ہیں جس کی مثال ان کی

#### مآخذ

فيض فيض احمد ندست بالمرح وفا مصورالي يشن بالا بهود كتبكا روال من بان واصف على حكرن كرن سورج بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه جولائى 1999ء مساورج بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه جولائى 1999ء مساور و قطره قطره قلزم بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه اكتوبر 1999ء مساور دريا سدمند لر بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه الكست 1990ء مساور ميه ولولي بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه الكست 1990ء مساور محرف حرف حرف حقيقت بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه اكتوبر 1990ء مساب واز بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه الا بهود كاشف بيلى كيشنزه اكتوبر 1990ء مساب واز بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه من مان بالا بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه من مان بالا بالاد كاشف بيلى كيشنزه من مان بالا بهود كاشف بيلى كيشنزه من مان بالاد كاشف بيلى كيشنزه من من من من كيشنزه كاشف بيلى كيشنزه من من من من كيشنزه كاشف بيلى كيشنزه من من من من كيشنزه كيشنزه كيشنزه كيشنزه كيشنزه كيشنزه كيشنزه كاشف كيشنزه ك

صمیرآدم!! نقیم میں کیسے حیات پخشوں تراسیحا .....کہاں سے لاؤں؟ <sup>19</sup>

#### حواله جات

- پر وفيسر اردوه، اور فينل كالح، پنجاب يونی ورځ، لا بهو...
- ب واصف على واصف، كرن كرن مدورج (لا بور: كاشف يبلى كيشنز جولا في 1999ء).
- ا يدا درياسمندر (لا مورنشزينم علم وادب، طبع پيم، جون ١٩٩٨ء) -
- ٣- يلى كيشنزم بارتفتم ، اكتور 1999ء)-
- ٧ \_\_\_\_، حرف حرف حقيقت (لا بوراكاشف يبلي كيشنر، طع دوم اكتور ١٩٩٥ء).
  - ٥- مسب جراغ (لا بعد: كاشف يبلي كيشنزس-ن)-
- ۔ \_\_\_\_\_\_ بھرمے بھڑ ولے ، بنجا بی شاکری (لا ہور: کاشف بیلی کیشنز ، اشاعت دوم، اگست 1990ء )۔
  - ين شب راز (لا بور: كاشف بيلي كيشنو ١٩٩٣ء)-
    - ٨- \_\_\_\_، شب چراغ، ٢٠٢٠-
      - 9\_ الضأء ص٠٠٠\_
      - 10 الفياً، ص ٢١٩ ـ
  - اا۔ فیض احدثیض ، دست مسائے وفا (مصورالی ایش کا بود: مکتبہ کاروال ، سان )، ص ۱۹۳۔
    - - ١٣ اليضأ-
      - ١١٠ اليضاً، ١١٠٠
      - 10 اليناً، ص٢١٥\_٢١٦\_
        - ١١٠ اليناءُ ١١٨٠
        - اليناء اليناء ١١٠٠
        - ا۔ الیناً، س4ء
        - 19\_ الصّأ، ص١٩-

محمد سلمان بهثي \*

# لا موركا تهيئٹر: قيام پاكستان سے ١٩٤٠ء تك

تقلیم سے قبل اردو تھیئٹر اپنے خدوخال واضح کرنے میں کسی حد تک کامیاب تو ہو چکا تھا لیکن یہ ہندوستانی تھیئڑ تھا۔تقلیم کے بعد ادیب بھی تقلیم ہو گئے اوراپنی پیچان اور بقا کی نئی جنگ شروع ہوئی اور تو می افتانی جہت کی تفکیل کے خیال نے بھی جنم لیا ۔اپسی صورت میں اردو تھیئڑ کی سرگرمیوں میں وقتی تفہرا وا آیا۔تقلیم کے فورا بعد جمیں لاہور میں اُردو تھیئڑ کی کسی سرگرمی کا شہوت نہیں ملتا ۔اس کی چند وجو ہا۔ ہوسکتی ہیں جوذیل میں مدید ہیں۔

- ۔ تقسیم سے قبل لا ہوری تھیئر کمپنیوں کے مالکان زیادہ تر ہندویا پاری حفرات تھے ۔اسی لیے تقسیم کے بعدریہ تمام حفرات اپنی کمپنیوں اور ساز وسامان سمیت بھارت چلے گئے ۔
- ۲ لا ہور کی جن تھیئے کمپنیوں کے مالکان مسلمان تھان میں بھی زیا دہ رہند وکا م کرتے تھے۔لہذاتقسیم
   کے بعد و ہاوگ بھی بھارت نقل مکانی کر گئے اور یہ کمپنیاں خود بخو دُتم ہو گئیں۔
- ۳۔ ندئبی سوچ نے بھی اُردو تھینگر کومتاٹر کیا کیونکہ مصوری، ناچ ،اورموسیقی تھینئر کا حصہ رہے اس وجہ
   سے بھی اسے قبول عام ندہوا۔
- ۲- تصیئو کسی حد تک پارسیوں اور ہند وؤں سے منسوب تھا جنا نچہ ند ہی نفرت اور پھران کی جانب سے تقسیم کے وقت ہونے والی آل وغارت گری نے بھی ارد وصیئور کونقصان پہنچایا۔
- ۵۔ محصیر کے لیے تماشائی جزولا یفک ہے۔مہاجرین کے مسائل کے حل کے معاملات اتنے پیچیدہ

کے ہدایت کا روشرت رحمانی 'تصاور یہ کیل YMCA ہال میں پیش کیا گیا۔

4. (Pakistan Medical Corps) PMC کیونٹ امٹر رحمت کا کھیل '' آغا حشر' کا '' صید ہوں'' ،انتیازعلی تاج کا لا ہور آیا ہاں فوجی یونٹ نے ماسٹر رحمت کا کھیل '' سی وحشیاں'' ' آغا حشر' کا '' صید ہوں'' ،انتیازعلی تاج کا '' امارکلی' اور حکیم احمر شجاع کا کھیل '' با چاگاہ '' پیش کیے ۔ یہ کھیل اس یونٹ کے لوگ اپنے فوجیوں کے لیے پیش کرتے ہے فوجیوں کے علاوہ اس گروپ میں رحمان ،سلیم رضا ، نا درہ ،شاہدہ جمن رضوی اور مذیر شیغم بھی شامل رہے ۔ آس یونٹ کے علاوہ عشر ہے بھی آغا حشر کے پیچھیل کرنے کی جسارت تو کی لیکن وہا سے جدید تقاضوں اور اپنے ملکی معاشرتی و ثقافتی مزاج سے ہم آ ہیگ نہ کرستے ،اسی لیے کامیاب نہوستے ۔ البتہ بھارت میں روایت تھیئر تقشیم کے پیچھیتی عرصے بعد جدید تھیئر کی صورت اختیا رکر گیا کیونکہ وہاں تھیئر کی روایت سے مجبت ، پاسداری اور نہ ہی ربحان کے علاوہ دوایت کوجہت میں سداری اور نہ ہی ربحان کے علاوہ عومتی سطح پر مائی معاونت اورا سے صنعت کا دوجہ دینے کی کوششوں کا بھی بہت دخل تھا۔

ے کہ لوگ فی را کسی تفر*ح کر* آما دہ نہتھ ۔

۲ - حکومتی ادارول کی تفکیل ما گزیرتھی جبکہ ثقافتی ادارے کا قیام آو نے سرے سے تغییر کا متقاضی تھا۔

2۔ گورنمنٹ کالج لا ہور کا تھیئٹر اپنی مضبوط روایت کے ساتھ موجود تو تھا مگریہاں کا تھیئٹر انگریزی تھا اور بیروایت اتنی مشحکم تھی کہ اُردوتھیئٹر کے لیے بھی تراجم کا سہارالیمارا ا

لا ہور میں تقلیم کے ورایعتر تھیئو کی سرگر میوں کا ذکر کرتے ہوئے تعیم طاہر لکھتے ہیں: لاہور میں گورنمنٹ کالج ڈرامے کا مرکز بنا۔اور جیسے دوستوں کی زبانی معلوم ہوسکا ہے، پہلا ڈرامہ تقلیم کے بعد ۱۹۴۸ء میں LIBEL ہوا۔

لا ہور میں اُردوتھینئر کی ابتدا کب ہوئی اس سلسلے میں عشرت رحمانی اور صفدر میر کے حوالے پیشِ خدمت ہیں۔ بقو**ل عشرت** رحمانی :

> میں نے سب سے پہلے سنہ ۱۹۴۹ء میں آغا حشر کے ڈرامے کو ایڈٹ کر کے اس کی ریبرسل شروع کی تب ہماری فلم کی مشہورا وا کا رہ صبیحہ خانم کو میروئن اورا پوپ رحمانی کو ہیرو کا کروار ویا۔ بیڈر رامہ رستم وسہراب تھا اور بیدو ڈھائی سمجنے کا ڈرامہ تھا۔ بیڈر رامہ ۔ Y.M.C.A ہال میں جا رہا نجے دن جلا۔ ۲

> > صفدرمير كتب بين:

ان دوحوالوں کی روشنی میں تقسیم کے بعد ہمیں لا ہور میں اُر دو تھیئو کی بید دوسر گرمیاں ہی دکھائی دیتی ہیں۔ صفد دمیر نے جوکوا کف اپنے انٹر و او میں بیان کیے ہیں ان سے بیاق معلوم ہوتا ہے کہ نور مجد ۱۹۳۹ء میں قصور آیا اور کھیل پیش کیا لیکن بیہ معلوم نہیں ہوتا کہ اس نے لا ہور میں کس سال تھیئو کیا۔ "اس لیے ہم کہ سکتے ہیں کہ لا ہور میں تقسیم کے بعد اُرد و تھیئو کی پہلی سرگری ، ۱۹۳۹ء میں آغا حشر' کا کھیل" رستم و سہرا ہے 'تھی ۔اس کھیل

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

رجیں گے۔ آخر ہماری اپنی ثقافت بھی تو ہے۔ ہمارے اپنے ساجی مسائل اور خوبصور تیاں بھی تو ہیں۔ ہم دوسری تہذیب کی نقل سے تماشائیوں کو محظوظ تو کر سکتے ہیں لیکن اپنے ا دب میں کوئی قائل قد راضافہ اور اپنے ثقافتی دھانچے اور روایوں میں کوئی شبت تبدیلی پیدائییں کر سکتے لا ہور میں اُردو تھیئر کی ابتد ااور فروغ کے لیے صفدر میر فیصلامیر کے ملی کوششیں کیس اور انتیاز علی تاج کے ساتھ ال کر گور نمنٹ کالج لا ہورا ورالحمراء میں اُردو کھیاوں کی ابتدا کی۔

تشیم کے بعد جو ڈرامہ نگار پاکتان کے جھے میں آئے،ان میں سے زیا دہ تر ریڈ یوسے وا بستہ ہو گئے اور جوافراد تھیکڑ کی جانب آئے انھوں نے تراجم پر زور دیا ۱۹۵۲ء سے ۱۹۱۰ء تک لا ہور میں پیش کے جانے والے تھیکڑ کے نیا دہ تر اُردو کھیل ترجمہ شدہ ہے جہنیں ڈرائینگ روم کامیڈ کی کہاجا سکتا ہے ۔متر جمین کے علاوہ طبح زا دؤ رامہ نگار تھی انجر ہے جن کے کھیل ہے ایوں ، ادب لطبق ، ساہ نو ، فدنون ، ادبی حند اور ندقو ش چیے رسالوں میں تقییم کے بعد سے ۱۹۹۵ء تک کیٹر تعداد میں شائع ہوتے رہے ان رسائل میں شائع ہونے والے کھیلوں میں آغا بار کے کھیل ، ''ٹوٹے ہوئے دل' '''معور' ''' معور' ''' سوتی مال '' فالتو چیزیں' اور' لفانے نی بھیر زا ادب کے کھیل ، '' بو بنی ''' بارش' '' ستون' ''' تو بلی مال '' فیرن اور' لفانے نی بھیر ہے رہاں گاڑی ہر لیے '' '' ایک بیج رات '' 'انھاف کیا جائے' '' جھوٹے میال '' اور 'انھاف کیا جائے' '' کھیوٹے میال '' والا کھیل می کھیل ، '' کھیوٹے میال '' ور کھیل اپنے علاقائی سے کھیل می کھیوٹے والور نور تول کی تھور کے کھیل ، '' کھیوٹے رات '' '' اور 'کھیل اپنے علاقائی سے کا مالی ور بی تھیوٹے کا در گوئی تو دیکیل ، '' گرا تھا بر والی کی اور گی خوبصور تول اور برصور تول کی تھور کئی کرتے فران کی رائے کی سائل اور گی خوبصور تول اور برصور تول کی تھور کئی کرتے بیل ۔ لیکن ان پر کوئی تو جنیل دی گئی تی لیان میں سے کھیل ہی تھیئڑ کی زینت بن سے ۔

ابتداء میں اُردو تھیئو کوٹو قیہ کام کرنے والے افرا دمیسر آئے جن میں کثیر تعدا دطلبا کی تھی اس کے علاوہ ایسے افراد جوڈ رامے کی سدھ بدھ یاشوق رکھتے تھے وہ بھی تھیئو کرتے رہے لیکن ملاز مت ملتے ہی اس شعبے کوچھوڑ گئے ۔ پچھ نواہموزا فراد نے بھی تھیئو کیا ۔ ان میں سے بہت سول نے طبع زاد کھیل کھے ۔ ان کھیلوں کے موضوعات جہاد، توم پرتی اوروطن سے محبت تھی لیکن فنی اعتبار سے کمز ورمونے اور مناسب رہنمائی نہ ملنے کی وجہ سے کامیاب نہ ہوسکے ۔ اس کا ب چھانٹ کے بعد ۱۹۲۰ء تک پہنچتے کو پنچتے اُردو تھیئو کو مستقل طور پر رفیع ہیں ، انتیاز علی تاج ،صفدر میر ، ڈاکٹر محمد صادق ،علی احمد ، ضیاء می الدین ، تعیم طاہر ،سلمان پیرزادہ ،فضل کمال ، سکندر انتیاز علی تاج ،صفدر میر ، ڈاکٹر محمد صادق ،علی احمد ، ضیاء می الدین ، تعیم طاہر ،سلمان پیرزادہ ،فضل کمال ، سکندر

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

ا منیاز علی تاج ، صوفی غلام مصطفیٰ تبهم ، ڈاکٹر محمد صادق اور رفیع پیرے نام قابل ذکر ہیں۔ اس ادارے میں انگریزی تصیئر کی حوصلہ افزائی اورار دو تھیئر کی ابتدا میں تا خمر کی جیارا ہم وجو ہات ہو سکتی ہیں:

- ا۔ نوآبا دیاتی نظام کی روایت کے پر وردہ ادارے میں انگریزی کی حوصلہ افزائی
  - ۱- ہندوستان میں اردو تھیئفر کی بیارساجی روایت
    - ۳- تھيئڑ کاائميت ہے آگائی ندہونا
    - ۳ بندوستان میں اردو کھیئٹر کا کمتر ساجی مرتبہ

ڈا *کٹر* فالدسعید بٹ کہتے ہیں:

جب گریتالگان وقت تو پیچیزیں کہالیکن کھیل تم ہونے پر والد صاحب نے بلوایا اور کہا کہ
میں نے تمہیں کالج پڑھنے بھیجا ہے، ان کاموں کے لیے نیل باگر رزائ خراب آیا تو اس گھر
میں تہمارے لیے کوئی جگر نیل ۔۔۔۔۔میل فرانس سے واپس آیا اور یہاں کھیل کرنے
شروع کے ۔میں اپنی فادی کوملام کرنے گیا تو انھوں نے کہا کہ و سیتر توں ایہہ کی مراث پنا
شروع کر ہاای۔ ک

درج بالا وجوہات کے علاوہ جمارے ہاں روای تی تھیکر کرنے والے افراد اُردوتھیکر کوجدت اورنگ کی جمار ہے۔

کنیک سے متعارف ندکرواسکے، پھروسائل کی کی بھی آٹرے آئی اور طرہ یہ کہ اس میں غلامانہ ذہنیت بھی سرایت کرگئے۔ یہ جو جوہات بھی پچھے کی میں اگریزی تھیکو کی برتر کی اوراُردوتھیکو کی کمتری کا باعث بنیں ۔ لیکن ان معاملات کے باوجود بھی اگریزی تھیکو اپنے نیا دہ تماشائی بیدانہیں کرسکا۔ اس تھیکو کے تماشائی ایک بی وائر ے میں سفر کرنے والے افراد تھے۔ بقول شعیب ہائی:

ان اداروں میں اگرا یک تھیل دیکھنے کے لیے ۱۲۵۰ فرادآتے تو ان میں ہے ۱۲۰۰ فرا اوّ ایک دوسر کے کوخرورا چھی طرح جانتے پہلے نتے۔^

فنی و تکنیکی تبادلے سے قطع نظر تھیئڑ عوام کی ملکت ہوتا ہے جواپے ساج سے کٹ کر پروان نہیں چڑھ سکتا اور نہ بی ایسے اپنے ساج سے علا صدہ کر کے بلند منصب پر فائز کیا جا سکتا ہے۔ ہم انگریز ی تھیئڑ سے اداکاری، روشنی، سیٹ ، میک اپ ، آرائش، اسٹیجا و رتھیئڑ کے دیگر فنی لوا زمات سے آگا ہی تو حاصل کر سکتے ہتے لیکن اپنا تھیئڑ تخلیق نہیں کر سکتے ہتے ۔ جلدیا بدیر بیا حساس ہوئی گیا کہ آخر کب تک ہم انگریز ی تھیئر ہی کرتے

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

شائین ،صوفی و قار ، خالد سعید برٹ ، راجہ فاروق علی خال ، محسن رضوی ، نذیر شیخم ، اظہا رکاظمی ، کمال احمد رضوی ، امغر برٹ بھیہ برٹ ، شعیب ہاشی ، خورشید شاہد بہمعیہ باز ، سمعیہ عزیز ،صفیہ دین اور مہر نگار مر ورمیسر آئے ۔ضیا ، محی الدین اور صفیہ دین نے RADA ( راکل اکیڈی آف فررا مینک آرٹ ) انگلتان سے تھیئر کی تربیت حاصل کی ۔ضیا ، محی الدین تھیئر کی انتہائی معتبر اور منجمی ہوئی فرمیست تصور کے جانے گئے ۔لیکن انھول نے بھی زیادہ توجہ انگریز کی تھیئر بی پر دی ۔ ۱۹۱۹ء تک لا ہور کے اُردو محصیت تصور کے جانے گئے ۔لیکن انھول نے بھی زیادہ توجہ انگریز کی تھیئر بی پر دی ۔ ۱۹۱۹ء تک لا ہور کے اُردو محصیت تصور کے جانے گئے ۔لیکن انھول نے بھی زیادہ توجہ انگریز کی تھیئر بی پر دی ۔ ۱۹۱۹ء تک لا ہور کے اُردو محصیت تصور کے جانے مقامات پر اُرد و تھیئر کی سرگر میوں کا دائر کی صدیک و سیع ہوگیا ۔ ۱۹۲۷ء سے ۱۹۲۰ء تک لا ہور کے جن مقامات پر اُرد و تھیئر کی سرگر میوں کا دائر کی صدیک و سیع ہوگیا ۔ ۱۹۲۷ء سے ۱۹۲۰ء تک لا ہور کے جن مقامات پر اُرد و تھیئر کی سرگر میوں کا دائر کی صدیک و سیع ہوگیا ۔ ۱۹۲۷ء سے ۱۹۲۰ء تک لا ہور کے جن مقامات پر اُرد و تھیئر کی سرگر میوں کا دائر کی صدیک و سیع ہوگیا ۔ ۱۹۲۷ء ۔

- ا۔ ایوا آفیوریم جل رود و المورزیه بال موجودے مرمدت سے یہاں کوئی کھیل اعلی نہیں ہوا۔
- الحرابال ال روق الا جور: يه بال ۱۹۲۷ء سے ۱۹۷۵ء تک موجود رہائی کے بعدا سے گرا کر تھیئر
   کے لیے بردا بال تغیر کیا گیا ۔
- اوبن ائیر تعینر باغ جناح الا مور: قیام پاکتان سے قبل تیار کیا گیا بیا سینج اب بھی بھا رصرف پنجابی محصیئر کے لیے ہی استعمال ہوتا ہے۔
  - س\_ برخانئيتيون بال كرهى شابود لابورزيه بال اب موجوزيس \_
  - ۵\_ پائيم ي بال (ياكتان ميذيكل كور) والنن مدؤ لا مور: اس جگه بھى اب كوئى بال موجو دنيس \_
- ۲۔ پیرڈ رامہ سفٹر، میکلوڈ روڈز ورژسنیما عابی پائیٹ، لاہور: رفیع پیریہاں کھیاوں کی ریبرسل کرواتے
   شعے گراب وہ فلیٹس نہیں رہے ۔
- 2- جم خاند کلب، لاہور موجودہ قائد اعظم لائبریری ،۵۸ ۔۱۹۵۷ء کے آس پاس یہاں کچھ اردو کے ماند کلب، لاہور موجودہ قائد اعظم لائبریری ،۵۸ ۔۱۹۵۷ء کے آس پاس یہاں کچھ اردو کی علی کے کھیل ،''کیا کرے گا قاضی''،کا حوالہ ملتا ہے۔ واس کے بعد یہاں تھیئر کی کسی سرگری کا شوت نہیں ملا۔
- ۸۔ ریک سینما مال دوؤ الا ہور: قیام پاکتان سے قبل یہاں کچھاُر دوکھیل مٹیج کیے گئے لیکن تقسیم کے کچھ
   عرصہ بعدا سے مستقل طور پر سینما میں تبدیل کردیا گیا۔ ۲۰۰۸ء سے بیسینما بھی بند ہو چکا ہے۔
- 9\_ محر منت سينتر ل ما ول باقى سكول الور مال الاجور: ٥٠ ما ور ١٠ مى د بائى مين اس سكول كروك م

ہل میں تھیئر کیاجاتا تھا لیکن اب یہاں تھیئر نہیں ہوتا ۔ ہال کی حالت بھی انتہائی ختہ ہو پھی ہے۔

ا کورنمنٹ کا لجے، لاہور ماوین ائیر، ایملی تعلیم اور اولڈ ہال: ۱۹۱۳ء تک تو اولڈ ہال ، او پان

ائیریا ایملی تھیئر کو بی کھیاوں کے لیے استعال کیا جاتا رہا۔ بخاری آڈیٹوریم بن جانے کے بعد

اولڈ ہال میں کوئی کھیل پیش نہیں کیا گیا ۔ او پان ائیر کی جگہ نیو بلاک تغیر ہو چکا ہے اورا یملی تھیئر

صرف گروپ فو ٹوگراف کے لیے بی استعال کیا جاتا ہے، کھیلوں کے لیے نہیں۔

ا۔ واے ایم ی اے ہال مواجہ لا ہور: عمارت موجود ہے کین تھیئر کے لیے استعمال نہیں ہوتی ۔ ہوتی ۔ ہوتی ۔

ان جگہوں پر ، "سازش"، "نا شتے سے پہلے"، "كورهي"، "ساون رين داسفنا"، "رستم وسراب"، "ميرا قاتل"،" كمره نمبر ۵"،" اصفهان كے متشاعر"، "ماه سميل"،" ذات شريف"،" قصد جا گتے سوتے كا"، "لال قلع سے لالوکھیت تک"، "بخیل"، "عقبی کامیزبان"، "آداب عرض"، "حصولے میال"، "سائے"، " دغابا ز"، "بلا قي بذات"، "خالد كي خاله"، "جوليس سيزر"، " زوال حيدر آباد"، "صاحب بي بي اورغلام"، "بادشا بت كا كا غاتمة "اور" مجرم كون " بيش كيه يك ان كهياول مين " رستم وسهراب "، "قصد جا كت سوت كا"، "جهول ميال"، "با دشاجت كا خاتمه ""لال قلع سے لالوكھيت تك"، "زوال حيد آباد "اور"مرزا غالب بندررو ڈیر''طبع زا د ہیں جبکہ ہاتی تھیل ترجمہ شدہ ہیں۔ یہ تھیل ایک ایکٹ سے کیکر تین یا جا را یکٹ پر مشمل تھے۔ ہرمکن کوشش ہوتی کہ روشنی، سیٹ ، میک اپ بموسیقی اورا دا کاری ،غرض ریہ کہی شے میں جھول نہ رے \_روشنی کے لیے بلب غین کے ڈبول میں لگائے جاتے \_گورنمنٹ کالج، YMCA، الحمراءاورالوامیں بیلی ے بلبول سے کام لیا جاتا اورمنظر کی ضرورت کو مدنظر رکھتے ہوئے ان کے سامنے رنگ دار کاغذ لگا دیا جاتا \_موسیق کے لیے عموماً طبلہ، بانسری اور وائلس کا استعال کیاجاتا تھا \_ریکارڈ کی گئی موسیقی کے استعال کا رواج نہیں تھا۔میکاپ صرف التیج پراستعال کی جانے والی روشنی کومدِنظر رکھ کرکیا جاتا تھا،اس کے لیے رہیت یافتہ افرا دموجود نہتے۔بسااوقات فنکارخودی میک اپ کر لیتے ایسے کھیاوں کو پیش کرنے سے گریز ہی کیاجاتا تھا جن میں میکاپ کی کوئی خاص اور مشکل تکنیک کا استعال ہوتا ہو۔ جو کھیل اس دور میں پیش کیے گئے وہ زیادہ تر ڈرائنگ روم کامیڈی تھاں لیے ایک ہی سیٹ لگایا جاتا جس میں صرف ڈرائنگ روم یا کسی کمرے کا منظر بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

لا ہورسے باہر کچھ نجی تھیئط کروپس بھی ظہور پذیر ہوئے جن میں باکتان پر نٹنگ بریس کی ڈرامہ سوسائٹ بھی شامل تھی۔اس ڈرامہ سوسائٹ کے متعلق انتیاز علی تاج لکھتے ہیں:

سور خمنت آف با کتان پریس کے کارکنوں نے پریس کے کارکن مطلوب احمد ڈرا مے لکھتے اور میں ایک کلب قائم کرلیا تھا۔ اس کے لیے ای پریس کے کارکن مطلوب احمد ڈرا مے لکھتے اور پریس میں کام کرنے والے مزدورا پی فراغت کے اوقات میں ان ڈراموں کو تیار کر کے پیش کردیتے ۔ جس کے کام کرنے والوں کامل کرفن کی ایک چیز پیدا کرنا قائل قد رہات تھی لیکن کردیتے ۔ جس کے کام کرنے والوں کامل کرفن کی ایک چیز پیدا کرنا قائل قد رہات تھی لیکن ان لوگوں کو اسٹیج پر ڈراما کامیا نبی ہے پیش کرنے کے دموزے آگا ہ کرنے کا کوئی تجر برکار شخص موجود در تھا۔ ڈرامے بھی نئی تیکنیک اورجد بدا نداز تھی اپنا نقط نظر یوں پیش صاحب سوشل مسائل کے متعلق ڈرامے لکھتے اور جیا ک انداز میں اپنا نقط نظر یوں پیش صاحب سوشل مسائل کے متعلق ڈرامے لکھتے اور جیا ک انداز میں اپنا نقط نظر یوں پیش صاحب سوشل مسائل کے متعلق ڈرامے لکھتے اور جیا ک انداز میں اپنا نقط نظر یوں پیش میں حساحب سوشل مسائل کے متعلق ڈرامے لکھتے اور جیا ک انداز میں اپنا نقط نظر یوں پیش میں حساحب سوشل مسائل کے متعلق ڈرامے لکھتے اور جیا ک انداز میں اپنا نقط نظر یوں پیش میں حساحب سوشل مسائل کے متعلق ڈرامے لکھتے اور جیا ک انداز میں اپنا نقط نظر یوں پیش میں کرتے کے دیم انی ہوتی تھی ہے۔ ۲

مطلوب احمد صاحب کے بے باک انداز سے زیادہ تعجب انگیز بات ہے کہ اس وقت تائ صاحب الحمراء میں اُردو تھیئر کے فروغ کے لیے ہرگرم تھے اور انظامی کیا ظرب بااثر شخصیت بھی تھے۔ جب طبح زاد ڈرامہ نگار کم تھے اور تراجم پر بی زور تھا توا سے میں اس پر ایس کے لوگوں کا تھیئر کی باریکیوں سے اسٹنا ہونا کوئی ہوا مسئل نہیں تھا بھم ان کم ان کے باس ساجی موضو عات تو تھے ان کھیلوں کوتاج صاحب اپنی معاونت سے دوبارہ تحریر کروا کر بھی پیش کر سکتے تھے اگر پر شنگ پر ایس کے افراد کو بھی الحمراء میں کھیلوں کی وقوت دی جاتی تو بھیئا تعلیمی اواروں کے طلباوا ساتھ ہے کہ ساتھ ساتھ دیگر شعبہ بائے زندگی سے تعلق رکھنے والے افراد کی بھی اس میں با آسانی شمولیت ممکن ہوجاتی ہاں طرح اُردو تھیئر اس دور میں الاہور کے قوام وخواص کا کیسال نمائندہ وہوتا اور صحت مندروایوں کے ساتھ پر وان جڑ متنا جس کے لیے اس دور میں سازگا رفضا موجود تھی لیسانوں بارینہ بن اور صحت مندروایوں کے ساتھ پر وان جڑ متنا جس کے لیے اس دور میں سازگا رفضا موجود تھی کے ساتوں بارینہ بن

کراچی ہے بھی پچھٹو قیہ فنکار لا ہورا کے اورانھوں نے خواجہ معین الدین کا لکھا ہوا کھیل'' زوال حیدر آبا دُ' او پین ائیر تھیئر باغ جناح میں پیش کیا اورا سٹیج کے اگلے جھے میں جگہ جگہ مائیکروفون لگا دیئے ۔اسٹیج پر جب کوئی ادا کا رداخل ہوتا تو دوسراا دا کا راس کوجگہ دینے کے لیے پیچھے ہے جاتا ۔اس طرح اسٹیج پرادا کا روں ک دکھانا مقصو دہوتا ۔ اس دور میں سیٹ کے حوالے سے کوئی خاص پیش رفت ندہو تکی اور ندبی اس کا کوئی تجر بہ کیا گیا ۔ ان تمام معاملات میں بہت حد تک وسائل کی کم بھی آڑ ہے آئی لیکن اس کے باوجود شوقین حضرات نے محصیئر کا سفر تھمنے ندویا اور محدود وسائل میں بھی کسی نہ کسی طرح تھیئر کرتے رہے ۔

1910ء تک کیا جانے والا اُردو تھیکو زیا دوہ ترکا مک تھا۔ اس بیں کوئی ہڑا فلسفہ یا پھر کوئی سنجیدہ کلتہ موجود نہ تھا۔ ان کا مک تھیاوں کے علاوہ بہت کم کھیل ایسے ستے جن بیں کوئی خاص ملکی، علاقائی ساجی و سیاسی مسائل کو طنز بہنجیدہ مزاح یا پھر سنجیدگی کے پیرائے بیں پیش کیا گیا ہو۔ با مقصد کھیلوں بیں علی احمداور خواجہ معین الدین کے چند کھیل شامل ہیں علی احمد کو جوز کے بیرائے بیں کیا گیا ہور بیں قیام پذیر رہاور پھر مستقل طور پر کرا جی ہجرت کر گئے جبکہ خواجہ معین الدین کے جنگہ خواجہ معین الدین کی بھی مستقل سکونت کرا جی ہی رہی۔ ان حضرات کے علاوہ ضیاء کمی الدین، صفدر میر بصفید دین ، رفیع پیر بشعیب ہائمی ، خالد سعید بٹ اور قیم طاہر ایسے ہدا بیت کار سے جضوں نے کئی کھیلوں کی میر بصفید دین ، رفیع پیر بشعیب ہائمی ، خالد سعید بٹ اور قیم طاہر ایسے ہدا بیت کار سے خطوص اور شوق کی وجہ سے کرنے کی کوشش کی اور بیا فرا دا پنے خلوص اور شوق کی وجہ سے اس کوشش بیں کسی حدتک کامیا ہی بھی رہے۔

رفۃ رفۃ حدیثر کے تماشائی ہو صناشر وع ہوئے اور تھیئر پر کسی حدیک پاکتانی ثقافت کو بھی پیش کیا جانے لگا ۔ لیکن اب بھی تماشائی ایک خاص طبقے ہی سے تعلق رکھنے والے افراد ہتے جوباقدین کی تنقید پر وہ کراتے یا پھر تھیئر کرنے والوں کے عزیز ہوتے ہاں دور میں تشجیر کے لیے اسنے وسائل نہ تو الحمراء کے پاس سے اور نہی تھیئر سے وابسۃ افراد کے پاس ہاسی لیے اپنے عزیز وا قارب کو ہی تھیئر دیجھنے کے لیے با آسانی مدور کیا جا سکتا تھا۔ اس دور میں تھیئر دیکھنے کے لیے گورنمنٹ کالج لا ہور کیدیر ڈکالج، دیال سنگھ کالج اور پنجاب میں مائی کے طلبا واسائڈ و کے علاوہ مختلف اخبارات کے کالم نگار ہی تھیل دیکھنے آتے۔ استھیئر کے بیٹمام میں شعبوں سے تعلق رکھتے ہے۔

جوڈرامہ نگارتھیئر سے وابستہ تھے اُنھوں نے اپنی قابلیت کور جمہ نولیمی تک ہی محدودر کھااور طبع زاد
کھیل تحریر کرنے کی کوشش ندکی ۔ یک بابی اور ڈرائنگ روم کامیڈ می کھیل تر جمہ کرکے وا دوسول کی جاستی تھی آؤ
پھر نے سر سے سے تجرباتی کھیل کیول تحریر کے جاتے سامی لیےاس دور میں ان ترجمہ شدہ کھیلوں سے ہٹ کر کسی
خاص تحریک کے تھے کھیل تحریر کرنے کی کوئی روایت دکھائی نہیں دیتی ۔اس دوران الحمراء اور گورنمنٹ کالج

طبع زا دعلامتی کھیلوں کے حوالے سے سر مدصہبائی کانام قائل ذکر ہے ۔ ان کے تحریر کردہ آفتر بہاتمام کھیل علامتی ہیں جن میں '' ڈارک روم'' ' میش'' اور' تو کون' 'نمایاں ہیں۔ ای طرح تجرباتی کھیل پیش کرنے والے ہدا ہے کاروں میں پر وفیسر کلیم الدین کانام نمایاں ہے۔ ان کے پیش کردہ کھیل '' فغر نے' اور'' زینہ کدل' تجرباتی اورتار اتی کھیل تھے ۔ صفد رمیر پاکستان ڈائسز میں شائع ہونے والے ہے آیک کالم میں جیلائی کامران کے کھیل ''زینہ کدل'' کے حوالے سے لکھتے ہیں:

Expressionism at the level at which Mr. Kamran has conceived it in this play, seems to be a genuine formal vehicle for our playwright provided that it is used in the service of a high moral purpose like "Zena kadal".

پروفیسرکلیم الدین نے ۱۹۲۳ء سے۱۹۷۲ء تک دیال سنگھکالج لا ہور میں کی طبع زا دار دو کھیل پیش کیے۔ کورنمنٹ کالج لا ہور کے علاوہ دیال سنگھکالج لا ہور کے طلبانے بھی اُردو تھیئز کوتر کیے دینے کے لیے گرال قد رخد مات انجام دیں۔ پروفیسرکلیم الدین کی زیر ہدا ہے۔ ابو سعید قریش کا تحریر کردہ کھیل فرینے ، روشنی، بیک ڈراپ اور تین کرداروں کے ذریعے پیش کیا گیا ایک خوبصورے کھیل تھا جوکامیا برہا۔ ان کھیلوں کے علاوہ

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

تمام حركات وسكنات ماسكروفون كي وجدس ظهور يذير جوتيس ليكن جب ضياء محى الدين خواجه صاحب كالحيل "لال قلع سے لالوکھیت تک"، کراچی سے لا ہورلائے اورا سے برٹ انسٹی ٹیوٹ ہال میں پیش کیاتو لا ہور کے تماشائیوں نے اسے بہت سراہا کیونکہ کھیل موضوع اور تکنیک کے لحاظ سے حدید تھا۔اس کھیل میں ساؤیڑ ایفکٹس اور روشنی کے گئ خوبصورت اور نئے تجربات کیے گئے ۔دن ،رات ،سورج کاطلوع ہونا، جاندنی رات میہ ایسے مناظر تھے جنھیں روشنی کے ذریعے بہت خوبھورت انداز سے پیش کیا گیا۔اس کے بعد ضیاء محی الدین نے حنيظ جاويد سے شكسپيمير كے كھيل'' جوليس سيزر'' كامر جمه كروايا اوراسے گورنمنٹ كالج لا ہور كے او پن ائير ميں پیش کیا ۔ادا کاروں کی منضبط حرکات، علیج کی مناسب ڈیز ائینگ، روشنی اورتا ریخی ملبوسات نے اسے تصیئر کا کامیاب تجربہ بنادیا۔" اس کھیل کے بعد لاہور میں تھیئٹر سے شغف رکھنے والے پچھافراد میں جدیداُردوتھیئٹر کرنے کاشوق پیدا ہواا ورانھوں نے اس کے فروغ کے لیے بساط محرکوششیں بھی کیں اس سلیے میں پر وفیسر کلیم الدین، ضیا مجی الدین بغیم طاہراور شعیب ہاتھی نے سچھ تجرباتی کھیل پیش کیے جوروشنی اور سیٹ کے عتبار سے اہم پیش رفت تھے لیکن رفتہ رفتہ رہ صفرات تھیئغر کوخیر با د کہہ کرمستقل بنیا دول پر دیگر شعبوں سے وابستہ ہو ا کئے ان میں پر وفیسر کلیم الدین اور شعیب ہاشی تو شعبہ تعلیم سے وابستہ ہو گئے ، نعیم طاہر نی ٹی وی اکیڈی کے انٹو کٹر ہے اور پھر یا کتان بیشنل کونسل آف دی آرٹس کے ڈائر بیٹر جنز ل کے عہدے پر فائز ہوئے جبکہ صفد رمیر اورا میتازیلی تاج بھی تھیئز کی سرگرمیوں سے دورہو گئے ۔ایسے کہنمشق افرا دکی تھیئر سے دوری کے سبب جوخلا پیدا ہوا و ہ بھر پُر نہ ہو سکا \_

۱۹۷۰ء تک وینچ وینچ الاجور کے اردوسیئر میں گئتد بلیاں رونماجو کیں۔ ٹی وی کی ابتدا عاور ۱۹۵ء کی پاک بھارت جنگ نے جہاں جارے ہرشعبے کو متاثر کیا وہاں تھیئر بھی متاثر جوا۔اس وقت تک اُردوسیئر بھی متاثر جوا۔اس وقت تک اُردوسیئر بھی شو قیا اول شو قیا اوردوسرا حکومتی سطح پر کیاجانے والاتھیئر بھی شوقیا فرادلیونی طلبابی کا شرمند وَ احسان ہے۔اس دور میں طبع زا دار دوسیئر کرنے کار جحان پیدا جوا۔ پی زبان میں تھیئر کرنے کے لیے جواعتا ددر کا رتھا، وہ تراجم اورا کی ایک کے کیوں سے مل چکا تھا۔ پھرتقسیم کے بعدا پے فطے کے ساتی ،ساجی اورمعاشی مسائل بھی ہرا شا چکے تھے۔لہذا ضرورت محسوس کی جانے گئی کہ اب اپنے قومی ، ساتی وساجی مسائل کو تھیئر پر چیش کیا جائے۔اس وساجی مسائل کو تھیئر پر چیش کیا جائے۔اس وشرے کے طبع زاد ڈرامہ نگاروں میں با نوقد سید ،ا نظار حسین ،میر زاا دیب ،سلیم

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

ان حضرات کے کالمول سے تھیئو کرنے والول کے ساتھ ساتھ تماشائیوں کو بھی تحریک ملتی کہا گر کھیل اچھا ہے تو ضرور دکھنا جا ہے تھیئز ایک اہم ساجی ادارہ ہے اورتھیئز دکھناایک ساجی تقریب کی طرح۔ یں وجہ ہے کہ تہذیب یا فتہ مما لک میں تھ پیکر کے شاکھین اہتمام کے ساتھ تھیئر دیجھنے جاتے ہیں طربیہ کھیاوں کو و کھنے وران سے لطف اندوز ہو کر قبقہ لگانے کے با وجود شاکتگی کا دامن نہیں چھوڑتے۔اس دور میں جو تھیئر ہوا اورا خبارات میں ان رم جوتنقید ہوئی وہ ہمارے تماشائیوں کا مزاج سنوارنے اوران کی اخلاقی تربیت کرنے میں بھی اہم کردارا داکرتی رہی ۔ اکمل علیمی کھیل' 'جس کوسبق یا دہوا'' کے ایک تماشائی کی برترزیب کا نقشہ کھینچتے هوئے لکھتے ہیں:

> حاضرین میں سے ایک نے اوا کار پر غلیظ آوازہ کساتو باقی سب حیران اور پریثان ہو گئے۔ وهجنص كج عمر كاايك شهري دكھائى ديتاتھا۔ پتلوناوركوٹ پہن ركھاتھالىكىن اپنے مفلر كويوں سر اور چېرے پرکس کرلپیٹاتھا۔ جیسے گاؤں میں جرائم پیشہاوگ کسی مالدارگھر میں نقب نگانے کے لے روانہ ہونے سے پہلے مند اور سر کو مگڑی یا جا در میں لپیٹ لیتے ہیں ۔ پی خص بھی بلاشبہ جرائم پیشر تھاجس نے آواب زندگی کے روح پرور کل میں نقب لگانے کی کوشش کی تھی مگر محمروالوں کی بیداری کے ہاتھوں پکڑا گیا تھا۔ ناظرین اسے وقفے کے دوران بھی بیزار نظروں سے محورتے رہے جیسے وہ کوڑھی یا چورہو۔ ۲۱

یہ معاملہ تماشائیوں کی طبقاتی تقلیم کے ساتھ ساتھ نفسیاتی نوعیت کا بھی ہے۔جس طرح انگریزی اور اً ردو کھیل کرنے والوں میں طبقاتی ونفسیاتی فرق موجود تھااسی طرح مترجم اور طبع زاد ڈرامہ نگا ربھی ایسی ہی تقسیم کا شکا رہوئے ۔اورا یک ایسا خلا پیدا ہوا کہ مثبت طبع زا دڈرامہ نگا رہا پید ہوتے گئے اوراس فن لطیف میں پہترین ڈرامہ نگاروں ،ہدایت کاروں اورادا کا رول کے جانے کے بعد ایسے افرا دداخل ہوئے جواس فن کی اہمیت سے قطعی آگاہ نہ تھے ۔اس دور میں تھیئر کے لیے مقابلے کے دومیدان بھی تیار ہو گئے، پہلاٹی وی اور دوسرافلم فی وی انتهائی طاقت ورحریف تابت ہوا جبکہ فلم مزور ایسی صورتعال میں تھیئر شو قیدا ورحکومتی بنیا دول سے ہٹ کر کاروباری سطح پر بھی کیا جانے لگا۔ ہما را ٹی وی ڈرامہ ہمیشتھیئر ہی کا حسان مند رہے گا کیونک ٹی وی کے مغیصے ہوئے ڈرامہ نگار بہدایت کاراورادا کا تھیئر ہی کی دین ہیں۔اگر اُردوتھیئر نہوتا توٹی وی ڈرامے کی روایت اتنی شاندار ندہوتی جس پر آج پی ٹی وی کوفخر ہے۔ ٦٥ء کی جنگ نے معاشی طور پر اُردو تھیئز کے لیے گی مشکلات

اورکی کھیل بھی تھیئر کی زینت ہے اور کامیاب رہ جن میں 'مثمگر تیرے لیے''،''اک تیرے آنے ہے''، " پنجره" "ابل كرم" " جرايا كر" " أف يه بيويال" " إلى كوئي ايها" " اب كيا موكا" " يه جنول نهيل تو كيا ہے''،''اورشبنم روتی رہی''،''لالے دی جان''،'' کرائے کا مکان''،'' زود پشیمان''اور'' فرار''قامل ذکر ہیں ۔ یہ تمام کھیل طبع زاد ہے ۔اس سے بخو بی بیاندا زہ لگایا جاسکتاہے کہ جمارے ہاں تقتیم کے دوسے ڈھائی عشروں کے دوران اُردو میں افتہ رفتہ کی صحت مندروایوں نے جنم لیا۔اس دور میں آرٹس کوسل نے تھیکر ورکشا یس کا ا ہتمام بھی کر وایا نیم طاہر نے اپنی بساط کے مطابق ایک تھیئر کورس کا اجراء بھی کیا۔اس کورس کی مدت تین ماہ تخمی \_ سجا دحیدر، شوکت زین العابدین ، افتخار حیدر، جاوید رضوی اور اقبال آفندی اسی تھیئر ورکشاپ کی تخلیق تھے۔اس کےعلاوہ مختلف مما لک سے تھیئر کے تربیت یا فتہ افراد نے بھی لا ہور آ کرفنکا روں اور ہدایت کاروں کے لیے ورکشا پس کیس کین بیسلسلہ زیا دہ دیر تک نہ چل سکا نعیم طاہر پچھ عرصہ پی ٹی وی اکیڈی اسلام آبا دمیں خد مات انجام دیتے رہے اور پھر مستقل طور بر PNCA ( با کستان نیشنل کونسل آف دی آرٹس ) سے وابسة ہو گئے۔ان کی غیرموجودگی میں ورکشاپ کروانے کی ذمہ داری کسی اور نے قبول ندی نیتج اس ایک کورس کے بعد مزید کسی کورس کا اجراء نہ ہوسکا ۔ ابتدائی دور میں جوا ردوتھیئر کیا گیا و محض مزاح تھالیکن دوسر ہے دور کے الم اردو تھیئر میں مزاح کے ساتھ شجیدگی بھی نمایاں ہوگئی۔

اس دور میں تھیئر کرنے والوں کے ساتھ ساتھ تھیئر کے ماقدین بھی منظرِ عام پر آئے ۔ لا ہور میں جو کھیل پیش کے جاتے ،ان رکھلی تقید ہوتی ۔اس سلسلے میں نرایاں نام صفدرمیر کا ہے جو یا کتان ٹائمنر میں '' زینو'' کے ہام سے کالم تحریر کرتے رہے ۔ان کےعلاوہ انتظار حسین ،اکمل علیمی اوراحیان بی ا ہے بھی مختلف اخبارات میں لا ہور میں پیش کیے گئے اُردوتھیئر کے فئی پہلوؤں پر لکھتے رہے ۔اُ ردوتھیئر کی درست سمت متعین كرنے كے ليے ان حضرات كے كالم تعريف وتحسين اوركات دارتقيدى موا دسے بھر پور ہوتے يرجمه شده کھیلوں کی مجر مار کے متعلق صفد رمیر کی سے رائے ملاحظہ ہو:

> The whole rumpus of translations and adaptations about the morality or the immorality of the practice has arisen from the curious phenomenon that much of our play writing in the past twenty years has taken the form of plagiarism. There is a very little distinction left between plagiarism and adaptation."

میں نے کی مرتبہ کہا کہ خدا کے لیے اپنے ان قدیم تصییر ہالوں کو محفوظ کرنے کے لیے کوئی حکمت عملی طے کرلولیکن کسی نے میری ایک نہ تی۔ ا

شهر پھیلتار ہاالحمراء، جی ہی، ایوا، وائے ایم ہی اے، بر ف انسٹی ٹیوٹ، او پن ائیرا ورسنٹرل ماڈل ہائی سکول کے علاوہ در نگر جگہوں پر بھی اُردو تھیٹر کیا گیا۔اس دور میں درج بالاجگہوں کے علاوہ جن جگہوں پر اُردو تھیئر مواان کے اعدا دو ثار بھی ذیل میں درج ہیں:

- ا \_ **آواری ہو گی الا ہور** یہاں ایک دو کھیل پیش کیے گئے \_
  - ۲ اے قی آفس بال الا جور: یہاں اب تھی عرضیں جوتا۔
- ۔ ہخاری آفیزر ہے، گورنمنٹ کالج لا ہور: یہ آؤیٹور کم ۱۹۲۳ء میں تغیر ہوا۔ اس کی تغیر کے بعد سے در میں اس کی تغیر کے بعد سے در میں بھی تھی کے اس میں میں اس کھیل پیش کے اسین ۱۹۸۰ء سے تا حال صرف ادار سے کی ڈرامہ کلب می یہاں کھیل اسٹیج کرتی ہے۔
  - - ۵\_ ماحت **بال الهور**نيه بال اب موجود بيس \_
- ۲۔ شابین بال دیال سلم کالی ملاہوں: ۱۳ ءے ۲۵ء تک یہ بال با قاعدہ اُردو تھیئر کے لیے استعال ہوتا رہائیں ۱۹۷ء کے بعد یہال تھیئر نہیں ہوا۔
- 2۔ فری میس بال (بکار بال) لا مور: اس بال میں ایک دو کھیل پیش کیے گئے لیکن اب یہال کھیل نہیں ہوتے۔
- ۸۔ العورمیوتیل کارپوریش :۱۹۲۵ءاوراس کے آس پاس اس عمارت میں پچرکھیل پیش کیے گئے کئی اس کے اس پاس اس عمارت میں پچرکھیل پیش کیے گئے کئی اس کے بعد یہاں کوئی کھیل نہیں ہوا۔ ۱۸ جوکھیل یہاں پیش کیے گئے ان کی تفصیل دستیا بنہیں ہوتکی۔ ان جگہوں کے متعلق جن حوالوں سے معلومات دستیا بہو کیں ان سے تو یہی ظاہر ہوتا ہے کہ یہاں ہونے والا اردو تھیکٹر فنی اعتبار سے معیاری نہیں تھا۔ البتہ تعلیمی اواروں میں کیا جانے والا اردو تھیکٹر فنی ساخت، نے تجربات اورموضوعات سے مالامال تھا کیونکہ وہاں تھیکٹر سال بھرکی ایک ایم نصافی سرگری سمجھا جاتا سے خالامال تھا کیونکہ وہاں تھیکٹر سال بھرکی ایک ایم نصافی سرگری سمجھا جاتا ہے۔

پیدا کردیں ۔ عکومتی تھیئو پرصرف کی جانے وائی رقم روک دی گئی۔ اس دوران صرف تعلیم اداروں ہی میں تھیئو کو کم جوانے وائی وی اورڈ مامہ نگاروں کورفتہ رفتہ اپنی جانب راغب کیا اور بیا فرا تھیئو کو کم وقت دینے گئے۔ ۱۹ اور بیا فرا کی بھارتے تھیں جضوں نے تھیئو کے محتلف شعبوں میں مختلف مما لک سے مہارت حاصل کی۔ ان میں ضاء محی الدین ، صفیہ دین اور شعیب ہا ٹھی RADA (رائل اکیڈی آف ڈرا بیٹل آرٹ ) سے جبکہ تھیم طاہر امریکہ سے اور رشید عمر تھا توی، بخارست یونیو رشی رومانیہ سے افکاری آف ڈرا بیٹل آرٹ ) سے جبکہ تھیم طاہر امریکہ سے اور رشید عمر تھا توی ، بخارست یونیو رشی رومانیہ سے تعلیم حاصل کر چکے تھے۔ شعیب ہا ٹھی نے میوز پکل کامیڈ ی تھیم طاہر نے ہدایت کاری اور رشید عمر تھا توی نے تعلیم حاصل کر چکے تھے۔ شعیب رشید عمر تھا توی نے میں روشنیوں کی تصیب رشید عمر تھا توی نے میکٹر میں روشنیوں کی تصیب رشید عمر تھا توی نے میں نے کی ۔ تھیم طاہر 19 میں ہوشنیوں کی تصیب رشید عمر تھا توی نے میکٹر میں روشنیوں کی تصیب رشید عمر تھا توی نے میکٹر میں اور تھیئر میں روشنیوں کی تصیب رشید عمر تھا توی کے دیں تھا تھی کی نے شعبہ تھیئر میں شہولیت اختیا رکر کی اور اپنی ملا زمت کی وید سے تھیئر کے لیے زیادہ خد مات انجام ندو سے سے خاطر خوا داستفادہ نہ کر سکا۔ رشید عمر تھا توی بھی وفات پا چکے جیں گئین آخر دم تک PNCA سے دا بستد رہے۔ سے خاطر خوا داستفادہ نہ کر سکا۔ رشید عمر تھا توی بھی وفات پا چکے جیں گئین آخر دم تک PNCA سے دا بستد رہے۔ سے خاطر خوا داستفادہ نہ کر سکا۔ رشید تر ہو تر ہو ان بھی میں وفات پا چکے جیں گئین آخر دم تک PNCA سے دا بستد رہے۔ سے خاطر خوا داستفادہ نہ کر سکا۔ رشید تر تھا تھی کے لیتن دئی سے خد مات انجام دیتے ہیں۔

محدد سلدان بهثى ٢٤٦

اہے اعروبوش مال روڈے منسوب کر دیا ہو۔

میرمعلومات مذریعینم کے اعروبی احذ کی گئی ہیں جو شمیدا جمہ نے اُن سے ۲۸ نومبر ۲ ۱۹۸ ء کولا ہور میں کیا۔

۷- کمال احمد رضوی، کا بورکا اُردو تعیم عن معت روزه لیل و نهار ، الا بور (۲۲ ماری ۱۹۲۳ء)-

خالدسعيد بث، اشروي، ATV، اسلام آبا ومركز، ۹ جولائي ۲۰۰۸ هـ.

۸ . شعیب باخی انز ویو بخز وند، ثمیناجم، لا بور، ۱۹۸۷ ه.

(اس اعرو یوکاستر تو محفوظ ہے لیکن ٹاریخ محفوظ میں ، اس کیے سند بی درج کیا گیا ہے)۔

9- فيم طام، اخر ويو بخز وند، ثمينة حد، لا مور، ١٩٨٦ م.

۱ - پر وفیسرکلیم الدین ، انزوایی بخزون مجیسلمان بسخی ، لا بهور ، کیما گست ۹ ۰ ۲ ۵ -

ا الينأ

۔ سیدا میاز علی ناج ہوں کا ہورش ڈراے اور شوقیکا م کرنے والے''۔ سیاخباری مضمون الحراء لاہمریری کی فائلول سے ملا اس مضمون پر اشیاز علی ناج کا نام اور مضمون کا حنوان تو موجود ہے کین اخبار کا نام اور ناریخ اشاعت موجو ڈیٹس مضمون کی کتابت اور چھپائی کا انداز روزنا مدامروز کی کتابت سے ملتا ہے جس سے فلاہر ہونا ہے کہ بید مضمون روزنا مدامر و آش شائع ہواہوگا۔

۱۳۔ نسیاء کی الدین کے تھیل کے حوالے سے بہال تحریر کی گئی معلومات ڈ اکٹر انور جاوے کیے گئے مکا لمے سے اخذ کی گئی ہیں۔ جوراقم المحروف نے اُن ہے کہ اگست ۲۰۰۹ ءکولا ہورش کیا۔

۱۳ مغدمير، زيز ، مخرل نوش، دي پاكستان څاشمز، الا مور ۴ مارچ ١٩٢٧ء)-

10- صفدرمير، "زينو"، كليرل نوش، دى باكستان قائمز، الا بور (٣٠ أكست ١٩٦٩ ء)-

۱۲ اگلیمی، ایک اخوشکوارطریب، دوزنامه امروی لا بور (۳ جنوری ۱۹۲۹ء)۔

١٠- قائمُ انور جان اخرو يوبخر ونه بحد سلمان بعنى، لا بور، ٤ اگست ٢٠٠٩ ء-

۱۷۔ ان جگہوں پر پیش کیے محکے کیوں سے متعلق تو کوئی تفصیلی معلومات دستیاب نہیں ہوسکیں البتہ سلیم چشتی ، زبیر بلوچ اورعثان بیر زاوہ سے کیے محکے مکا کموں میں ان جگہوں پر کھیل پیش کیے جانے کے حوالے ضرور ملتے ہیں۔

#### مآخذ

بث، خالد سعيد اخرويو، ATV \_اسلام آباد مركز (9 جولائي ١٠٠٨ هـ) \_

رهاني بمشرت ما الرواي بخز وند، ثمييزاحمه لا مور، ١٩٨٧ ه.

رضوى، كمال احد "كا موركا أروق ميم "- بهت روزه ليل و نهار (٢٢ماري ١٩٢٣ء)-

سجاه انور اعرو يوبخزون سلمان بعلى (٤ أكست ٢٠٠٩ ء) -

تعینم مذیر ۱۹۸۷ و به ثمینهٔ حمد الا بور (۲۸ نوم ر ۱۹۸۷ ء)۔

طاہر، قیم - کا ہور میں تھیئر''۔ قند ڈرامانمبراشاعت خاص بجلد من اروس میں (1971ء)۔

طام، فيم -اشرويع بخزونه، ثميية إحمد -لا مور (١٦ متمر، ٢ ١٩٨ ء) -

تھاای لیے وہاں تھیکڑ کے لیے مالی و دیگر مشکلات کم تھیں ۔ حاصل بحث یہ کہ تقسیم کے فوراً ابعد لا ہور میں اردو تھیکڑ کے لیے جوکوششیں کی گئیں و منتشر اور روا یق تھیں جس کی دیہ سے اس کی ابتدا میں تا نجر ہوئی ۔ گور نمنٹ کالج لا ہور کی نو آبا وہ آبا وہ آبا وہ آبا وہ تھیں ہوئے افراد کوا بنی گردنت میں رکھا اور وہ فوراً اردو تھیکڑ کی جانب مائل نہ ہوئے ۔ رفتہ رفتہ برف پچھلی اورا گریز کی تھیلوں کے علاوہ اردو تھیلوں کے لیے بھی سوچا جانے لگا اورا اس حوالے سے ابتدا میں ہر اجم پر زور صرف کیا گیا ۔ تقسیم کے بعد سے ۱۹۲۰ء تک پہنچتے پہنچتے اس رجمان میں بھی تنہ یکی پیدا ہوئی اور طبح زاد ڈرامہ نگا رمیدان میں ابر ہے جکہ ہر آجم سے قدر رہے کم استفادہ کیا گیا ۔ اُردو تھیکڑ کے تبدیلی پیدا ہوئی اور فلم نے تھیکڑ کو کی صد تک لیے بچھے نئے راستوں کا تعین ہوا ۔ 18 ء کی جنگ نے قوی شنا خت کوا جا گر کیا ۔ ٹی وی اور فلم نے تھیکڑ کو کی صد تک ضورت حال میں اُردو تھیکڑ نے وہ کی فاضی ہم یو طاور جامیح حکمت مملی طے نہ کی جا سکی ۔ ایسی صورت حال میں اُردو تھیکڑ نے ورساختا صولوں کرتے تا ہے راستوں کا خود بی تعین کرتا چاا گیا ۔ 192 میں اس کی زدیس آبر گیا ۔ بعد جمہوری و فو جی آمر ہے سے پیدا ہونے والے زوال وانتشار نے جمارے قوی اواروں کی تشکیس سے کردیں اور جلد ہی تھیکڑ بھی اس کی زدیس آبر گیا ۔

## حراشي و حراله جات

- اسئىنىڭ بروفىسر،شعبئاردو، يونى ورئى آف ايجېكىش، لا بهد.
- - عشرت رحمانی، اخر و پی نخر و ن ثمییزاحمد، لا بهون ۱۹۸۷ء۔
- ( شمینہ احمد کے پاس محفوظ شدہ اس اعر و بوکا سزنو موجود ہے گر تاریخ موجو ڈبیس اور نہ بی کسی دوسرے متند دیا ہے ہے تاریخ کے حوالے ہے معلومات ل سکیں ، اس لیے سنہ درج کرنے پر بی اکتفا کیا گیا ہے)۔
  - ٣٠ مفدر مير ، اشرو يوبخرون تمييزاحه لا بور ، اخرور ١٩٨٥ ١٩٠٠
- تقلیم کے بعد مال روڈ پر ریگل سنیما اور Y.M. C.A ہال مو جود تھا ہاس کے علاوہ پلا زہ سنیما بھی تھا لیکن پلا زہ سنیما ہال روڈ ہے و راہٹ کر واقع تھا ۔ صفد میر کے بیان کے مطابق نو رقعہ نے اپنی پر فارشس مال روڈ کے قریب کسی سنیما ہال میں دی۔

  Y.M. C.A تو سنیما نہیں تھا۔ ریگل سنیما ہے بھی کسی متندہ ہوائے ہے ایسی کسی پر فارشس کی شہادت نہیں کمی۔ پلا زہ سنیما مال روڈ ہے دراہٹ کرواقع ہے لیکن اس پر فارشس کے حوالے بہاں ہے بھی کسی متندہ ذرائع ہے معلومات دیتیا ہیں ہوکیس قرین قرین میں ہوگئیں قرین اس کے دراہٹ کرواقع ہے سنیما کا ذکر کیا ہے وہ پلا زہ سنیما ہو، اور جے مال روڈ کے انتہائی قریب ہونے کی وجہ ہے انھوں نے قیاس ہے کہ متعدد میر نے جس سنیما کا ذکر کیا ہے وہ پلا زہ سنیما ہو، اور جے مال روڈ کے انتہائی قریب ہونے کی وجہ ہے انھوں نے

علیمی، اکمل " ایک ناخوشگوارطر بینی "روزنامه امرو ته (۱۹۳۴وری ۱۹۲۹ء) -کلیم الدین، پروفیسر - انزویو بخزون سلمان بیشی ( کیما گست ۲۰۰۹ء) -میر به مفدر - "زینو" کلیم ل نوش - دی بیا که ستان ڈائیمز (۳۰ اگست، ۱۹۲۹ء) -میر به مفدر - انزویو بخزون، شمیزاحمد - لا بور (۲ فروری ۱۹۸۷ء) -میر به مفدر - "زینو" کلیم ل نوش - دی بیا که ستان ڈائیمز (۱۹۸ریچ، ۱۹۲۷ء) -باخی، شعیب - انزویو بخزون، شمیزاحمد - لا بور (۱۹۸۷ء) - طارق محمود ساشمي \*

# كلاسيكي اردو غزل مين تصور انسان

اردو کے کلا کی شعرا کا معاشرہ اُن افراد پر مشمل تھا جنھوں نے ناتو پاسکل سے خدا کے کھوجانے کی خبر سی کھی اور نہ بی اُسی عہد کی فضا میں نیشے کا خدا کی موت کا اعلان گونجا تھا۔ بید معاشرہ وکٹورین سائنس اور فکر بخر ب کے زیرا بڑخود کھی ہونے کے زعم میں مبتلز نہیں ہوا تھا بلکہ اس کے تمام رہے وراحت اور وسائل ومسائل خدا اور تھور تقذیریہ سے وابستہ تھے۔ سید ھے سا دے الفاظ میں بید معاشرہ ن خدا مرکز معاشرہ کھا۔

اس معاشر ہے گاری بنیا دند ہب اور تصوف کے رجحانات تے جن کی روسے خالتی ارض وسم خدا

کی ذات وا حد ہے ۔ حیات انسانی فانی ہے ، اور موت کے بعد ہم زندگی کا ایک نیاسٹر شروع کریں گے جو اَبدی

ہے ۔ انسان اپنی موجودہ زندگی میں کیے جانے والے تمام اعمال وافعال کا حساب آخرت میں دے گا اور یہ
خدا کے رحیم کی رضایہ ہے کہ وہ انسان کو بخش د سیا اعمالی بد کی سز اے طور پر جہنم کے تاریک گرموں میں دھکیل
د ہے ۔ اس معاشر ہے میں انسان ، کا کنات اور خدا کا رشتہ ایک تشلیم شدہ رشتہ تھا ۔ چناں چہ ہمارے اردوشھر ابھی
ذہبی اور صوفیا نہ عقائد کے زیر اگر ''زمین کی تکلیف اور جدائی کی کرینا کی کا ذکر کرتے تھے ۔ کیونکہ ان کی نظر میں
کہنی ایک واحد طریقہ تھا جس کے زیر اگر آنے والی زندگی میں ہما رانا م نیک لوگوں میں شامل ہو سکتا ہے ۔ وہ لوگ
زمین پر روتے تھے تا کہ بہشتوں میں ان کی مسکر ا ہمٹ بھینی ہو ۔ وہ زیان ما عقاد کا زمانہ تھا اور وہ ہزرگ خوش قسمت
تھے کیونکہ وہ سجھتے تھے کہ ان کا اعتقاد سے اُئی پر قائم ہے آنے والی بیرزندگی حقیقت ہے ۔ ''ا

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

راہ سے حاصل ہوتا ہے۔

دیکھاہے کی گلہ میں حقیقت کے ملک کوں جب بے خودی کی راہ میں دل نے سفرکیا<sup>ا</sup>

اوراس را ہ بی سے انسان خور آگاہ ہونے کے ساتھ ساتھ خدا آگا ہ بھی ہوجاتا ہے۔

میر کے اقدین کا خیال ہے کہ اُن کے کلام میں ''بلندش بعنا ہے بلنداور پستیش بعنا ہے ہے'' کی صورت نظر آتی ہے۔ لیکن بھی وہ خوبی ہے جو کلام میر میں ایک پور سانسان کو تفکیل دیتی ہے اور میر نے اپنی شاعری میں انسان کی وہ تفل بھی دکھائی ہے کہ جہال مجو دِملا تک ہے اور اُس کی ''شاپ ارفع'' ہے۔ لیکن دوسری شاعری میں انسان کی وہ تفل بھی دکھائی ہے کہ جہال مجو دِملا تک ہے اور اُس کی ''شاپ ارفع'' ہے۔ لیکن دوسری طرف وہ انسان بھی نظر آتا ہے جو ''اسفل سافلین'' ہے۔ دراصل بید دونوں حالتیں انسان کی فطرت کا حصہ جیں۔ محمد میں خیکری کے خیال میں :

(میر کے کلام میں) ہم زندگی کے صرف چند تجربات (خصوصاً لطیف تجربات) سے دوجار نہیں ہوتے بلکہ اُس کی شاعری میں ہمیں پوری زندگی ملتی ہے اور اپنے سارے تنوع اور تفنا دہ رفعتوں اور پہتیوں ، قوتوں اور مجبوریوں سمیت گلرمحض کوشاعری میں سمونا بھی ہڑی مشکل بات ہے۔ ^

لیکن میر جوساری زندگی'' نامراداند زیست' کرتا رہا۔اس مشکل گرہ کوبھی کھولتا رہااور بقول سلیم احمد'' میر کے انسان کا کمال میہ ہے کہ لطافت و کثافت اس طرح گلے ال رہے جیں کہ دونوں کانعین باقی نہیں رہا۔ میر کے عاشق کے روپ میں انسان کی رہتھ و ریاب تک اردوشاعری کی معراج ہے۔''

اگر چیم انسان کی اول الذکر حیثیت کویبنداور مانی الذکر کونا بیندکرتے ہیں لیکن و واس بات کا بھی احساس رکھتے ہیں کہ اگر انسان اپنے اندر کے اس تضاد کوشتم کر دیتو وہ انسان ،انسان نہیں رہ جاتا بلکہ خدا بن جاتا ہے ۔اور شاید طبع میر کویہ کوارا بھی نہیں ۔اس لیے میراس تضاد کی نفی نہیں کرتے بلکہ اس کا اقر ارنہا ہے عمد ویرا سے میں یوں بیان کرتے ہیں ۔

(انسان) کے بارے میں اس دنیا میں دو ہڑئے تصورات رائج رہے ہیں، ایک اُس کے مختار ہونے اور دوسرا مجبور محض ہونے کا۔ ہماری کلاسیکی اُردو شاعری بیشتر اس دوسرے تصور کی موبداو علم بر دار رہی ہے۔ ۲

ان شعرا کے نزد یک انسان نیاب اللی کے منصب پر فائز، خدا کی تخلیق کا سرتاج اوراشرف المخلوقات ہے ۔انسان کا وجود کا کنات کا مظہر ہے اور وہ ایک کون الصغیر ہے ۔اُس کے وجود میں ایک شمع اُمید روشن رہتی تھی ۔بلکہ نیاب اللی اوراشرف المخلوقات کا تصورائس کے اندرا یک الوہی طاقت کو بھی اُبھارتا ہے۔

و آلی ایک جمال برست شاعر میں جو کا نئات کے جمال میں سرمست رہتے ہیں۔ ان کی شاعری کاتشبیہاتی نظام اس باہ کی دلیل ہے کہ اُن کی شاعری کی بنیا دی قد رکھس ہے۔

> حسن تھا پردء تجرید میں سب سول آزاد طالبِ عشق ہوا صورت انسان میں آ

و آنی کا بیشعرائس عربی قول کی طرف دھیان دلاتا ہے جس میں خدائے خود کوا کیے خزانہ نخفی قرار دیتے ہوئے تخلیق کا نئات کوا بنی ذات کا ظہار قرار دیا ۔ و آنی کے نز دیک انسان کا نئات کے بارے میں بحث وکلرار کرتا ہے ۔ لیکن موجودات کی حقیقت کا درا کے نہیں کرسکتا۔ وہ نہیں جانتا کہ اُس کے وجود کی اصل کیا ہے۔

> اے بلبل نباں تو نہ کر افتیار بحث ہے باغ وہر میں گلِ آتش بہار بحث '' ———

> اک نے پایا ہے منزلِ مقصود عشق جس کا ہے ہادی و رہبر<sup>۵</sup>

لہذاانسان کور کے علائق کر کے عشق کی را ہر گامزن ہونا جا ہے کیونکد ل کی را ہو ہ راہ ہے جوانسان کواس کی حقیقت سے آشنا کرتی ہے۔انسان خارجی کا نئات کی بجائے اپنی واضلی کا نئات کے مشاہدے سے اپنی حقیقت کا ادرا کے جلد کرسکتا ہے۔اس لیے انسان کواپنی ذات کاعرفان ہونا جا ہے۔اور یہ عرفان بے خودی کی

0

جرائت سے کرے۔وہ زندگی کے کسی مرحلے پر بھی مایوں نہیں ہوتا۔ بلکہ اپنی نا کامیوں سے کام لیتا ہے اور نامرا وا نہذیبت کرنے کواپنا طور بنالیتاہے۔

قائم جاند پوری کے ہاں انسان کے بارے میں نہایت بصیرت افروز خیالات ملتے ہیں جو محض مرقبہ ندم ہی رجحانات باصوفیان تھلسف سے ماخوذ نہیں بلکہ قائم کی ذاتی فکری ایک اور شاعران مخیل کا نتیج بھی ہیں۔

قائم کے نزد کیا انسان کی فطرت میں نیکی اور بدی دونوں رجحانات موجود ہیں اور وہ اپنی فطرت سے گریز نہیں کرسکتا گئا ہ اُس سے سرز دخرور ہوتا ہے ۔ کوئی بھی انسان ظاہری طور پر کتناہی اپنے آپ کومتی و پر ہیز گار ظاہر کرے اُس کے باطن میں گناہ کا میلان ضرور پایاجا تا ہے۔

> کون سا اہلِ صفا آلودگ سے پاک ہے آپ آئینہ بھی جوہر سے پر از خاشاک ہے<sup>اا</sup>

لیکن ایک گناہ گارانسان مردود نہیں ہے۔وہ بھی کا نئات کی ضرورت ہے۔ بُراانسان بھی کارخانہ حیات کا ایک پرزہ ہے۔ جس طرح انسان کے جسم کے عصاجیم کے ساتھا گزیر ہیں۔ جا ہے وہ اعضا پاک ہیں یا آلودگی سے بُر ہیں لیکن نہیں جسم سے الگ نہیں کیا جا سکتا۔

ہر بد و نیک جہاں اپنی جگہ ہے مطلوب کون سا عضو بدن میں ہے کہ درکار نہیں<sup>10</sup>

قائم انسان کو اُس کی برائی اور آلودگی کے باوجوداُسے کا نئات میں ایک لطیف مخلوق خیال کرتے ہیں۔ انسان اپنی ذات سے حظ اُٹھا تا ہے اورا پنی موجودگی سے لطف لیتار ہتا ہے۔ قائم خدا سے مخاطب ہے۔

> الهی! واقعی اتا ہی بد ہے فتق و فجور ہر اُس مزہ کو سمجھتا جو تو بشر ہوتا<sup>11</sup>

لیکن قائم بعض اوقات حیات انسانی کے اس لطف سے باس میں بھی مبتلا ہو جاتا ہے۔ جب وہ یہ خیال کرتا ہے کہ انسان کی زندگی فانی ہے اور پیٹرا باتے جہاں ایک دن خراب ہوجائے گا۔ قائم نے اس مضمون کو نہا ہے عمرگی سے بائد ھاہے۔

بنا تھی عیشِ جہاں کی تمام غفلت پر کھلی جو آتکھ تو سویا کہ اِحتلام ہوا<sup>کا</sup>

کفر کیچھ جا ہیے اسلام کی رونق کے لیے
حسن رتار ہے شبیع سلیمانی کا اللہ میرکا واعظ پر طنز بھی اس لیے ہے کہ وہ شاندروز عبادت سے فرشتہ بن گیا ہے کین انسان نہیں بن سکا۔
ہم نے یہ مانا کہ واعظ ہے ملک
ہم نے بیہ مانا کہ واعظ ہے ملک
ہونا بہت مشکل ہے میاں "

میرانسان کے اس واقعلی تضاد کوشلیم کرتے ہوئے انسان کی عظمت کے ترانے گاتے ہیں۔ ان کے خزد کیے جفر سے انسان کو جو تقدیں اس ذائے دوں سے ملا ہے وہ ملک کو ملکیت کے با وجو ذبیس مل سکا۔ بلکہ روح القدی انسان کا ایک اوٹی دربان ہے۔ یہ کا نئات انسان سے پہلے ایک ایسا آئیز تھا جو قابل دیدار نہ تھا لہذا انسان مقصود کا نئات ہے ۔ انسان کا نئات میں سب سے زیا دہ ذمہ دارگلوق ہے اور اس کے کا ندھوں پر ایسا ہو جھ لا داگیا جو دیگر موجودات کے بس کی بات نہیں۔

یہ مشتِ خاک تعنی انبان ہی ہے روش ورنہ اٹھائی کن نے اِس آساں کی ککراا

یجی احساس دمده داری ہے جس سے میر ما کامیوں سے کام لینے کاہشر جائے ہیں بلکہ زندگی کا قرینہ بھی بہی ہے کہا مردانہ زبست کی جائے ۔لیکن میر کاانسان زندگی میں جس چیز کوسب سے زیادہ عزیز رکھتا ہے وہ غم اورغم اٹھانے کا حوصلہ ہے ۔میر کاانسان غم کو زندگی کی مستقل قد رخیال کرتا ہے اوراس مستقل اور عظیم قد رک پیچان اس جذبہ سے ہوتی ہے جسے عشق کہتے ہیں ۔ بیعشق ہی ہے جس نے اس کا نئات کومنور کیا ہے ۔عشق نہ ہوتا ۔ اس عشق کی ہمہ گیری اور وسعت کا اندازہ میر کی غز لیات کے ساتھ ساتھ مثنویات سے ہوتا ہے ۔ هیبہ الحس نونہ وی کا بیان کچھا میام بالغہ بھی نہیں کہ:

۔ میر کے عشق میں جوشدت اور ہمہ گیری ملتی ہے وہ اردو زبان کے کسی دوسر سے شاعر کے حصہ میں نہیں ہتی ۔ ۱۳ میں نہیں آئی ۔ ۳

میری شاعری میں انسان اپنی تمام تر آلائشوں کے باوجود کا نئات میں ارفع مقام کا حال ہے اور اس کاجذبہ عشق اُس میں ایسا حوصلہ پیدا کرتا ہے جواسے اس قامل بنا تا ہے کہ زندگی کے مسلسل دکھوں کا مقابلہ ہوئے ،عناصر کا نئات میں خالق کا نئات کا جلوہ دیکھتے ہیں تا ہم ان کے شعروں میں دیوت مشاہدہ آگئی کے وسلے کا درد بہ ضرور رکھتی ہے۔

> جگ میں آ کر ادھر اُدھر دیکھا تو ہی آیا نظر جدھر دیکھا<sup>۱۱</sup> حجمی کو جو بال جلوہ فرما نہ دیکھا برابر ہے دنیا کو دیکھا نہ دیکھا<sup>۲۲</sup>

ان اشعار کی روشی میں دیکھیں تو ورد کا انسان ایک صاحب نظر انسان ہے جو کا نئات کو دیکھتا ہے، غور کرتا ہےاورا پنے مشاہد سے اور تفکر ہی سے کا نئات اورانسان کے بارے میں اپناایک نقط دنظر اپنا تا ہے۔

درد کا بیشعرا کی جیب سوال کوجنم دیتا ہے۔ کیا پیکر خاکی وجود بیگا نہ ہے؟ غالباً درد کا استفہام سوال نہیں بلکہ انسان کو دیوت فکر ہے کہ وہ سوچ کب اُس کا پیکر بیگا گلی کا روپ اختیا رکرتا ہے اور کب رنگ آشنائی، درد کے زدیک انسان خدا سے آگا ہ تب ہوتا ہے جب وہ اپنے مقصد حیات سے ہم آ ہمگ ہوتا ہے اوروہ اس کے سوااورکوئی نہیں کہ انسان اپنے دل میں دوسر سے انسانوں کے لیے جذبہ محبت بیدار کرے ۔ وہندہ خدا ضرور بین بندگانی خدا اوران کے مسائل سے خودکو بیگا نہ نہ کرے ۔خدا کو اُس کے رکوع وجود سے نیا دہ اُس کا وہ قیام مطلوب ہے جو گلوتی خدا کے در دوآلام کے خاتے کا باعث ہوسکے اور یہی وہ صفت ہے جوا سے فرشتوں سے ہر تر تراردیتی ہے۔

دردِ دل کے واسطے پیدا کیا انبان کو ورنہ طاعت کے لیے پچھ کم نہ تھے کروبیاں۲۵ اردوی کلائی شاعری میں فنا کا تصور گی ایک زاویوں سے دیکھا جاسکتا ہے۔ ندہبی فکر کے زیر الر حیات نوبا نے کی رجائیت اپنی جگہ موت کے ذریعے پیکر خاک کے خات کے خیال حزن وملال کا باعث بھی رہا ہے۔ تائم چاند پوری نے انسانی فنا کے تصور کو تصور تقدیر سے ہم آ ہٹک کر کے پیش کیا ہے۔ اگر چیشعر کا مضمون تقدیر کے جبر کوواضح کرتا ہے لیکن اسلوب کے اعتبار سے دیکھیں نوشعر میں پیش کیا گیا خیال گی ایک نئی جہتیں رکھتا ہے۔

چرخ مینائی سے کیا مر کے کوئی جھوٹے گا مے ہے اس شیشے میں تاشیشہ نہ یہ پھوٹے گا^ا

ڈاکٹر وزیر آغانے درد کی شاعری کے بارے میں لکھاہے:

اس بحث سے قطع نظر کہ دردی شاعری تصوف کی شاعری ہے یا تعقل کی ۔ یہ بات طے ہے کہ درد ایک صاحب حال صوفی تھے اور اُنھوں نے کا کنات اور اس موجودات کوایک صوفی ہی کی نگاہ سے دیکھا۔ جنال چہ اُن کی شاعری میں کا کنات کے صوفیا ندمشاہد سے اور بعض اوقات اس کے نتائج بھی ملتے ہیں۔

سیّدعبدالله نے اپنے ایک مضمون میں دردی شاعری کافنی نظارے جائز ہلیتے ہوئے ایک منفر د پہلو کی طرف اشارہ کیا ہے کہ:

دردکے ہاں ندکور داننظیات دراصل صوفیا کے اس عقید ہے کے زیر الرنہیں کہ مطالعہ کا کنات کا اصل قرینہ مشاہدہ کا کنات کا اصل قرینہ مشاہدہ کا کنات ہے۔ ان ان اپنی بصارت اور اس کے قوسط سے دیگر حواس کو تحرک کر کے زمان و مکان کا شعور حاصل کرسکتا ہے اور دہتے ہے اسرار کے دراک کے لیے آئی کا رستہ کھولنے کے قائل ہوسکتا ہے۔ اگر چہ در دکا کنات کے اسرار پر منفردیا نئی فکری جہتوں سے فورنہیں کرتے اور وہ وحدت الوجودی نقطہ نظر اختیار کرتے در دکا کنات کے اسرار پر منفردیا نئی فکری جہتوں سے فورنہیں کرتے اور وہ وحدت الوجودی نقطہ نظر اختیار کرتے

3

جس نوعیت کی خہائی بیندی انسانی بیزاری اوروجودی کربنظر آتا ہے اُس کا پیہلا اظہار غالب کی غزل ہے۔ نقش فریا دی ہے کس کی شوخی تحریر کا کاغذی ہے پیریمن ہر پیکرِ نضویر کا

عالب کے نزویک کا کنات محض ایک فریب ہستی ہے اور '' عالم تمام طقہ دام خیال ہے۔'' اس کا کنات میں انسان کی حیثیت اس مرغ اسیر کی ہے جوقض میں اپنا آشیان تغییر کرنے کے لیے خس فرا ہم کرتا رہتا ہے ۔انسان کی ہستی فنا کی دلیل ہے اور اُس کا وجو دخار بیا بال پر قطر وَشیخم کی طرح ہے ۔ یہ تصورات غالب کو وجو دیت بہند بنا دیتے ہیں اور و وا کی عمیق بحرغم میں غرق ہوجاتے ہیں۔

لین غالب کاجذ برخرک ان کی اس قنوطی کیفیت میں تسلسل نہیں آنے دیتا۔وہ نصرف آلام زماندکو
سہارنے کا سلیقدر کھتے ہیں بلکہ ہمت بھی ، غالب ہجھتے ہیں کہ روئے دریا آگ ہے جبکہ قعر دریا سلسبیل ہے۔اس
لیے وہ خوف بلار کھنے کے بجائے بلاکا سامنا کرنے کو بہتر خیال کرتے ہیں۔وہ طوفان حوادث کواپنے لیے مکتب
خیال کرتے ہیں۔ جن میں رہ کروہ زندگی کرنے کا ڈھنگ سیجھتے ہیں۔ چنانچہ غالب انتہائی یا سیت کے عالم میں
بھی رجائیت کی جانب لوٹ آتے ہیں۔

غالب مل طور پر رجائی شاعر نہ ہی لیکن انسان کو زندگی گذارنے کا سلیقہ ضرور بتاتے ہیں ۔ غالب کے ہاں جہاں زندگی کا کرب نظر آتا ہے وہاں عالی ہمت اور بلند حوصلہ بھی ملتا ہے اور یہ بلند حوصلہ غالب کواس ک اما کی دین ہے جو اُسکے وجود کی شکست وریخت ہر واشت نہیں کرسکتی ۔ بلکہ ایک ایسے اعتمادا وروسعت نظر سے آشنا کرتی ہے کہ صحرا گرد میں نہاں نظر آتا ہے اور دریا اپنی جمیں خاک پر گھستا ہوا دکھائی دیتا ہے ۔

توفیق بہ اندازہ ہمت ہے ازل سے ایک میں وہ قطرہ ہے کہ گوہر نہ ہوا تھا ۳۰

غالب کی شاعری میں ہم جس انسان سے متعارف ہوتے ہیں و داکی ایساانا پرست انسان ہے جسے پوری کا نتات ایک با زیجیۂ اطفال سے کچھ زیا دہ نظر نہیں آتی اور یہ انسان وبائے عام میں مربا بھی بہند نہیں کرتا ۔ غالب کی انا سیت کے پس منظر میں گئ والل کارفر ما ہیں ۔ نصوف کی طرف میلان ، خاندانی تفاخر ، احساس محرومی اورا نقلاب کہ انا ہرست بلکہ ہر الما انا بنا محرومی اورا نقلاب کا مرب عبد کے دگر گول حالات ۔ یہ سب عناصر غالب کو ایک انا پرست بلکہ ہر الما انا بنا دیتے ہیں ۔

غالب کا ان کوسلیم احمہ نے اس وقت کے حالات کے تناظریں دیکھا ہے۔ ان کے خیال میں غالب کی فرد رہتی دراصل ہند وستان میں انگریز کی آمد، سیاسی وساجی سطح پر دگر گول حالات اور شکست وریخت کا نتیجہ ہے۔ تا ہم سلیم احمر کوغالب کی انا پرست ذہنیت قطعاً نالبند ہے۔ اُن کیز دیک بیانا ئیت منفی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

عالب کی شاعری میں منفی اگر ات اس بات کا ثبوت ہے کہ وہ اپنے زمانے کا سب سے بچا گواہ

قالیہ جووہ شق اور شق کی قدروں کا فداق اُڑا تا ہے، بیہ جووہ صن پر تکت ہی کرتا ہے اور تر یم

ماز میں بھی خود نمائی سے بازئیس رہتا ، بیہ جووہ دنہ مرف محبوب کو بلکہ اپنے آپ کو بھی خدا کو

سوپنے کے لیے تیار نیس بونا۔ بیہ سب با تیس اس بات کا ثبوت ہیں کہ غالب نے اپنے زمانہ

کی تھی روح کو میں نے لیا تھا۔ ۲۷

سلیم احمد کامیہ خیال کہ غالب کی انا اور تفاخرا ہے عہد کی شکست وریخت کا نتیجہ ہے، اپنے اندر بہت حد تک صدافت رکھتا ہے ۔ غالب کے لیے ''طرز تیا کواہل دنیا'' میں بھی زہر ملا ہے ۔ وہ آئینے سے ڈرتا ہے کیونکہ کتوں کی طرح انسا نوں نے بھی اُسے آزار پہنچایا ہے ۔۔۔۔غالب ہرانسانی رشتے سے بیزار ہے۔ یہ بیزاری بھی مخاطب کا طنز بن جاتی ہے شکامت بھی ایک فغال کی تی کیفیت ، بھی ایک کرب کی چیخ ، بھی وہ بیزاری بھی خاطب کا طنز بن جاتی ہے تھی شکامت ، بھی ایک فغال کی تی کیفیت ، بھی ایک کرب کی چیخ ، بھی وہ زہر یکی آواز جوبعض اوقات فیرانسانی معلوم ہوتی ہے ۔ کہیں کہیں اُس کی خود رخی مر بینا نہ حد تک پہنچ جاتی ہے اور ساتھ ہی کابوس نما انا نیت زدگی بھی جوبعض اوقات اُسے انسانوں سے اتنی دور لے جاتی ہے کہوہ جنات کی زبال ہولئے گئا ہے۔

غالب کے بارے میں بیر تھا کُل پڑھتے ہوئے بیام بھی فحو ظار کھنا جا ہے کہلیم احمد جس غالب کے بارے میں اظہار خیال کررہے ہیں وہ محض ایک شاعز نہیں بلکہ مہدنوا وراس کی نفسیات کا استعارہ ہے ۔ مہدنو میں

انسان ایک ناتواں ذات ضرور ہے لیکن وہ اس ذمہ داری اور فرض کو نبھانے کا اہل ہے جو اُسے خدا کی طرف سے سونیا گیا ہے۔ گرانسان کا کنات کی آسائشوں میں تحو ہوگیا ہے۔ اُس کی خوا ہشوں اور نفس کی اُسائشوں میں تحو ہوگیا ہے۔ اُس کی خوا ہشوں اور نفس کی اُسائشوں نے اُسے عافل کر دیا ہے اور عشق کی بھاری ذمہ داری جو اُسے سونچی گئی بلکہ خود اُس نے قبول کی ، اُس کی تحیل میں کوتا ہی کررہا ہے۔ ذوق کہتے ہیں :

گرچہ ہے استاد شیطاں ، نفس شاگر و رشید پر یہ شاگر و رشید استاد ہے استاد کا استاد کا کے دور کے بیفس ہی ہے جو دور کی لفظیات میں 'نفس' بنیادی طور پراہمیت کا حامل ہے۔اُن کے مزد دیک بیفس ہی ہے جو ''احسن التقویم'' کو''اسفل سافلین'' بنادیتا ہے۔

> جس انسال کو سگب دنیا نہ پایا فرشت اُس کا ہم پایی نہ پایا<sup>۳۸</sup>

> بڑے موڈی کو مارا نفسِ امارہ کو گر مارا ہو م

چناں چہ ذوق تربیب نفس پر زور دیتے ہیں۔ان کے نز دیک محض علم حاصل کر لینے سے انسان اعلیٰ نہیں ہو جاتا بلکہ اپنی ذات کی تربیت سے انسان اپنی حقیقت کاعرفان حاصل کر لیتا ہے۔ ذوق علم اور عشق میں ایک انتیاز برتے ہیں:

> آدمیت اور شے ہے علم ہے کچھ اور چیز کتنا طوطے کو پڑھالیا پر وہ حیوال ہی رہا<sup>مہ</sup>

کلاسکی اردوغزل میں تصوران ان کے سلسلے میں ذوق کی انفرادیت اخلاقی مضامین پر مشتمل اشعار ہیں۔ ان کے ہاں وجو دِانسان کے بارے میں فکری مسائل بھی جیں گراس سے کہیں زیا دہ اخلا قیات پر مشتمل مضامین جیں۔ وہ انسانی اوصاف کا یک جوہری کی طرح پر کھتے جیں:

گہر کو جوہری ، مزاف زر کو دیکھتے ہیں  $^{m}$  بھر کے ہیں جو مہمر، بھر کو دیکھتے ہیں  $^{m}$ 

کلام فروق میں انسان کی ذات اور اُس کی مختلف جہات پر تبھر ہ کی مقامات پر کیا گیا ہے۔ ذوق کے کلام میں ایسے اشعار ملتے ہیں جن میں اخلاقی سبتی دیا گیا ہے۔ اس اعتبار سے ذوق کی شاعری کا انسان ایک ''اخلاقی انسان'' ہے۔ درد کی طرح ذوق کے خز دیک بھی انسان کے وجو دکو درد سے معمور کر دیا گیا ہے اور وہ سرایا

وزاورسرایا دردے۔

بنایا اس لیے اس خاک کے پیٹے کو تھا انسال کہ اس کو درد کا پتلا بنائیں سرسے باؤں تک

کائنات میں انسان محبت کامظہر ہاورانسان کی معب خاک ہی نے کائنات میں عشق کوفروغ دیا ۔اورموجودات کو قیمت عشق سے آگاہ کیا۔

جب بنی حیر حادث کی کماں افلاک سے عشق کا تودہ بنا انسال کی معیب خاک ہے

خدانے انسان کو کا نئات میں ایک مرکز کی حیثیت دی ہے۔ اور اس کے لیے کا نئات کو ہجا دیا گیا۔ جو کچھ کہ ہے دنیا میں وہ انساں کے لیے ہے آماستہ یہ گھر اسی مہمال کے لیے ہے ""

لین اس مہمان کوکا نئات میں محض لذہ کام و دبن کے لیے نہیں لایا گیا اور نہ بی زندگی کی آسائٹوں سے محض لطف اندوز ہونے کے لیے بلکہ اس پر ایک بھاری ذمہ داری بھی خدانے عائد کی جواسے عرصۂ زیست میں اُٹھانی ہے۔

ہنلا آدی کو ذوق ایک جزو ضعیف اور اس ضعیف سے کل کام دو جہاں کے لیے ۳۵

ا التي كاخزل ميں نظر آنے والا بية انع انسان دراصل التش كا ين شخصيت ہے جودولتِ فقرسے مالا مال ہے ۔ مگر دولت ِ دنیا سے غی اور بے نیاز

> دواتِ دنیا سے مستعنی طبیعت ہو گئی فاکساری نے اڑ پیا کیا اکسر کامیم

المنتش کے زور کی آؤ کل آدمی کے واسطے موکل ہے ۔خدا کی ذات پر قناعت کرنے والے کوروزی خود یخو دل جاتی ہے ۔اس لیے مر دول کی پیعلا مت ہے کہ وہ زرومال کے بیچھے بھا گتے نہیں ہیں۔

> دنیا کو تھوکتے نہیں مردانِ راہ عشق مامرد رکھیں ہیکھوں یہ اس پیر زن کے باوک<sup>44</sup>

کلام ہنتی میں اخلا قیات کا نظام اسی تصورانسان کے حوالہ سے تفکیل ما تا ہے۔ دنیا کی بے ثباتی ، آخرت ،عذاب مرقدا ورجم وجال کے مسائل کے پس منظر میں آتش اسی انسان کی آرز وکرتے ہیں۔

المنتش نے اپن شاعری میں اخلاقی مضامین کے علاوہ عظمت انسانی کا بھی بیان کیا ہے اوراس طرح انسان کواس کے اصل مقام سے آگاہ کرنے کے لیے کوشش کی ہے۔ إن استعاروں میں تفاخرا ور ذمہ داری کے احساسات ایک ساتھ ملتے ہیں ۔انسان کا وجود بظاہر دیگرموجودات کی طرح مختلف عناصر سے بنا ہے اور دوسرے حیوانات کی طرح یہ بھی گوشت پوست رکھتا ہے ۔ لیکن دوسرے حیوانات سے جو چیز انسان کومشرف قرار دی ہے وہ اس کافکروشعورہ جس کی مددے اس نے کائنات کوسنیر کرلیا ہے اورا گرانسان اپنی عقل سے پھھام نہیں لیتاتو وہ دیگر بھی حیوا نو**ں** کی *طرح ہے*۔

> خوف مانجی مرم سے مجھے آتا ہے گا و خر ہونے لگے صورت انبال پیدا<sup>یم</sup>

اردو کی کلاسکی غزل میں جہاں زندگی کی ماہیت کے بارے شعرا کی فکر کے مختلف زاویے ملتے ہیں وہاں حقیقت انسان کے حوالے سے بھی اک کے نقط دنظر کی عکاسی ہوتی ہے ان شعرا کا تعلق چونکہ ایک روایتی اور مذہبی ماحول سے تھااور فکری اعتبار سے صوفیاند خیالات کی طرف ان کامیلان زیادہ تھالہذاان ان کے بارے میں بھی ان کاتصور، ند ہب اور صوفیان فکر سے الگ کر کے دیکھانہیں جاسکتا۔

علم جس کا عشق اور جس کا عمل وحشت نہیں وہ فلاطول ہے تو اپنے قابلِ صحبت نہیں اہم ذوت کے بزد کیانیان کوصاحب دل ہونا جاہیے۔اس کا وجود عشق کے نور سے معمور ہو۔جس طرح ایک پرواند شمع پریٹار ہوجا تا ہے ۔انسان کو بھی اپنا پیکیر خاکی معلم عشق میں جلا دینا جا ہے۔انسان کو جا ہے کہ وہا ہے محبوب حقیقی کے دل میں گھر کرے۔

> گر رہوے ہے آگ میں بروانہ سا کرم ضعیف آدی سے کیا نہ ہو لیکن محبت ہو تو ہو ہو

مومن این بیشتر شعری سفر میں طواف کوئے بتال ہی میں مشغول نظر آتے ہیں اوراس عبا دت میں اس قد رمتغرق رہے ہیں کہ کوچہ پمحبوب سے باہر کی دنیا میں جھا تکنے کو بھی گمراہی خیال کرتے ہیں۔ بیاستغراق انہیں حیات وکا نئات کے مسائل کا سامنانہیں کرنے دیتا ۔اس لیے اُن کے ہاں تصویرانسان کی کوئی قابل ذکر بحث نہیں ملتی ۔انسان کے حوالے سے اُن کے دلیان میں اشعار کی تعدا دنہایت قلیل ہے اوران اشعار میں بھی ۔ فی انسان کاتصوراک کے عشق مجازی کے محدود تصور ہی میں محصور نظر آتا ہے۔
ا

جنونِ مشن ازل كيول نه فاك أثاكي بم جہاں میں آئے ہیں ویرانی جہال کے لیے انسان کے بارے میں مومن کاتصور رجا کی نہیں بلکہ قنوطی ہے ۔انسان نہصرف مجبو رکھن ہے بلکہ اس حصار میں بھی اس کا وجو دآ گ کی طرح جل رہاہے۔

> سب گری نفس کی بین اعضا گدانیاں د کیھو نہ زندگی ہے سرایا نیانِ مجمع ۲۳۳

کلام التی میں انسان ایک مرد فقیر کی صورت میں نظر آتا ہے، جوند صرف اینے حال میں مست ے، بلکہ حیات وکائنات کو بھی وہ اس مستی کے عالم میں دیکھتا ہے ۔ التش کی لفظیات میں مست، دیواند، قناعت ، تو کل پن ، قباا ورخلوت ایسے لفظ کثرت میں ملتے ہیں ۔اس مرد آزا دکو مال ومنال کی کوئی پر وانہیں ہے۔ نهاس کے باس طبل علم ہے ندملک ومال بلکہ میسر وموجود برتو کل کرنے والا ہے اور نہایت بے طبع انسان ہے۔ ۱۸ اینا، ۱۸

19 فَاكْثُرُ وَزِيراً عَامُ مُعَالِب كَ بِارْكِيمْ اللَّمِ الْهِيكَامُو قَفْ "روايت ثمَّاريَّا: ص الماس

۱۹ قاکم میرعبرالله "وروکی شاعری کاصوفیانداب واجه" خسواجه میردرد ( تحقیقی و تنقیدی مطالعه) مرتب و تب مدایق ، انین احمر ( ولی: الین احمیلی کیشنم ۱۹۹۳ء ) و ۱۳۳۸ ۱۳۳۰ .

۳۱ منواجه میرورد، دیدوان درد مرتب خلیل الرحن داؤدی (لا بهور مجلس ترقی ادب، ۱۹۸۸ء) بس ۱۱۹ م

۲۲ ایناً، ۱۳۰۰

۲۳ ایشاً اس ۱۳۱۰

۲۲۷ ایناً، ۱۹۲۰

10 ايناً، 1440

٢٦٠ سليم احمد، ادهوري جليليت (كراچى: سفيد اكيد كي)، ١٩٤٤ع)، ٩٠٠

٢٠- اسدالله فال غالب، ديوان غالب (ولي: غالب الشي يُعث، ١٩٨٧ء) من الـ

۲۸ ایناً اس

۲۹ ایناً، ۱۸۷۰

٣٠ اينا، ١٣٠ -

٣١ له اييم دوق، كليات دوي ،جلدول، مرتب دُ اكثر تنوير اجمعلوى (لا بهور بمجلس رقى ادب، ١٩٨٨ء) مس ٢٥٦-

٣٠ ايغان ٣٠٠

۳۳ اینا، ۱۳۰۷

۲۳۰ ایناً، ۱۳۵۲

٣٥٠ ايناً، ١٣٥٠

٣٧ اينا، ١٢٥٠

۳۷ اینان ۱۲۸

٣٨ لينا ، ١٢٩ ١٣٠

٣٩ ايناً، ١٨٣.

۲۹ ایناً اس ۱۹۳

اقبال كاشعرے:

نڈگ کچھ اور شے ہے، علم ہے کچھ اور شے نڈگ سوز جگر ہے علم ہے سوز دماغ شعرکامصرعداول، ذوق کے ندکور پشعر کے تناظر میں آؤ اردکی ایک مثال ہے۔

٣١ اينا ، ١٥١٠

خدااورانسان کے مابین کیا تعلق ہے؟ انسان کی فطرت میں تواب وگنا ہ کے میلانات کیا ہیں؟ وہ ایک مقدرہت ہے یا مجبور محض؟ انسان فکری یا روحانی اعتبار سے کس طرح ترقع حاصل کرتا ہے اور کون سے ربحانات اُسے پستی کی طرف تھینچتے ہیں؟ کا کنات میں انسان کا کیا جواز ہے اور وہ دیگر مخلو قات سے کس طرح مختلف ہے؟ بیا وران ایسے دیگر سوالات کلا کی ار دوغز ل کے بنیا دی سوال رہے ہیں اور شعرانے اپنا ماحول ک فکری حدود میں رہتے ہوئے اِن کے جوابات تلاش کیے ۔ اگر چہ یہ شعراند ہی یا صوفیا نہ خیالات ہی کے موتید رہے تا ہم اظہار کے قرینوں نے اِن کی فکر کورنگ انفرادیت ضرورعطا کیا ہے ۔ خصوصاً بعض استعارات و تشبیہات سے روای فکر میں بھی اسلوب جد بدکا ذا کقہ واضح محسوں کیا جاسکتا ہے۔

### حراشي و حراله جات

- استند پروفیسر، شعبداردو، جی تی یونی ورشی، فیمل آباد...
- ا بيلاني كامران ، ندى نظيم كر تقاضر (لا بورا كماييك، ١٩٧٧ء)، ١٠٥٣٠

٢- وُاكْرُ فِي مِن الراقي، حدات اقبال (لا بهونه: م اقبل ١٩٩٣ م) من ٢-

۳- ولى وكن ديوان ولى مرتب نوراكسن ما خى بس ساس

٣- الضأء ١٧٥-

۵۔ الفاء ص۸۵۔

٧ الفأء ١٨٠

2 الفأوش 14.

ال محمض محري مجموعه حدين عسكري (لا بوراسك مل بلي كيشنز ١٩٩٠٠) عن ١١١٠

و- سليم احمد محراع لي كبال ما عنهواك علية ويدادور شاره ١٣٠١ عن ٢٨ ١٨٠٠

۱۰ میرتقی میر، کلیات میر مرتب عبدالباری اسی ( لکعنو ؛ نولکعنوری این ۱۹۵۱ء)، می ۱۳.

ال اليفاً، ١٣٠٧-

11\_ اليناء ص 24\_

۱۳ - عند سه الحن نونبروي: " مدت رين گيا ويه باتين هاريال" نقوش ميرنبر، لا بور: ص٣٦٩ -

١١٠ قائم چاند بورى، كليات قائم مرتب و اكثر خورشيداله م (ولى: كتبه عامد،١٩٢٣ء)، ١٠٠٠

10 الفِغاء ص 14

١٦\_ اليناء ١٢\_

٣١ اليناء ١٨٨٠

۳۳ - مومن خال مومن ، ديوان مومن مرتب شياح رضيا (ولى: شأتى بريس ١٩٢٢) ، ص ١٥٥٠ -

۳۷ اینهٔ اینهٔ ۱۰۱۰

٣٥ - حير ركل آلش، كليلي أنست (لا بور: اردومركز ، ١٩٦٣ ه) م ١٤٣ -

٣٧ - اليناء ص٢٣٥-

٣٠ اليناء ١٩٥٠

#### مآخذ

احمى سليم مادهوري جديديدت-كرافي: سفيناكير كي، 1944ء-

\_\_\_\_ متراع لي كان ما عنهواك علي نيادور شارو١٣٠ ١٢٠ -

اللس مديريل - كليات أدس والا بور: ارودمركر ، ١٩٢٣ -

ورق في محدار اليم وكليلت ذوق وجلداول مرتب و اكثر تنير احمد علوى ولا مور مجلس رقى اوب ١٩٨٨ م

عبدالله، قاكمُ سيد اور في شاعري كاصوفيانداب واجه " مقدوا جده مير در د ( تحقيقي و تنقيدي مطالعه) - مرتب ا قب مداقي ، انيس

احمد ولي: ايس السيلي كيشنر ١٩٩٣ ء ـ

عسرى محرص - مجموعه حسن عسسكرى -لا بوراتيك ميل يبلي كيشنزم ١٩٩٩ه-

--غالب، اسدالشقال- ديوان غالب-ولي: غالب الشي يُعدث، ١٩٨٧ ه-

فراتى، ۋاكر محسين - حيات أقبال - لا مورى م اقبال ، ١٩٩٣ م

قَاتَمُ، چلا بورى - كليلتِ قائم مرتب وْاكْرْ فورشيداللام دول: كلتبعامو،١٩٢٣ء-

کا مران، جیلائی۔ نئی نظم کے تقاصر ۔لا ہوں کا بیات،۱۹۲۷ء۔

--مومن مومن خان - ديوان موسن - مرتب ضيا احرضيا - ولي: شأتي بريس ١٩٧٢ه -

مير اتحى مير - كليات ميد مرتب عبدالباري آسي كلفتنو نولكفتوريس ١٩٥١ء -

نونهروي، عيد الحن- "مدت ري كياويه باتم جاريال" - نقوش ميرنمر-

وزير آغاه و اكثر يه عالب كي بارد ين اليم احمكا مؤقف " - روايت شاردا -

ولى بحمدول د ديوان ولى مرتب نورانهن باخي لا مور: الوقاريبلي كيشنز،١٩٩٥ء -

رق محمو د بدأشمي

محمد حمید شاہد \*

# موت اور زندگی کے جهٔٹ پٹے میں: اسد محمد خاں کے افسانے

" کاروں میں کہی گئی کہانی " کے ساتویں ہے اس میں اسر محد خال نے ، جوکلا ہے جوڑ ہے ہیں ان میں اپنے بہتے ابھائی نا صرکمال کو بھیجی گئی ای میلز بھی ہیں ہاصر کو بھیجی گئی ایک ای میل میں پس نوشت کا اضافہ ملتا ہے جس میں ہمارے افسانہ نگار نے اپنے آنے والے نا ول سے اقتباس دینے سے پہلے اپنا نام ، اسر محمد خال نہیں ،اسر بھائی خانوں کھا ہے ۔ نا ول کا بھی افتباس " خانوں " کے عنوان سے " تنیسر ہے بہر کی کہانیاں " کا حصہ بھی ہوگیا ہے ۔ اس خانوں کے اندرا کیے ندی بہتی ہے ۔ الی ندی جومعدوم ہوکر بھی اس کے اندر بہتی رہتی رہتی ۔ اس خانوں کے اندرا کیے ندی بہتی ہے ۔ الی ندی جومعدوم ہوکر بھی اس کے اندر بہتی رہتی ۔ اس خانوں جان گیا ہے :

چیزوں پرموت کااور decay کاورد دکس طرح ہوتا ہے <sup>۳</sup>

 بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

موت کے چر کے سہنے اور ڈی کے (decay) ہو کرمعدوم ہونے کی کہانیاں ہیں ۔

صاحب يبين بيات مجھناور بلوين باندھنى ہے كەزندگى اورموت كاورطرح كے كھيل سے متشكل ہونے والا اور طرح كا ايما بيانيہ جو پڑھنے والوں كے لہو ميں سرايت كرجاتا ہے ،عجب منظروں اور ذرا مشکل سے کرداروں سے بناہے۔ میں نے مشکل کرداروں کی بات کی تواس باب میں مجھے سب سے پہلے جس كرداركوكنوانا إو ووتو خودا فسانة تكاركا ب-وي جساس في "خانول" كهااوركهين" الفيم في -اورجس کے کٹب قبلے کامئی دا داکی اصطلاح میں 'ابیاجا رول کھونٹ سا کھیجر'' ہے کہ کسی نے کہیں دیکھا نہ سنا اس سا كريم كاشن مناليا كيا ب\_مين جوبار بارانسا كريم" كبد بابول تو يول ب كما فسانة مكى دا دا"مين بتا ديا گیاہے کہ یہ 'شاخ شجرہ'' ہے شجرہ نسب کے معنی میں ۔ 'ابیا جاروں کھونٹ سا کھیجر'' کیا ہوتا ہے میں افسانہ نگار کا تنجر دیرهٔ هدیتا ہول، اندا زہ آپ خو دلگا کیجے ۔ <sup>۵</sup>

مان ؛ منورجهان بيكم ، وسط بندكى بيتمان رياست بهويال مين غالب كايك شاكر دنواب يارمحمد خان شو کت کے مجھلے صاحب زاد ہے سلطان محمد خان سلطان کی بیٹی ۔

وا دا ؛ ميال كمال محمد خان ، اورك زئى، ميرزائى خيل ، كسان جو پيرشربيت موسكة كه نوجواني میں جا گیرچھنوا بیٹھے تھے۔

والد؛ میال عزت محمد خان ،مصوری کے استاد، جن کے بارے میں اپنے بچین کے دوست ، کٹر ہندو الله الرصاحب عِمَّن بوره کی تحریک بردادا کا به کہناتھا کہ بدعقید ہلوگوں کی صحبت نے ممراہ کردیا تھا۔

گهرانه؛ جس میں پنیٹھ کلرک، چود ہوالیان ریاست اور نواب، دوڈ کیت، تمن منیا، گیارہ جرنیل، ا یک صاحب کرا مت ولی ،ایک شهید ، چهانو ژی ، دو کامریڈ ،ایک انمپیعن ،سات مکینک ، چونتیس تحصیلدار ،ایک موذن ،ایک ڈیلومیٹ ،سات شاعر ، پانچ ناکے دار ، کچھ پولیس والے ، بہت سے لیکچر راوراستاد ، ایک تا سگے والا تمیں جالیس جا گیردا را ور پانچ سونکھ پیدا ہوئے۔

ان سب کے درمیان جمارا افسانہ نگار پیدا ہوا ۔ دادا کی بیاض کے اندراج کے مطابق ، ایک منحوس ساعت میں اٹھی کے درمیان پلا ہوہ ھا ، بھویال سے چلا جمہی پہنچا وہاں سے کرا جی آ کربس گیا کمرشل آرشٹ بنا ، پبشر ہوا، کلری کی ،اسٹنٹ اسٹیشن ماسٹر،ٹر اول ایجنٹ،انگریزی کااستاد،ریڈ اونیوزریڈر۔بہت سے کام کیے

اوراس کا کہناہے کہ ڈھنگ سے پچھ ندکیا مگر میں جواس کا فکشن پڑھتا ہوں تو مانناپڑتا ہے کہ ذراا لگ طرح کا اسلوب ڈھالنے کے لیے حیاتی کی بھٹی میں اس طرح تینا اور پھلنارٹ تا ہے ۔ یوں ہے صاحب کہ اس کی کہ انہوں میں یہ جوٹیز ھے کر دار ہیں عام ڈگر سے ہے جوئے ۔۔۔' با سودے کی مریم ''' کے محد واوراس کی مال جیے ۔۔۔ ''مئی دا دا'' کے مجیتے یا مجیدے جیسے۔۔۔ 'تر اوچن''۸ کاعین الحق ،' مؤرک لفٹ ۳۵۲ حمود الرحلن كميشن كے روبہ روّ " كابر ماتث كلينز / ڈرائيو رعبدالرحيم ، ' بےلااللا ''' كااپنے وجدان ميں آوا زوں كو تراشنے اورا پنی sensitivity نہ چلتے دیکھ کرمر جانے والااستا دعاشق علی خال،'' تھس بیٹھیا''اا کا بیریارخال جس کے بارے میں وثوق سے نہیں کہا جاسکتا تھا کہاسے کلمہ شہادت صحیح طور پر یا دتھایا نہیں ، گراس نے گردن کا عیسی خان ککبورسروانی ، جس نے طفتہ نے غصے میں لرزتے ہوئے زین کا تسمہ کھول کر کھوڑے کا سازوریان زمین برگراما اپنی نیام کوچوڑائی کے رخ جریب کی طرح کھوڑے کی پیٹھ پر مار، بوجھ کھینچے والے جانور کی طرح بنكايا اور چيخ كركهاتها" تف ہے تھھ ير، تيري سواري نے مجھے ييسي خان ندر ہنے ديا العنتی جانور! تيري نصف ساعت کی رفاقت نے مجھے چوہے جبیہا خودغرض اور کمینہ بنا دیا ۔ تف ہے تھھ پڑ' ۔اپنے ہی شعلے کا شہید ، اپنی جیک میں فٹ کیا ہوا ،اپنی تربت میں جندہ دبا دیا گیا "دھا کے سے چلا ہوا آدی" "" بیسب اوراس طرح کے بہت سارے کر دار ہمارے اس افسانہ نگار کے اپنے لوگ ہیں ،اپنے پر کھول کے دیکھے بھالے ، اپنی لکھی ہوئی تاریخ کے نسیان میں دھنے ہوئے یا پھراس کی اپنی ذات کی پر چھا کیں سے برآ مدہوجانے والے ،اس کی آنکھوں میں کھے ہوئے اوراس کی ففرتوں مجہوں اور غصے کے ڈھالے اور پالے ہوئے۔

جی ، میں بے دھیانی یہاں غصے کالفظ نہیں لکھ گیا ہوں۔ یوں ہے کہا سد محمد خان کے بیام کی تفکیل میں ریخصہ توت متحر کہ کے طور پر کام کررہا ہوتا ہے اسی سے اس کا بیانیا ایک کونج بیدا کرتا ہے اور پھراس کی مسلسل سنائی دیے چلے جانے والی ہازگشت بھی اسی قرینے کا اعجازے ۔ غصے کے ہارے میں اس کا ایک نقطہ نظر ہے، جے سمجھنے کے لیے اس کا افسانہ 'فصے کی نگ فصل'''ا کا مطالعہ بہت اہم ہوجاتا ہے۔ یہ غصراس کی کہانی کے بیانیے کا مزاج تواول روز بی سے بنا رہاتھا مگر کہانی میں اس کی تجسیم اس کے افسانوں کے تیسر مے محمو عے میں ہوتی ہے۔ میں شروع بی سے اس ا فسانے کے مرکزی کردار حافظ مکر اللہ خان کے ساتھ ہولیا تھا، اس کے باوجود

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

کہافسا ننگا رنے لوگوں سے احق اُسے حافظ گینڈا کہلوایا۔ایک بےضر شخص جس کے ہارے بتادیا گیا ہو کہوہ صاحب علم تفاتم کواورا پی بات اجمالاً کہنے والا، لا دینوں سے بھی بھل منسی سے پیش آنے والا ،تو ایسے خض کو جو بظاہر محرّم ہو گیا تھا، گشے ہوئے ورزشی بدن والا روہیلہ ہونے کے با وجود پیٹھ بیچھے حافظ گینڈے سے پکارا جانا مجھے ہضم نہیں ہوا نے رافسانہ نگارنے بتا رکھاہے کہ جا فظ شکر اللہ خان نے اپنے گاؤں روہ ری سے نسبت کی جبہ سے سلطان ہندشیر شاہ سوری سے ملنے کا قصد کیا ۔اس نے سوغات میں دینے کے لیے اس مبے سے مٹی اٹھا کر زرھت کے یا رہے میں با ندھی جس رہم میں سور اول کا حجر ہ اور با ڑاتھا۔راستے کی صعوبتیں مہیں اور جب وہ ا ما الخلاف کی ایک سرائے میں مقیم تھا تو اس نے رات کو عجب لوگول کا گروہ دیکھا۔ دن میں میصے علیم اور ملنسار ہو جانے والے لوگوں کا گروہ جورات ایک دائر ہیں بیٹھا یک دوسرے برغراتے اوراپنے اپنے حلقوم سے غیظ و غضب کی آوازیں نکالتے تھے افسانا مکشاف کرتا ہے کہ وہ لوگ 'مر دُوزی' تھے ۔صدیوں کی تعلیمات مدنیت کابگاڑ فرقہ مردُوزی کی بابت کہانی نے ریجی بتایا ہے کہ صاحبان شوکت اسے اپنے مقاصد میں مفید اور فیض رسال باتے ہیں سویہ مسلک دارالخلافوں میں خوب پھل پھول رہاہے۔اپنے وجود کے غصے کورات کی تاریکی میں تباہ کر کے پھینک ڈالنے اور ملنسار موجانے والوں کا وتیرہ حافظ مکر اللہ خال کو بہندنہ آیا۔ تاہم اس نے آدی میں موجود غصے کے اس طرح بالالتزام ضائع کیے جانے پر نوحہ بیں لکھا، امیر کوابیا خط لکھا کہ کہانی میں نقل نہیں کیا جاسكتا تعا يجرسلطان بندك ليدائي من سوغات وبال ملنه والعلم دوست في روز كوتفائي اوروايس جوليا-ا فساند بتاتا ہے کہ فے روز نے سور اول کے حجر سے اور ہاڑ ہے والی مٹی کی سوغات ہرف جیسے پھولوں کے شختے پر حِمارُ دی تھی، جہاں اگلی صبح ہفید پھول نہ تھا نگارہ سے لال گلاب د مک رہے تھے۔

یا نگارہ سے لال گلب اسد محمد خان کے بیائیے کے اسلوب کا رنگ، روپ اور خوشہو ہیں۔ جب اسدائیے کرداروں کا بدلنا گرفت میں لیما ہوتا ہے تو وہ ان گلابوں کی مہکار اور بڑھا لیا کرتا ہے۔ بات اسد محمد خان کے کرداروں کی ہور ہی ہے، اوراس باب میں میں نے '' باسود سے کی مریم' ' '' اکا ذکر اوپر کیا تھا۔ ایک عجب فان کے کرداروں کی ہور ہی ہے، اوراس باب میں میں روشہروں کا نام تھی ۔ مکہ مدینہ اور جن بابدورہ میں ساری دنیا بس دوشہروں کا نام تھی ۔ مکہ مدینہ اور جن کے خیال میں ساری دنیا بس دوشہروں کا نام تھی ۔ مکہ مدینہ اور جن کے خیال میں ساری دنیا بس دوشہروں کا نام تھی ۔ مکہ مدینہ اور جن کے لیے مکہ مدینہ سریپ ایک شہر تھا، اس کے جو رگا سہراور دوسرااس کے جھوٹے بیٹے ممروکا ترخی باسودہ ۔ میں اپنے لفظوں میں کہ بابرت کہانی کے راوی کی مال کی وساطت سے مریم کی عجب وصیت پوری کرائی گئی ہے۔ میں اپنے لفظوں میں

کہوں گانو مزہ جاتا رہے گا، انسانے کی آخری سطور نقل کیے دیتا ہوں۔

پنیشہ میں ابا اور اماں نے فر ایغہ جج اوا کیا۔ اماں جج کرکے لوٹیں تو بہت خوش تھیں ۔ کہنے

گلیں، '' بیٹھے میاں! اللہ نے اپنے حبیب کے صدقے میں جج کرا دیا۔ مدیع طیبری

زیارت کرادی اور تہاری انا ہوائی دوسری وصیت بھی پوری کرائی ۔عذاب ثواب جائے ہوئی

بی کے سر، میاں ہم نے تو ہر ہے جرے گنبدی طرف منھ کرکے کئی دیا کہ یا رسول اللہ!!

با سودے والی مریم فوت ہوگئیں۔ مرتے و حت کہ رئی تھیں کہ نی جی سرکار میں آئی ضرور گر

ا فسانہ جہاں شم ہوتا وہیں سے معروکی مال مریم کے دل سے اپنے جھ رگی محبت کا اجالا سارے میں کھیل جاتا ہے تھی رگی محبت کا اجالا سارے میں کھیل جاتا ہے لیوں کہ بس ایک ہی شہر ہاتی رہ جاتا ہے مکہ مدینہ، دوشہروں کا ایک شہر، ایک مرکز ، اسلامی تہذیب کے کمز ورسے کمز ورکردار کے لیے قوت کا استعارہ۔

کزور کردار طاقت ورکیے ہو جاتا ہے اور طاقت ورکیے ڈھینے گاتا ہے ،اسد محمد خال کا مطالعہ اور
مشاہدہ اس باب میں بہت گہرا ہے وہ ایسے کرداروں کو بہت بار کی اور بہت ریاضت سے لکھتا ہے ،اس باب
میں اس کی کئی کہانیاں اور ان کے کردار میری نظروں کے سامنے گھوم کئے جیں گریباں آپ کی توجہ 'ندی اور
آدی' ''ا کے دوکر دا روں کی طرف جاہیے ۔ یوں تو ،ندی میں پہلی بار جوار ہو وہ چارتھ گرزندگی کا جس نیج
سے مطالعہ کیا گیا ہے اس میں دوکر دا راس کہانی میں مرکز ی حیثیت اختیار کرجاتے جیں، شناور غلو آلی اور فرید خان
سوری ۔ وہ جنھیں میرا کی سکھانے والے کی پہلے دن ہی سمجھائی گئی عجب بات بچھ بھی آگئی کی جس ندی میں وہ
الر سے جہ بیرا کی کرنے سے پہلے میراکوں کیا ندر تیرنی چاہیے ۔ یہی سبب ہے کہ وقد میں مجرتے وحتی پھڑے کے
الر سے جہ بیرا کی کرنے میں پہلے میراکوں کیا ندر تیرنی جوڑ کر کہیں دورجا بیٹھے اورندی پھر بھی ان نہیں ہو انہ میں اس سے کا ندر تیررنی تھی ۔ میکر اول کے اندر تیررنی تھی ۔ میکر میں جوڑ کر کہیں دورجا بیٹھے اورندی پھر بھی ان ان کے اندر تیررنی تھی ۔ میکر اول کے اندر تیررنی تھی ۔ میکر ان کے اندر تیررنی تھی ۔ میکر کی جانب میں اشارہ او پر کر آیا ہوں ۔

کا ندر تیررنی تھی ۔ چن جیو شنے کے بعد کہانی وہ جیر کول جا دی گئی ستون کی اوٹ میں قالین پر
انظمے دیا گیا ، اپنے با وشا می آواز زی تو خواب گاہ کے بھاری شگی ستون کی اوٹ میں قالین پر
انگھرے لیگا ہیں تا میں آئی اور نوٹ تو خواب گاہ کے بھاری شگی ستون کی اوٹ میں قالین پر

العظمت الله! البينا بارشا ہ كى آوازئ تو خواب گاہ كے بھارى سنگى ستون كى اوٹ ميں قالين بر دو زانو بيٹھے خادم خاص شناورغلوئى نے آيت كريمه بردهنى بندكى اور فرش پر بھارى بنجہ فيك كے جھكے سے اٹھ كھڑا ہوا۔۔۔۔ا بينے فرغل كے تكم با بدهتا شاہى چھپر كھٹ كے با ئينتى جا بہنچا۔ بنگالے كى اعلى سوتى مجھر دانى كے بارموى شمعوں ميں اس نے ديكھا كے سلطان نے كہنى بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

ہاں تو بات ہورہی تھی وقت کی جولوگوں کو بدل دیتا ہے۔۔۔ بلکہ اس وقت کی ، کہ جو نہجانے
کیوں لوگوں کو اتنا بدل کررکھ دیتا ہے؟ ، اوراس با ب میں '' إک بیٹھے دن کا انت' سے مثال لینے چا تھا گر بول
ہے کہ جھے، ای طرح کے طوا گفوں والے ایک اور افسانے نے اپنی جانب متوجہ کر لیا ہے ۔ تی ، بیا فسانہ ہے
لا تی بائی اسیر گڑھوا لی کے بدل جانے ، زا نوپر کہنی لکائے ، مہندی گی اپنی گول مٹول تھی پر ٹھوڑی رکھے بت بن
جانے ، ڈی کے ہونے اور تقش کی طرح اپنی ہی را کھسے جی اٹھنے والی کی کہائی '' بر جیاں اور مور'' اور تو بول
ہے کہ جے مربا ہوتا ہے وہ مرجاتا ہے '' اک بیٹھے دن کا انت '' کے اٹٹک لاکن پوری اور اس کے بیٹے '' مرے مروار
ہوئی مجر یوں کے ایک ایک نوٹ کی شکل کو بنک والا مظہر علی خاں کا غذیرا تا رسکتا تھا۔ تو یہ شکلیس ماضی کی تھی ۔
ہوئی مجر یوں کے ایک ایک نوٹ کی شکل کو بنک والا مظہر علی خاں کاغذیرا تا رسکتا تھا۔ تو یہ شکلیس ماضی کی تھی۔
پڑھے بیٹھی تھی اور علم مسہری کی معتباتھی ۔ وہ کہائی میں ایسے ہی رہتی تو بیکر وار مردہ ہو کر تھی ، جسے گانا والم بیس آتا تھا، جو پیٹر نے کو کا کا تمیری کے سب شاستر
پڑھے بیٹھی تھی اور علم مسہری کی معتباتھی ۔ وہ کہائی میں ایسے ہی رہتی تو بیکر وار مردہ ہو کر تھنی جھوڑنے گلتا، گرا سد
محمد خان نے اسے بدل جانے دیا ، ڈی کے (طوح عمل) ہونے دیا اور پھر اسے اس کے شعم ، رسلے اور اسے ماضی
سے جوڑ کر زندہ کر دیا ۔

تو صاحبوا باضی بھن گزرے وقت میں فن ہونے کا حوالہ ہیں ہے، کہاں سے جڑیں تو پھر سے بی الشخ کا قریبہ آتا ہے۔ میں نے کہانا ، اپنی ما کھسے تفض کی طرح پھر سے بی اُٹھنے کا ۔ یہاں تک پہنچا ہوں تو میرے دھیان میں اسد محمد خان کی ایک اور کہانی ''شہر کونے کا محض ایک آدی'' ہمارے وجودوں پر جرام خوری، آلکسی اور کا بل کی چڑھی چر بی کواپنی تیز آپھے سے پھلا ڈالنے والے بیانیہ کو شجنے لگا ہے ۔ کہانی کے پہلے حصے میں تا رہ کے کے وہ کھا ہے ہیں جنھوں نے زمر داور یا قوت اور مشک اور عزبر کے بہتر تا ابوت اپنے کندھوں پر اٹھائے تھے ۔ بہتر آسال شکو والا توں کوسنجا لئے والے تا بوت اسی حصے میں کہانی کے راوی نے ایک ایسے آدی کا تھو رہا ندھنے کو کہا ہے جس نے کوفے سے امام عالی مقام کو خط لکھا تھا کہ ''میرے ماں باپ فدا ہوں ، آپ وا راککو مت میں ورود فر مائے ، حق کا ساتھ دینے والے آپ کے ساتھ ہیں ۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں ۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں ۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں ۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں ۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں۔''اوروہ آدی اپنے وجود کی پوری سے لئی کے ساتھ ہیں بات سے برائیا ان بھی رکھا تھا گھر خط لکھنے کے بعد گھر جا کر سوگیا۔

سویا جوابیآ دی بعد میں زانو بیٹیا ہے، گریبان جاک کرتا ہے، روتا ہے اوراپی فقابت دور کرنے

کے بل اٹھنے کی کوشش کی ہے گر یوں لگا کران سے اٹھائیں جارہااوروہ تھک کر تکیوں پر دراز

ہو گئے ہیں ۔ شاور نے مجھر دانی ہٹانے کے لیے بے افتیارہا تھی میں بھر تھینے لیا۔

ادب، شاورا یے فرید فان ہیں سلطان مملکت ہیں۔

سلطان گہرے مالس لیتے ہوئے کراہنے گئے ۔ انہوں نے منھی منھ میں بچھ کہا، شایدایک لفظ ''ندی'' شاور پچھ بچھ نہ بایا مودب سرگوشی میں یولا: ''با وشاہا!''

سلطان فاموش رہے ۔۔۔۔ شناور نے پھرعرض کیا ''سلطان عادل!''

شیرشاہ نے جواب نہ دیا بجستے ہوئے ذہن کے ماتھ سوچا کہ یہ شناور غالو آئی یہاں کیوں کھڑا

ہے؟ ابھی تو ہم ندی میں بھے کرم نا مامیں ۔

ہے؟ ابھی تو ہم ندی میں بھے کرم نا مامیں ۔

ا فسانہ نگار جا ہتاتو کہانی یہاں شم ہو سکتی تھی کہ کرم ناسا کی پیچھے رہ جانے والی ندی بھرسے بہنے گئی تھی گراس نے علیل ہو جانے والے شیر شاہ موری کی کہانی کوآ کے چلایا یہاں تک کہما لک ہند کا دل فرید خال سوری کے دل کے ساتھ دھڑ کنے لگا تھا۔

وقت اوكون كوبدل سكتاب \_\_\_بدل ديتاب\_

یہ بات اس کے کر داروں نے اور بھائی اوروہ خودا پی کہائی '' اِک میٹے دن کا انت '' کا اسے عین آ غاز میں لکھ آیا ہے۔ اس نے ڈیڑ ھے جملے کے اس ایک جملے میں '' کیوں؟'' کا حرف نہیں لکھا گرصاف دکھتا ہے کہ یہی اس کی البھون بھی تھی جواس پراب بانی ہوگئی ہے اور کہ یہی اس کی البھون ہے تھی جواس پراب بانی ہوگئی ہے اور جسے بسی سرا میں گورلرزتے ہوئے سائے ہوں۔ جسے سحوا میں گورلرزتے ہوئے سائے ہوں۔ سائے ہوں۔ سائے کہ جن کے آر بارد یکھا جا سکتا ہو ۔ تو اس معدوم ہو جانے والی البھون کو بھی خودا فسانہ نگار کی زبانی س کر کے اس کے لیے:

وقت جنسیں ماردیتا ہے، انھیں و ہالکل ویسے ہی جیسے کہ و متھے ،ایک بیکٹگی میں ایکائے رکھتا ہے ۔۔۔کسی بھی طرح بدلے بغیر ،ایکٹس کہانی کارئی طرح ،انہیں لکھ کر بھول جاتا ہے۔^ا

اسی الجھن کی معدومیت کی دین ہے کہانی زندگی ہی میں متروک ہو کرمردہ ہو جانے والے کردار اس کی کہانی کے حاشیے سے آگئییں ہڑ ھیاتے ہمتن میں دور تک تھس کراسے میں ہونے دیتے اس کی تھسک اور ، کھڑک اور شان اور حشر سامانی میں خلل نہیں ڈالتے۔

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

کے لیے خوب سیر جو کر پھر سے سوجانے کی روش پر قائم رہتا ہے ۔ کسل مند جو کرڈ ھے جانے والا بیکو فے کا آدی آخر کار چیخ مار کراپنی کسل مندی کی حیا در بچیا ژویتا ہے چھپر سہارے والی تھونی جھکے سے اکھا ژتا ہے ، یہ سو ہے بغیر کہاں چھپر تلےاس کی عورت اور بچے تھا ورفرات کے کنارے جا پینچتاہے۔ جبشمر نے گھوڑ کے مہمیز کیا تو یہ شخص اپنی ٹیڑھی میڑھی لاٹھی کے ساتھ قاتل اور مقتول کے درمیان بھنج گیا تھا اور پھرشمر کے گھوڑ ہے کے سموں تلے کیلا گیا ، دودھ، پنیر، شہداورروغن زیتون اورتا زوخرے سے پیا ہواجسم ، جو کیلے جانے کے بعد قیمہ ہو گیا تھا تھوڑے کی لید میں سنا ہوا قیمہ، جورات بھرو ہیں پڑار ہااور جے میچے دم چیونٹوں کی پہلی قطار نے دریا فت کیا۔ ا ہے امام ہے آخری کھوں میں تجی وابستگی کا مظاہرہ کرنے والے کوفے کے اس آدی ، جی اس زندہ جاوید آدمی کو کہانی کے دوسرے حصے میں، کہ جہال فلسطینیوں پر ڈھائے جانے والے ستم کا ذکر ہور ہاہاوران دعا وک کا جن سے جماری ہتھیلیاں لبالب بھری ہوئی ہیں اور ساتھ ہی اس خوف کا جوجارے اور ظالم کے ٹیمنکوں کے سامنے جانے اور قیمہ قیمہ ہوجانے سے ہمیں روک دیتا ہے تو کہانی ماضی میں غوطہ لگاتی ہے اور ہما رے کسالت بھرے اورخوف کی ج بی ج مصر برنوں پرج کے لگانے کے لیے ،کوفے کے اس ایک آدی کو، زندہ جاوید آدی کوسامنے لے آتی ہے۔ ہاں ، ہما رہ بر فول پر چر کے لگانے کے لیے ۔ مگر یوں ہے کہ ہم میں اتن بھی استقامت نہیں رہی کہ چولہے میں سے جلتی لکڑی ہی تھینچ کر ظالم کے مقابل ہو تکیں ۔ کہ ہمیں تو ہمارے پنیراور روغن زیتون اور خرمے کھا گئے ہیں، قیمہ بنا گئے ہیں اور ہمیں چیونٹوں کی پہلی قطارنے دریا فت کرلیا۔

ا پی کتاب تیسرے پہر کے کہانیاں میں آک کارادوپکا "اللّ کی ذیل میں اسد محد خال نے لکھاتھا؛

> آدی کتنے ہی لوگوں کے ساتھ زندگی کرنا چاہتا ہے ، گرید پورا پھیلاؤ کچھاس طرح کا ہے کہ ایسا ہونہیں پانا جیسا آدی چاہتا ہے۔۔

ہاں میں میں ،اس طرح ، بالکل اس طرح نہیں ہوسکتا ،جس طرح وہ تمنا کرتا ہے گرا سدمحہ فال نے جسے نوگوں کے ساتھ زندگی بتائی ہے،اپنے اردگر دکے ،اپنے کشب قبیلے علاقے کے، اپنی تا ریخ تہذیب کے، اور ان سے ایک رشتہ قائم کر کے انہیں کاغذ براً تا راہے یول کہ ہم بھی ان کے ساتھ زندگی بتارہے ہیں، تو یہ بھی پھے کم نہیں ہے، اس نے اپنے فکشن کی جوہتی بسائی ہے ،ان کہانیوں کی صورت میں جوافسانہ ہو گئیں یاان کہانیوں کی

اندرکی زمانے ہیں اور کی موسم ہیں اور وہاں کاہر در پچہان گنت مناظر پر کھلتا ہے اوران مکا نوں میں ، وہاں کے سر دوگرم میں اور منظروں میں کی زمانوں کے لوگ بستے ہیں ، زندگی اور موت کے حجمٹ ہے میں ، ڈی کے ہوتے ہوئے اورا سدمحمد خان کی کہانیوں میں امر ہوتے ہوئے۔

صورت میں جوفقط فکشن کے بارچ ہیں، میں تواسے ار دوادب کے اندرالیی زند وہتی سے تعبیر دول گاجس کے

## حراشي و حراله جات

- افسان قاده اسلام آباد.
- استخمقال، ماتوال حصرة ركاليون، جو كهانيان لكهين (كراچى: اكاوى إزيافت، ٢٠٠٧ء)، ش٢٥٥-٤٧٠-
  - ۲- " أغانول "تيسرم بهر كى كهانيان (كرائي: اكادى بانيافت، ٢٠٠١ ء)، ١١٦-١١١-
- ۳۔ سیبات استحد غال نے پار اندی کے والے کی تھی، دیکھیے افسانہ سمانواں حصہ انور سے الینوں 'جو کے اندیاں لکھیں ( کراچی: اکادی بازیافت، ۲۰۰۷ء)، ص ۷۵۷ تا ۵۷۷۔ استحریرے متعلقہ اختباس
- "میرالیہ ہے کہ میں اپنی زند ومذی کوئن بیٹنالیس میں پہنی کرائسا نی ہے رکی کریے "کرافل گا۔اس لیے کہ میر ہے ہائ و وی پرانے فکش ہیں، وصند لے۔۔۔اورخوب صورت ۔ پھر وہ مرحلہ در پیش ہوگا کہ جب اس ناموجو ڈ کو۔۔۔نامو جو پھر ف میر ہے لیے ۔۔۔ اس ناموجود ہاتر اندی کو گاڑھے کیچڑ میں جہلتے ہاز خم ہے رہتے ست رو puss کی لکیر میں جہلتے و کھانا ہوگا تو پھرکوئی اور چشن کرول گا۔ بھائی ایش کیچڑ جان گیا ہوں کہ چیڑ ول پرموت کا اور decay کا اورود کس الرح ہوتا ہے۔"
- الله المسلم في المسلم المسلم المسرمين الله المسرمين الله المسلم المسلم
- - ٧- اسرته غال، "باسود على مرئم" جو كهانيل لكهين (كرائي: اكادى بانيافت، ٢٠٠٧ ء)، ١٨٢ -٥٠-
    - 2 " مستمكى دادا" جو كهانيان لكهين (كرافي): اكادى بازيافت، ٢٠٠١ م) من ٥١ هـ ٢٠٠
    - ٥- " " تر اوجن "جو كهانيان لكهين (كراحي: اكا وقياز يافت، ٢٠٠١ م)، ١٠٠٧ ٢٠٠٧ -
- 9- من "فررك الفي ۱۳۵۳ حود الرحل كميش كروبدو" جدو كهاليان لكهين (كراچي: اكادى بازيافت، ۲۰۰۷ م). ص ۸۹ مـ ۹۷-
  - 10 \_\_\_\_\_، كالله "جو كهانيان لكهين (كرائي: اكادى إنهافت، ٢٠٠٦ م)، من ١٠١٠ هـ ١٠٠

حمد حمدد شاہد ۳۰۳

| 7 |
|---|
| 3 |

| m market market market to the contract of the |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اله، منظم هميا "جو كهانيل لكهين (كراتي: اكادي إزيافت، ٢٠٠٧ ء)، ١١٣هـ١١٣ عاله ١١٣٠ عاله ١١٣٠ عاله ١٢٠٠ ع<br>من من م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -1r، کری بحری رفاقت مشمولدبرج خصوشان ( بیل اشاعت ۱۹۹۰ء)؛ جنو کهانیان لکهین ( کراچی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ا کاوی یا زیافت ، ۲ ۲۰۰۰ م) کس ۱۳۵ تا ۱۳۹ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۳۔، '' دھاکے سے چلا ہوا آ وی'' مشمولہ سے کا المدیم عمر اردوائسا نہ ۲۰۰۷ (کراچی: اکا دی ہازیا فت، جنوری ۲۰۰۸ ہنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| جيلائي ١٩٠٩ ء كام ١٠٠٧ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۳۔، مفصحیٰ نئی فصل' جو کے بلنیاں لکھیں (کراچی: اکاوئ بازیافت، ۲۰۰۷ء) مس ۱۹۸۔ ۱۳۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۵۔، "باسود مے کامریم" جو کے ہانیالی لکھیں (کراچی: اکاوی بازیافت، ۲۰۰۷ ء)، ۱۳۷۴ ۵۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٦، "غرى اورا وي "جو كسهانيان لكهين (كرافي: اكاوى إنيافت، ١٠٠٧ء) من ١٥٠٥ ـ ١٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 14 ،" إك ينطح دن كا انت "جو كسهانيان لكهين (كراچي: اكا وي إزيافت، ٢٠٠٧ ه)، ص ٢٦٧ - ٣٩١ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٨ ـ اليضاً ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 19۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۴۰،"شركوفي كانتش ايك وي "جو كهانيان لكهيس (كراتي: اكاومي إزيافت، ۲۰۰۷ء)، ش ۱۷۵-۱۷۵-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣،" اَكْ كَارُادِ تُوبِ كَا "مشمولدتيد سرم پهر كسى كهانيان (كراچي: اكادي بازيافت ٢٠٠٠)،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| -94-9YO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مآخذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| غال، اسرتهر - جو كهانيل لكهين-كراچى: اكادى إزيافت، ٢٠٠١ هـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| = تىسىر مے بسہر كى كسهائياں -كراچى: اكا وركازيافت، ٢٠٠٧ء -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| مىكالىمە يىم مصراردوافساند ٢ (جۇرى ٢٠٠٨ ماجولائى ٢٠٠٩ م) -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

زرین حبیب مرزا\*

# زندگی اور ادب، شاہانِ اَوَده کے عہد میں تقیدی مطالعه

زند سی اور ادب شاہان اودہ کے عہد میں صفر سین کا تحقیق مقالہ ہے جوانھوں نے ڈاکٹریٹ کی ڈگری کے لیے پنجاب یونیورٹی میں ۱۹۵۱ء میں پیش کیا اس کے گران اسکھنے و کے دہستان شاعری کے معقف ڈاکٹر ایوالیٹ صدیقی شے اس مقالے میں پر ہان الملک سے واجد علی شاہ کے عہد تک اور دھ کی زندگی اورا دب کے مختلف پہلوؤں پر روشی ڈالی گئے ہے ۔اس موضوع پر جوموا دفراہم کیا گیا تھا، بھی لکھ بچکے شے لیکن صفر حسین کے خیال میں شرر کے مسلسل مضامین میں اس موضوع پر جوموا دفراہم کیا گیا تھا، و تقصیل کے با وجود تقیدی نظر سے ناکا می اور تا ریخی اعتبار سے ناقص تھا۔ صفر داپنے مقالے کے دیبا چہ میں کہتے ہیں:

شریک کتاب معشر قبی تمدّن کا آخری نمونه دلیپ ہونے کے باوجود فیض آبا داور کھنو کی الی محمد فی تاریخ مخفی جس کا بیشتر بیان تاریخی اسنادے محروم اور سُنی سُنا فی باتوں پر مخصر تھا۔ ا

صفدر حسین کا پیخلیقی تخفیقی مقاله چود دا بواب پرمشمل ہے۔

پہلے باب میں دی تی کا زوال، شاہی خاندان کی حالت،صوبوں کی بعناوت، اقتصادی اور تہذیبی

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

معلمانه )ا**ں** کامطالعہا فادیت سے خالی میں ہ<sup>یم</sup>

سرعبدالقادراس مقالے کے لیے یوں رطب اللمان ہیں:

میں نے ان کے فی ای کے مقالے زند کھی اور ادب شاہاں اود دکھے عہد میں نے ان کے فی کے مقالے کیا ہے ۔ یہ عہد میں کے قلمی شخ کودیکھا اوراس کے پچھ حقوں کا بردی دلچین سے مطالعہ کیا ہے ۔ یہ کتاب بہت عمدہ زبان میں لکھی ہاور معتزن کی عظیم تحقیقات کا مظیم ہے جہاں تک مجھے علم ہے کسی اور ماقد نے ابھی تک اردو اوب کے اس دور پر اظہار خیال نہیں کیا ہے ۔ ۵ را گریزی کی سے ترجمہا زمقالہ نگار)

اس مقالے میں صفدر حسین نے اپنے موضوع کو گرفت میں لینے کے لیے پہلے ان محرکات کو پیش کیا جو کھت کو میں اوب کے پروان جڑ ھنے کی وجہ بنے ۔اس لیے انھوں نے باب اوّل میں و بی کے زوال سے بات شروع کی ہے ، کیونکہ و بی کی بربادی کے بعد لکھنٹوا ورفیض آبا دی منتجام حکومت کی بنیا دیں مضبوط ہو کیں اور و بی کے لوگوں نے لکھنٹو کا رُرخ کیا صفدر کا اندا زیبان نفسیا تی نوعیت کا ہے ۔ زوال و بی بھی کید دم بیان نہیں کیا گیا بلکہ پہلے اس دور کا تذکرہ کیا جب و بی کوعروج عاصل تھا بجرمعتون آ ہت آ ہت است آ ہت اپنے قصب مضمون کی طرف آت جیں ۔ و بی کا زوال تا رہ نے کے منتد حوالوں سے ظاہر کرتے ہیں ۔اک طرف با دشاہوں اور شہرا دوں کی با ہمی چیقلشوں کو د بی کے زوال کا سب بتایا ہے ۔ دوسری طرف اور شور شوں کو واضح کیا ہے ۔ خاص طور پر سکھوں ، مربطوں ، جا ٹوں اور پیٹھا نوں کے حملوں نے مغلیہ سلطنت کی بنیا دیں بلا کر رکھ دیں ۔اس طرح صفدر حسین نے مربطوں ، جا ٹوں اور بی اور دافلی دونوں بڑے مذل انداز میں بیان کیے ہیں ۔ مغلیہ سلطنت کے ایک با دشاہ دوال کنورکا ذکراس طرح کرتے ہیں :

با دشاہ اور اس کی محبوبہ لال کنورجے امتیاز کل کا خطاب حاصل تھا، بجیب بجیب حرکات کرتے سے بشراب کے نشے اور لال کنور کے عشق میں با دشاہ کوئن من کا ہوش نہ تھا۔ در با رشاہی میں سرشام ہی ہے اٹل نشاط جمع ہوجاتے تھے اور وہ شراب اُجھاتی تھی کہ اعلی اور اونی ، با دشاہ اور وہ فراب اُجھاتی تھی کہ اعلی اور اونی ، با دشاہ اور فرق من جانا تھا۔ اکثر ایسا بھی ہوا کہ با دشاہ اور ملکہ نشے کی خفلت میں ایسی جگہ باے گئے جہاں ان کا جانا با عث شرم تھا۔ \*

محمد شاہ کا عہدان فتم کی برنظمیوں اورعیاشیوں سے جرا پڑا تھالیکن اس دور کے ایک اہم واقعہ کا

زیوں حالی اور احمد شاہ البدائی کی خارت گری کا تذکرہ ہے۔ باب دوم میں حکومت اور ھکا عروج ، تیمرانوں کے کا منا ہے اور سیرت ، نیز زوالی اور ھے کے اسباب کا جائز ہ چیش کیا گیا ہے۔ باب سوم اس مقالے میں مرکز ی حیثیت رکھتا ہے جس میں اور ھک ثقافت ، تہذیب ، اور ھکا گل وقوع ، صنعت و تجارت ، انتظام سلطنت ، طرز زمائی اور ھا تھی ہے۔ نیز اہل اور ھے نیز اہل اور ھے کے نہ بب، فن تھیر ، فن مصوری ، موسیقی اور طب وغیرہ کاذکر ہے۔ باب چہارم میں دِنی اور ثقافتی میں اور ثقافتی مزاج کے نہ بب، فن تھیر ، فن مصوری ، موسیقی اور طب وغیرہ کاذکر ہے جا ب چہارم میں دِنی اور ثقافتی مزاج کے تمدنی اور ثقافتی مزاج کے اختلاف وار تباط کا بیان ہے۔ باب بیم میں کھنوی اوب کے تہذی اور ثقافتی مزاج کا جائز ہے۔ باب شخم سے لے کرچود ہویں باب بحک علی التر تیب ، غزل ، مثنوی ، مرشیہ تھیدہ ، واسوخت ، ریختی ، ڈراما ، نثری کا راما عند مراحل سے صفدر حسین کا منا ہے ، خد مات زبان پر کلا سیکی شعرا کے حوالے سے تفصیلی روشنی ڈائی گئی ہے ان تمام مراحل سے صفدر حسین بحسن وخو بی گزرے ۔ اس مناز بی بر وفیسر حامد حسن سید لکھتے ہیں :

ڈاکٹرسیدصفدر شین نے اپی شخصیت کے اجزائے ترکیبی (جوہر قابل ،تعلم وتربیت ضروری، شوق طلب اورمحنت ) کے پیش نظرا بے تیشے سے اپی را دینائی، سجائی اورسنواری ہے۔ ۲

صفدر کی اس تخلیق کامقصد بی تھا کہ اودھ کے شاہی اور نوائی دور کے تدن اورا دب کا ایک ایسا جائزہ پیش کیا جائے جوتا ریخی تقطہ منظر سے مُستند اورا دئی اعتبار سے معتبر ہوا وراودھ کے حکم انوں کے بارے میں نگ انسا نیت ہونے کا تاہر دور کیا جائے ۔ صفدر نے مستند تحقیق سے ، اس تاریخی سلطنت کا غیر جانب دارانہ تجزیہ کر کے اس کا مثبت رخ پیش کیا جا ور دیبا ہے میں نے اور دہ موقعہ '' نجم الفیٰ ' کا حوالہ بھی دیا ہے جس نے موقع پیتی کو پنا شعار بنایا ۔ اُسے اودھ کے حکم انوں کے کارٹون بنانے کی ضرورت کیوں پیش آئی اور یہ کتاب ککھوانے کے لیے انگریز کی حکومت نے کتنی اہما ددی ۔ صفدر حسین کھتے ہیں:

یہاں ہم محض اس اظہار پر اکتفاکرتے ہیں کہ مکفذ ہمارے بھی بیشتر وہی ہیں جوجم النی کے تھے لیکن ہم نے عصبیت کے بجائے انصاف کی راہبری میں ان کا مطالعہ کیا ہے اور شرر کی طرح بہی نتیجہ ڈکالا ہے کہ کھنوئے نے شرقی تندن کا آخری شان دار نمونہ پیش کیا۔ "
مقالے کی افاد بہت کے بارے میں نیاز فنخ پوری رقم طراز ہیں:
ڈاکٹر صفدر صین کا یہ مقالہ ، جس میں شک نہیں، تا ریخ ادب اردو میں بردامہتم بالشان اضافہ ہے اور ہراس شخص کے لیے جوادب اردو سے دلچیبی رکھتا ہو (خواہ یہ دلچیبی معلمانہ ہو با

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

اس افراتفری میں وقی پہنچا ورخوب لوٹ ماری اوروایس چلاگیا اور چلتے وقت بادشاہ کی شکایت پر عما والملک کو برطرف کر کے نجیب الدولہ کوبا وشاہ کا محافظ بنا گیا۔ اس کے جاتے ہی عماوالملک مربھوں کوساتھ لے کر وقی پر الحرف کر کے نجیب الدولہ کوبا وشاہ کا محافظ بنا گیا۔ اس کے جاتے ہی عماوالملک مربھوں کوساتھ لے کر وقی ٹوٹ ٹوٹ برا اس نے بادشاہ اورنجیب الدولہ کوقید کرلیالیکن آخر کا رسلح ہوگئی ہا دشاہ کی مالی حالت بہت خراب ہوگئی ۔ اس کے باس بگات کے کھانے پینے کابندوبست بھی نہیں تھا۔ شاہی سواری کے جانور کئی گئی وقت فاقوں سے رہتے ہے۔ ارمئی ۵۸ کا عمید کا دن آیا تو بادشاہ کوکل سے بیقر والی معجدتک بیدل جانا پڑا۔

صفدر لکھتے ہیں

ان تا ریخی حقائق کفظر میں رکھ کرسودا کا شمرآشوب پڑھیے تو ایک ایک بات کی صعافت پر سوائی مل جائے گی۔ 9

دِیِّ کاس سیاسی اورمعاشی زوال کی داستان کے سلسلے میں مصحفی کی نظم کے پچھا شعار صفدرنے پیش کیے ہیں جس میں اس زمانے کے امنتثار کی جھک نظر آتی ہے۔ ملاحظہ سیجیے:

کہتی ہے اسے خلق جہاں سب شہ عالم شاہی جو کچھ اس کی ہے وہ عالم پہ عیاں ہے اطراف میں دلی کے یہ الحق ماروں کا ہے شور جو آوے ہے باہر سے وہ بہ شکتہ وہاں ہے اور پڑتے ہیں راتوں کو جو نت شہر میں ڈاکے باشدہ جو وال کا ہے بہ فریاد و فعال ہے۔

لکھنواس دوران بربا دیوں سے محفوظ رہا۔ صفدر حسین نے جس طرح اپنے مخصوص اسلوب میں دی ق سے لکھنو کی طرف سفر کیا۔ اس کا ذکر یوں کرتے ہیں: ملا حظہ سیجیے:

دِنّی کی سلطنت، شہر اور دربار کی بیرهالت تھی۔ جب فیض آباد سے خواع الدولہ کے استحکام، قوت، حکمت عملی، وادو دہش، او را نعام واکرام کاشہر دہلند ہوا او را یک دنیا اُدھر کیجنی جلی گئی، ان جانے والوں میں زیادہ تعداد شاہجہاں آبادی کے بے خانماں گھرانوں کی تھی جنھوں نے نصف صدی ہے امن و آسمائش کی صورت نہیں دیکھی تھی۔ اا

يهال سے معقف اپنے اصل موضوع یعنی کھنؤ کی طرف آتا ہے اورسلطنتِ اوره کی بنیا دے متعلق

معقف نے ذکر کیا جوہند ومسلم فسادات کی عبد بن گیا۔ ملاحظہ سیجے:

سُری کرن ایک جوہری شاہی دربارے تو سل رکھتا تھا۔ ایک بار جب شب برات کا زمانہ قریب تھاوہ چوک سعد اللہ فال کے پاس سے گزرا۔ یہاں مسلمان جفت فروشوں کی دکا نیس مخص کے کہی لؤکے نے آتش بازی چلائی تو شہری کرن کے طلائی بلبوس پر چنگاریاں جاپڑیں۔
اس کی برافروخٹل نے تصادم کی صورت اختیار کرئی اور نوبت با دشاہ تک جا پہنی قبر اللہ بن فال وزیر انصاف کرانے کے لیے متعین ہوئے۔ جامع مجد میں اس واقعہ کا فیصلہ ہونا تھا۔ جہاں مجمع نے پیش نماز کو خطبہ پڑھنے سے منع کیا اور جب وہ بازنہ آیا تو گھونہوں، مکوں اور لاقوں کی بارش ہونے گی۔ وزیر نے بدفت امن بحال کرایا ہی تھا کہ چھو دیر بعد شہری کرن کے طرف واروں میں سے روشن الدولہ وزیر ظفر فال جوطر ہا زکہلاتے تھے، شیرا قائن کو ساتھ کے کرجامع مجد بی گئے گئے۔ انھیں ویکھر کی گھر مجمع بے قابو ہوگیا اور دونوں پر جوتوں کی مار پڑنے کے کرجامع مجد بی گئے۔ انھیں ویکھر کی گھر کی کو ھاکرا ہے متعول کی لاش و ہاں فون کر دی۔ اردوں کی یک با ان خوشت میں اس جھڑ ہے گئے کی کا تھا۔ ک

الا ۱۷۳۸ میں اور شاہ کی فوج نے دی میں اس اتفاقی حادثے سے متاثر ہو کرفتل عام شروع کر دیا۔
سینکڑوں افراق قل کر دیے گئے ۔ ڈکا نیں جلا دی گئیں۔ اور شاہ ستر کروڑ کا سازو سامان جس میں جواہرات کے
علاوہ ، تخت طاوس ، کوہ فور ہیرا ، دَں ہزار گھوڑے ، لا تعداداونٹ اور تین سوہاتھی بھی ہے ، اپنے ساتھ لے گیا ۔ اس
طرح دی گا جاہ وجلال خاک میں ل گیا ۔ صفدر لکھتے ہیں :

ایک طویل مدت تک کوچہ و با زارمر دہ زار معلوم ہوتے تھے اور شہرا یک جلے ہوئے جنگل کی طرح خاک سیاہ تھا۔^

صفدر نے تاریخی حقائق کا بہت ہی دل پذیر انداز میں ذکر کیا ہے۔ نا درشاہ کے جانشین احمد شاہ
ابدالی نے پے در پے حلے کیے۔ جس سے لوگ خوف زدہ ہو کرشہر جیسوڑ نے پر مجبور ہو گئے۔ اس انتثار میں محمد شاہ
کا انقال ہوگیا ۔ اس کا نوعمر بیٹا با دشاہ بنا جو نہا ہے حسن پرست اور بیش پسند تھا۔ بہت جلداس کا حرم حسین تو راؤں
سے بحرگیا ۔ دربا رمیں افر الفری تھی ۔ انھوں نے دِنّی پر جڑھائی کردی ، با دشاہ مقید ہوگیا ، شہر کے تلی کوچوں میں
عارت کری کا بازارگرم ہوا۔ بقول صاحب مقالہ (صفدر حسین )" دِنّی بھرا یک بارے آیر وہوگئی '۔ احمد شاہ ابدالی

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

ابوالمعصو رمرزا جوان کے بھانجے اور داماد تھے ۔صفدر نے ان کی سیاسی جیالوں اور سیاست کا خا کہ واضح کیا ہے اور ان تمام ہا دشاہوں کا تذکرہ کیا جواودھ کے تھمران ہے ۔ان کا فوجی نظام، ملا زمین کی تخوا ہیں، وزیروں ک غذاریاں اوروفاداریاں غرضیکہ ہرپہلوسے روشنی ڈالی ہے۔

صفدر حسین نے بیتمام باتیں مصدقہ حوالہ جات کے ساتھ تحریر کی ہیں۔ان تحمرانوں کی خصلتیں اور طبیعتیں کیسی تحصیل کے ساتھ تحریر کی ہیں۔ان تحمرانوں کی خصلتیں اور طبیعتیں کیسی تحصیل ،ان سب کونہا ہے سادہ زبان میں لکھاا ورابیا اسلوب اختیار کیا جے کم پڑھا لکھا شخص بھی آسانی سے بچھ سکتا ہے۔ جب وہ لکھنو کے ایک تحکران صفدر جنگ کی تعلیم اور شخصیت کے بارے میں بتاتے ہیں آؤان کی سادگی اور سلاست اور زیادہ کھر جاتی ہے۔لکھتے ہیں :

صفدر جنگ صورت وشائل کے اعتبار سے بڑنے تشکیل، و جیہدانسان تھے۔ پندرہ سمال کی عمر
تک انھوں نے ایران کی اعلیٰ درس گاہوں میں تعلیم با فی تھی اور پھراو دھ بیٹی کر دربا رکی کا روبا ر کی تر تبیب پر ہان الملک سے حاصل کی تھی جن کے زیر سمایہ انھوں نے او دھ میں پندرہ سمال
تک نیابت کا کا م سرانجام دیا۔ "ا

صفدر جنگ کی سفاوت کا ذکر بھی کیا ہے کہ جب کوئی شخص ان سے سوال کرتا تو اس کا کلام منقطع ہوتے ہی وہ پچاس اشر فیاں اس کودلوا دیتے ہتھے۔

صفدر کے مطابق اور دھ کے حکمران زیا دہ تر غیر متعصب تھے اور اس زمرے میں بہت سے ہندوؤں کے ماموں کا تذکرہ کیا ہے جواس سلطنت میں اعلیٰ عہدوں پر فائز تھے لیکن ایک بات تقریباً سب حکمرانوں میں مشترک تھی کہا بنی شان وشوکت اور جاہ وجلال کو بہت عزیز رکھتے تھے۔اس کی خاطروہ اپنے سیاسی مخالفین کی جائیدادیں ضبط کر لیتے یاان کوعہدوں سے ہٹاو ہے تھے۔

صاحب مقالہ نے پھراگریزی کمپنی کے اور دی کا کومت پر الرات کا جائز ہ لیتے ہوئے نوابوں کے مشاغل کے بارے میں لکھا ہے کہ ان کا انداز مقوری قابل داد ہے۔ ایسامحسوں ہوتا ہے گویا وہ دورزندہ ہوکر آگھوں کے سامنے آگیا ہے۔ لکھنو کے ایک نواب شجا گالد ولہ کے بارے میں اس طرح لکھتے ہیں:
صرف مورت پری ٹری ٹری ٹھر رنتھا بلکہ ٹا یہ بی کوئی ایسا کھیل تما ٹاہوگا جس کا نواب کو ذوق نہ ہو۔ وہ موسیقی اور قص ہے بہت ولچین رکھتے تھے۔ وہ پیٹک بازی اور کیور بازی کا شوق بھی رکھتے تھے۔ وہ پیٹک بازی اور کیور بازی کا شوق بھی رکھتے تھے۔ ان کے چڑیا خانے میں ہزاروں اقسام کے کیور موجود تھے۔۔۔۔۔ بیابیان فنون

بتاتا ہے کہ مغلیہ دور میں ہندوستان کے ایران سے بہت گہر ہےدوستان تعلقات سے ایرانی اپنی ذہانت اورعلم و فضل میں بہت مشہور سے ال گزاری اور دفتری کام میں ماہر سے اس لیے ہندوستان تلاشِ معاش میں جوکوئی بھی آتا اسے کوئی نہ کوئی عہدہ ل بی جاتا ۔ ای دور یعنی ۱۸۰ کا عمیں سید محمد المین منیٹا پوری ہندوستان آئے ۔ اپنی ذہانت اور کارناموں سے انھوں نے خوب انعامات دہوں کا خطاب ملا اور اپنی سیاسی جالوں سے انھوں نے خوب انعامات وصول کیے ۔ آخر کار بر ہان الملک صرف اورد ہے صوب داررہ گئے ۔ انھوں نے پہلے کھنو کی طرف توجہ دی ۔ پھر اور نظر رکھنے کے لیے اجود ھیا سے جارمیل کے فاصلے بر دریائے گھاگر المشافات برتوجہ دی اورا پنی ریاست برنجر پورنظر رکھنے کے لیے اجود ھیا سے جارمیل کے فاصلے بر دریائے گھاگر المشافات برتوجہ دی اورا پنی ریاست برنجر پورنظر رکھنے کے لیے اجود ھیا سے جارمیل کے فاصلے بر دریائے گھاگر ا

یر ہان الملک کا کر دارمتھنا وخصوصیات کا حال تھا۔ ایک طرف بہا دراو راعلی منتظم تھے۔ دوسری طرف حصول اقتداکی لا کچ میں اکثر اخلاتی ذمہ داریوں سے بھی دست پر دارہو جایا کرتے تھے۔ ۱۲

تاریخی واقعات کے مطابق جب بر ہان الملک نے نا درشاہ کے حملے کے وقت دِ ٹی میں خورکشی کر لی تو اود ھے کی صوبے واری کے لیے دو دیو ہے دار اُبھرے۔ ایک فتبر جنگ جو ہر ہان الملک کے بیتیجے تھے، دوسرے بنیاد جلد چهاره ۲۰۱۳ء

سے بھی انھیں خاص دلچیہی تھی ۔ان کانٹا نہ بہت احجا تھا اور و دشکار کھیلتے وقت تیرہ نیز ہ جنجر اور تلوار ہر چیز سے کام لے سکتے تھے ۔ ''ا

سیّد صفر حسین نے اپناس تحقیقی مقالے کے سلسلے میں علمی وا د بی کھدائی کے بعد اپنی دریافتوں کو صرف مرتب فہرستوں کی شکل میں پیش نہیں کیا ہے اور نداودھ کی صبح، دوپیر اور شام کو گنجائش کے باوم نہ افسانے اور ڈراے کا رنگ دیا ہے بلکہ جن باتوں کا تذکرہ بھر پورا ندا زمیں کیا، وہ اودھ کا تمدن اور لوگوں کا رنگ سے سبن تھا۔ وہاں کے آلات حرب، زراعت، شجارت، مکانات، بلبوسات کے بارے میں عمر انی زاویۂ نگاہ سے بحث کی ہے کھنٹو پر بہندی اور خاص طور پر فارتی اوراسلامی الرّ اے کو ظاہر کیا۔ اودھ کا جغر افیا ئی می وقوع کھا۔ جوبات آج قاری کو جران کرتی ہے، وہا ودھ کی سلطنت کی وسعت ہے، وہاں کے فنون، آب وہوا، رقبہ بٹیر پیچر، فصلیس، سیروشکار مذا ہب، دریا، آبا دی اور آبا وسلیس، کیڑ ا، مٹھا کیاں، زبان، کھانے اور سلطنت کی سالاندآ کہ فی ضلیس، سیروشکار مذا ہب، دریا، آبا دی اور آبا وسلیس، کیڑ ا، مٹھا کیاں، زبان، کھانے اور سلطنت کی سالاندآ کہ فی نہریں غرض کداودھ کی معاشرت کا ایک بھر پور نفشہ پیش کیا ہے۔ اس مقالے کے بارے میں پر وفیسر حامد صن سید کیا تر اے مل حظہ بیجے:

اس مقالے کی تہذیب وٹر تیب میں ایک سلقہ ہے جوقد م قدم پر ملتا ہے۔ ڈاکٹر صفدر حسین نے تو آسمانی کے لیے مقالے کوادب اور زندگی کے تفصیلی مطالعوں میں جدا جدا رکھا ہے۔ ہم اس ادب اور ماس زندگی کارشتہ جوڑ کراس دور کی واضح تصویر بنا سکتے ہیں۔ ۱۵

"مقالے" کا ندکور مبالاحصہ پڑھ کرٹیر علی افسوس کی آ رائے ہے مسحفل یا دا آجاتی ہے جس میں اس طرح ہندوستان کے بارے میں لکھا گیا ہے اور صفر رکے "مقالے" کو پڑھ کر یہ محسوں ہوتا ہے جیسے کہ اور ھ، فاص طور پر لکھنو میں داخل ہونے کا دروا زہ کھل گیا ہو۔ معقف لکھنو کے پہلے ایوان شاہی دولت فاند آصفی کے متعلق جب لکھتے جیں تو ان کا اندا زجم پر ایک مصور کے قلم میں ڈھل جاتا ہے، کیونکہ الفاظ کے ذریعے صاحب مقالہ نے اس محل دولت فاند آھنی کی ایک تصویر بنا ڈالی ہے ۔ ملاحظہ بجھے:

> نواب کاکل درما کے کنارے واقع ہے جہاں سے درمائے گوتی اور شرقی خطئہ زیمن کے وسیع مناظر صاف نظر آتے ہیں۔ اس کل کا کیجھ حصہ نواب خواع الدولہ نے تیار کرایا تھا لیمن موجودہ تھران ( مصف الدولہ ) نے اس میں بہت زیادہ اضافہ کیا ہے۔ اس احاطے میں

وسع قطعات اورایک دربارجہاں و معاضرین سے آزادی کے ماتھ ملتے ہیں، تیار کرایا ہے۔
یہ دربار تین محر ابوں کا ایک سلسلہ ہے جوایک دوسر سے کے متوازی اورا فریقی (m oorish)
اغماز کے ستونوں پر قائم ہیں ۔اس کی حجبت اور دیواریں خوبصورتی کے ساتھ ملمع کی ہوئی
ہیں، زیورات اور پھولوں سے منتش ہیں ۔دربارتک آنے والا زیندا یک خوبصورت چمن میں
واقع ہے ۔اس چمن کا قرینہ بالکل و بیا ہے جیسا کہ ہم اکثر ہندوستانی مصوری میں دیکھتے ہیں
جومر لع قطعات پر مشتل ہوتے ہیں ۔اس چنستان میں اتی تیز خوشہو کے پھول لگائے ہوئے
ہیں جومر لع قطعات پر مشتل ہوتے ہیں ۔اس چنستان میں اتی تیز خوشہو کے پھول لگائے ہوئے

مقالہ نگار کھنوی معاشرت اوراودھ کے حکمرانوں کی معلومات کے بعد دِنِّی کا تذکرہ دوبارہ کرکے دونوں شہروں کا مواز نہ پیش کرتا ہے۔معد نف کے مطابق کھنو میں شاہی جلال و دید ہد کے بہائے نوائی شان و شوکت تھی۔جگہ جگہ امام با ڑ ہے تھے ،و ہاں مرشہ خوانی کی روایت کی دید سے حکمرانوں اور توام دونوں کے دل زم و مازک تھے اورانسان دوئی ان کا شعا رتھا۔ کسی کا دل دکھانا ، یا کسی پڑھام کرنا انھیں بالبند تھا۔ وہ اپنے مجمول کو بھی بازک تھے اورانسان دوئی ان کا شعا رتھا۔ کسی کا دل دکھانا ، یا کسی پڑھام کرنا انھیں بالبند تھا۔ وہ اپنے مجمول کو بھی الیک سزائیں نہ دیتے ہے جن سے انسان کے رو تکافی کھڑ ہے ہو جا کیں ۔ لیکن دِنِّی کے حالات اگر اس تا ریخی تناظر میں دیکھے جا کیں تو واضح نظر آتا ہے کہ دِنِّی کے عروج وزوال دونوں زمانوں میں جب تک با دشاہوں کا اقتدا رہا تی رہا ، اس طرح کی سزا کیں جن سے انسانی دل دائل جائے ، عام تھیں۔ یہاں تک کہ تخت کے وارثوں کی آتھے میں نگلوا کیں ، زندہ ولوگوں کی کھال تھنچوائی لیکن اس کے بر تھی کھنو میں شائنگی ، لطافت اور ہر شعبہ حیات کی جند سے اور تکلف تھا ، اسی ترز میں جاوٹ کی یا دہیں غالب نے کہا تھا: '' ہا ہے لکھنو''۔

صاحب مقالہ نے ندکورہ بالاتمام با تیں قاری کے ذہن میں لکھنو کی شعری فضا کوہموار کرنے کے لیے لکھی ہیں، کیونکہ آئے چل کر لکھنو میں ادب کوموضوع بنایا ۔جیبا کہ مقالے کے عنوان سے ظاہر ہے۔ ہماری ان گزارشات کا مقصد مصنوف کی نثر کے اسلوب کی اس جہت کی طرف اشارہ کرنا ہے جس کے تحت ایک ذی فہم نثر نگا راپنے تقطۂ بحث کے اردگر دوائر کے تھنچ کر تھک کرتا جاتا ہے اس طرح وہ اصل کی طرف ہم زاویے سے بھی جاتا ہے ۔مقالے کے پانچویں باب میں 'اور دھیں زندگی' کے بجائے ''اوردھ میں ادب' کے حوالے سے تذکرہ شروع ہوا ہے ۔صاحب مقالہ نے ادبی چاشی کو اس کی حد میں رکھا ہے اوروہ کہیں بھی تحقیق مقالے کوا د بی شہا رہ بنانے پر مصر نہیں۔

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

اظهار جوتا یا لطیف معاملہ بندی جوتی واس کو پبند کیا جانے لگا۔ یسے بی اثرات کے امتزاج نے انتا ، جراک، رند اور مرزاشوق سے شعر کہلوائے۔

دِنْ اور لکھنو کی زندگی میں تاریخی، ساجی، مقامی اور ندہبی لحاظ سے جوفرق پایا جاتا تھا، اس نے دونوں مقامات کی شاعری میں بھی انتیازات پیدا کے مثلاً لکھنو کا مرکز شعروا دب دِنِّی کے برسوں بعد قائم ہوا۔

اس لیے جدید یت کے ارا کو قبول کرنے کی صلاحیت اس میں زیا دہ تھی اور دولت کی فراوانی نے شاعری کومزید جد بیرنگ میں مموویا مفدر نے ان تمام عوال کا تذکر ہا پنے مقالے میں کیا ہے، جن عوامل نے لکھنو کی شاعری کونہ صرف دِنِّی بلکہ پورے برصغیر کی شاعری سے منفر دینا دیا اور لکھنو کنٹا طیدر بحان کامو جب بن گیا ہا لکل اس طرح جیسے اس سے پہلے عادل شاہی اور قطب شاہی دور میں بھی نئا طیدر بحان تھا، کیونکہ ماتی اور ند بھی اور قطب شاہی دور میں بھی نئا طیدر بحان تھا، کیونکہ ماتی اور ند بھی ما حول ان ریا ستوں اور لکھنو کا تقریباً ایک جیسا تھا۔ اس لیے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ جہاں معاشر تی و معاشی عوامل ایک جیسے ہوں، وہاں کا دب بھی ایک جیسا ہو سکتا ہے۔

مقالہ بندا میں میر تقی تیری شاعری کا ذکر تجر پوراندا زمین کیا گیا ہے۔ حالا تکہ تیری کا تعلق و بی سے تھا،
البتہ کچھ مے دربا ریکھنٹو سے بھی تعلق رہا ہے۔ اس طرح صاحب مقالہ کو میری شاعری پر تیجر وکرنے کا موقع مل گیا جس سے اُتھوں نے خوب فائدہ اُٹھایا اور میر کے کلام کے تناظر میں و بی اور تواب آحف الدولہ کے نام ما از ذکر کا الا لیکھنٹو کے وہ شاعر جن کا ذکر تفعیل سے کیا گیا ہے ، ان میں میر حسن اور نواب آحف الدولہ کے نام قامل ذکر ہیں۔ اس دور کو صفور نے کھنٹو کی شاعری کا منابری دور کہا ہے۔ پھر اُتھوں نے کھنٹو کی ادوم اور متعین کر ذکر ہیں۔ اس دور کو صفور نے کھنٹو کی شاعری کی تباہر میں انشاء اللہ خال انشاء مصفی ، جرائے ، ناسج کے بہت سے شعراک فن کا رانہ صلاحیتوں پر بجٹ کی۔ اس سلط میں انشاء اللہ خال انشاء مصفی ، جرائے ، ناسج سے آتش کے نام قامل ذکر ہیں۔ شعراک میں زیادہ نمایاں ہیں جو خاص کھنٹو بی سے تعلق رکھتی ہیں۔ سے مشنویاں آحف نیکس انساط نریک کی تصویر میں ان مثنو یوں میں زیادہ نمایاں ہیں جو خاص کھنٹو بی سے تعلق رکھتی ہیں۔ یہ مثنویاں آحف نام الدولہ کے شکار عروج فواب رام پوراور مرغیوں کی لڑائی وغیرہ پر ہیں۔ لکھنٹو کی متنویات کی مشنویات کی اور اس سے کا میں دور ایس کے مطابق اور ان کے کلام کی خصوصیات فائر ہم تحریم میں لائی گئی ہیں۔ لکھنٹو کی مشنویات میں فی مقبولیت کے اعتبار سے نام اور ان کے کلام کی خصوصیات فائر ہم تحریم میں لائی گئی ہیں۔ لکھنٹو کی مشنویات میں فی مقبولیت کے اعتبار سے نام اور ان کے کلام کی خصوصیات فائر ہم تحریم میں لائی گئی ہیں۔ لکھنٹو کی مشنویات میں فی مقبولیت کے اعتبار سے دیا شکل میں کی سے اس میں زیادہ ترکھنٹو کی معاشرے ، نداق ،

ىر وفيسر حامد حسن سيد لكھتے ہيں:

ڈاکٹرسیدصفدر شین نے مقالے کو مقالہ رہنے دیا ہے جس سے تہذیب و تر تیب اورا دنی جاشی کے باوصف یکی نا ٹر ملتا ہے کہ ہرا یک بیان فورو فکر کا نتیجہ ہے اورا کی وجہ سے وزنی اورا عقباری ہے۔ کا

لکھنؤ میں جوشاعری کے عروج کا زمان تھا، اس وقت انگریزی کمپنی کی گرفت وہاں کے حکمرانوں پر مضبوط ہو چکی تھی۔ یہ ٹی مسائل میں اُلمجھی ہوئی تھی۔ صرف کھنؤ کی عوام خوشحال تھی اور مصنف کے مطابق لکھنؤ میں شاعری کومنفر دمقام دینے میں فقہ جعفریہ چیش چیش تھا۔ مقالہ ہٰذا میں اردواصناف ادب پر ہونے والے ندئبی ارثاب کا ذکر بھی کیا گیاہے۔ ایک جگہ کھھتے جیں:

ھیعت اپنے اصول دین میں تو حید،عدل، رمالت، امامت اور قیامت کی قائل ہے لیکن احرام ذات میں سب سے پہلے خدا پھر نبی اور تیسر نے نبیر پر امام آتے ہیں ۔ لکھنؤ میں جو مثنویاں کہی گئیں، ان کے آغاز میں ہمیں بالکل بہی تر تیب ملتی ہے اور یہ بات محض مسلمان شعرابی مے خصوص نہیں دی بلکہ خود ہند و حضرات نے بھی بہی او بی وستور برتا ہے۔ ۱۸

اہل ہیت کے نقوش کھنٹو کی تمام اصناف اوب پر گہرے ہیں۔قصول میں بھی جا بجائیہ عناصر موجود ہیں۔ رباعیات،قطعات میں بھی جھلک ملتی ہے۔ آئر کرام کی مدح میں قصائد کھے گئے ہیں۔ کھنٹو کا کوئی شاعر ایسانہیں تھاجس نے قصیدہ کہا ہواوراہل ہیت کی مدح نہ کی ہو۔ اس طرح نہ بی تہواروں کے اردوا دب پر ہونے والے شہبت الرات کا جائزہ لیا گیا ہے اورصا حب مقالہ نے اس جائزے کے دوران انتا ، نا سنخ ، آئی ، جمد رضا برق ، آغاضن امانت ، مظفر علی اسیر ، دوست علی خلیل کے اشعار بطور حوالہ چیش کیے ہیں جس سے مقالے کی دلچیسی میں اضافہ ہوا ہے۔ عام طور پر لکھنٹو کی شاعری پر فحاشی اور ندیدہ پن کا الزام لگایا جاتا ہے لیکن کسی نے اس کے میں اضافہ ہوا ہے۔ عام طور پر لکھنٹو کی شاعری پر فحاشی اور ندیدہ پن کا الزام لگایا جاتا ہے لیکن کسی نے اس کے میں اضافہ ہوا ہے۔ عام طور پر لکھنٹو کی شاعری پر فحاشی اور ندیدہ پن کا الزام لگایا جاتا ہے لیکن کسی نے اس کے محرکات پرغور نہیں کیا۔ صفدر نے ان محرکات کا سراغ لگایا ہے جواس ندیدہ پن کا سب شے۔

صفدر کے مطابق لکھنوی اوب کا آغاز دربار سے جواتھا اور درباریں نوابوں کے جنسی جذبے میں سرکشی تمیں سال کی عمر تک جو تی گئی ہاں سلطے میں اُنھوں نے پچے نوابوں کی حالتیں بھی ظاہر کی جیں ۔ چنانچ تمیں سال کی عمر کے بعد جب بیجذ بیمعتدل ہو جاتا ، تو اسے سرکش بنانے کے لیے بیاوگ محبوبہ کی کئی ہوئی زلفوں ، رضائی کی خوشبو سے لذت لینے گئتے ۔ چنال چے شعر وشاعری کے جن حضوں میں لذت کا ترشے ہوئے ناخنوں ، رضائی کی خوشبو سے لذت لینے گئتے ۔ چنال چے شعر وشاعری کے جن حضوں میں لذت کا

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

رزی اور برزی خصوصیات اس میں سمودیں ۔ فیسیح ، ولکیر ، خلیق اور میر خمیر کا مقالے میں تفصیلی ذکر کیا گیا ہے۔

ان کے بعد مصفف نے انہیں و دبیر کا دورا لگ متعین کیا ہے اور مرزا دبیر کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ان کے مراقی میں سیلاب کی طرح اگذتے ہوئے جذبات ملتے ہیں لیکن ان میں ایسی بہت و

بلند سطین ہیں جنھیں دیکھ کرمحسوں ہوتا ہے کہ مضامین کی تہذیب نہیں ہوگی اور الفاظ کے

انتخاب میں سلیقر نہیں برتا گیا۔ ۲۰۰

پھرمیرانیس کا نہا ہے۔ تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے۔ صفدر کے خیال کے مطابق میرانیس زبردست تخلیقی قوت کے ساتھ ایک اعلیٰ نظر انتخاب بھی رکھتے تھے۔ ان کا گھرانا تین پشتوں سے شعر وا دب کی نمایاں خد مات اوا کرتا چلا آرہا تھا۔ میر ضاحک، میرحسن، میرستھن خلیق کی ادبی روایات نے خاندان بھر میں ذوق شعری پیدا کردکھاتھا۔ میرانیس کی عظمت کوبیان کرنے کا نما زملا حظہ سجیے:

ا نیس کی عظمت ان کے فن میں ہے اور ان کافن اس صلاحیت میں مضمرہے جوانھوں نے حذبات نگاری، کردار ڈگاری، منظر نگاری اور واقعہ ڈگاری میں دکھائی اور پھران سب چیزوں کو ایک خاص تسلسل و تنظیم کے رشتے میں پروکر دکش انداز بیان کے ساتھ پیش کیا۔ ۲۱

آخر میں صفرد نے مرجے کے متعلق ٹریجڈی اورایپ کی بحث کوبھی سمیٹا ہے۔ اکھنوی مرجے کی افراد یت کے بارے میں ان کا نظار نظر ہیہ ہے کہ مرثیہ کی ساخت، اس کے موضوع کی اہمیت، اس کے اخلاقی نصب العین، اس کی صد ہا تحسین و ہر جت تصاویر، اس کے ادبی معیار، اس کے بے شار ذخیر ہ الفاظ، اس کے اسلوب بیان کے تنوع اور ہمہ گیری کود کچھ کرہم اس نتیج پر وینچتے ہیں کہ کھنو میں مرثیم محض میت تک محد و دندر ہا بلکہ ایک زیر دست اخلاقی، فنی اورا دبی روایت بن گیا اوراس کی صورت و معنی اوراس کے ادبی معیار پراس وقت تک تک تر دست اخلاقی، فنی اورا دبی روایت بن گیا اوراس کی صورت و معنی اوراس کے ادبی معیار پراس وقت تک تک تر دست اخلاقی، فنی اورا دبی روایت بن گیا اوران کی صورت و معنی اوراس کے ادبی معیار پراس وقت تک تک تر ق کے امرانا ہے نہیں ہیں جب تک معاشرہ کی قدرین اور زبان کا مزان ندبدل جائے۔

معقف نے لکھنو کی اصناف یخن میں تھید ہے ونیسر نے نمبر پردکھا ہے اور مقالے کے نویں ہا ب میں شامل کیا ہے۔ سب سے پہلے اس صنف کا تاریخی پس منظر مختصراً نیان کیا ہے۔ پھر تھید ہے کے خدائے خن مرزا رفیع سودا کو موضوع گفتگو بنایا ، جو نہ صرف تھیدہ گو ہے بلکہ لکھنو کی ''واہ'' کی نمائندگی کرنے والا شاعر بھی ہے۔ معقف نے سودا کو تھیدہ ونگاری کا تھی تجزیہ کرنے سے پہلے تھید ہے کے اجزابیان کیے اور پھر انھیں اجزا کو

نزاکت اور لطافت بیندی کا ذکرہے۔ چنال چان خصوصیات کوفن کا را نذ تقطیر نظر سے بیان کیا گیا ہے۔ نواب مرزاشوق کی مثنویا ل تغیرے نمبر پر چیں جن میں ذہب عشق، فریب عشق، بہاد عشق قائل ذکر چیں۔ صاحبِ مقالہ نے ان متنول مثنویوں کافنی وقکری تجزیہ کیاہے۔

اس کے بعد مرشد کاباب ہے جس میں صاحب مقالد نے پہلے مرمیے کی تاریخ اور مرشے کی ہیں ت پیش کی ہے۔اس کے بعد مرشد اور لکھنوی معاشرت کے مشتر کہ عناصر کو بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اہل لکھنو نے عزا داری میں ایران اور عراق کی رسوم کو داخل کر کے 'محرم الحرام'' کو خصوص تقریب کی صورت دے دی تھی۔ رفتہ رفتہ خلوص وعقید ہ نے اس کے داروں میں توسیع کرائی اور شہر میں درجنوں کر بلائیں ہیں تکر وں عزا خائے تعمیر ہوگئے۔یہ وہ شہرتھا جس کے متعلق ہائنن (Knighton) لکھتا ہے:

> کہ جب میں لکھنئو میں مقیم تھاتو ایک سال سنا کہ اب کی ہا رپیچاس ہزا رعکم درگاہ صفرت عباس میں جڑ ھائے گئے اورا**س پر مجھے ک**وئی اچنبانہیں ہوا۔ <sup>19</sup>

کھنٹو میں کم محرم سے ۱۰ مصفر تک اور پھر آگھ رہے الاول تک زباد تر اور میا تھا اور مینے میں تمام شہر سوگ نشین رہتا تھا۔ گل گل علم نصب کیے جاتے تھے، جگہ جگہ لنگر جاری کیے جاتے ہیں بلیں لگائی جا تمں اور گھر مجالس منعقد ہوتیں با دشاہ اور درباری امراء سے اہل حرفہ تک سب بی خلوص وعقید سے کے ساتھا ایا م عزا مناتے اور راہ جسین میں بانی کی طرح رو پیر بہاتے تھے۔ کھنٹو میں ہند وعوام تک عزاداری کرتے اور مرجے لکھتے سے ہند و مرثیہ نگا روشن بت رائے ہر سال اہام با ڑہ سینی نیگم میں مجلس کیا کرتے تھے جس میں مرزا دہیر مرثیہ پڑھتے ہے۔ ہند و مرثیہ نگا روشن بت رائے ہر سال اہام با ڑہ سینی نیگم میں مجلس کیا کرتے تھے جس میں مرزا دہیر مرثیہ پڑھتے ہے۔ ہند و مرثیہ نگا روشن بت رائے ہر سال اہام با ڑہ سینی نیگم میں مجلس کیا کرتے تھے جس میں مرزا دہیر مرثیہ چنال چہ یہاں سینکٹو وں مرثیہ گو پیدا ہوئے جن میں میر محموطی، بناہ علی بیگ افر ردہ مرزا آغا خال، غلام اشرف جنال چہ یہاں سینکٹو وں مرثیہ گو پیدا ہوئے جن میں میر محموظی، بناہ علی بیگ افر ردہ مرزا آغا خال، غلام اشرف خلین اور می میں کہ افر ورشی ہے کہا یہ میں دیا وہ شی اور ورشی میں میں کہا کہ کے ایس نیو شی میں دیا وہ کی ایک کوروسر سے برز جے و میامشکل ہے کین خلیق وم میں رنگ وصورت کے کھا یہ نیو تھی میں دیا وہ اور کی ایک کوروسر سے برز جے و میامشکل ہے لین خلیق وم کی تھی کی دور سے نیا وہ کی اساتھ دیا اور اسے نیا کہا تھوں نے دیا ہے میاں تھوں نے دیا ہے کہا میں دیا وہ کی کا ساتھ دیا اور اس کے منتشر اجزا کو مر او طرکہ کے بہت می انھوں نے سب سے ہیلے مرجے کی تھی کی موروت میں کی اور اس کے منتشر اجزا کو مر او طرکہ کے بہت ک

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

اسیروغیرہ آجاتے تھے۔مشاعرے کی فضا سنجیدہ ہوتی تھی لیکن اس کا اختقام جرائت کے متعلق ایک مضحکہ خیز نقل پر ہوتا تھا۔امانت لکھنوی کے ہارے میں مصنف کا خیال ہے کہ اس کے ڈیا مے خالص ہندوستانی انداز میں جیں اوراردوڈ رامے کے اس نمونے کو آپ ایک طرح کا اوپرا کہ سکتے جیں۔

کلافتو کی نژ نگاری کے بارے میں معقف کا خیال ہے کہ نو طرز مرصع کی کھے ہانے ہے جس نے شائی ہند کے لوگول کوار دونئر نولی کی طرف ماکل کیا۔ نبو طرز مرصع کے تکھے جانے کے پچھ مے کے بعد لکھنٹو میں اردونئر کا رواج ہوگیا۔ اس زمانے میں سیدانٹا نے تعقن طبع کے طور پر پچھا ہے اسانی کمال دکھانے کے خیال سے دو قصے ۔۔۔'' رانی کیتکی'' اور'' سلک گوہر' علا حدہ علا حدہ بلکہ ایک حد تک متفاد رنگ میں کھے۔ دونوں اپنی اپی جگہ ایک ادبی کہتے ہوئے افرادی تخلیق ہیں۔ ان میں اہم تر حیثیت'' رانی کیتکی'' کی ہے۔ سے دونوں اپنی اپی جگہ ایک ادبی کی جہا افرادی تخلیق ہے۔ کم ویش اس زمانے میں جرائے کے شاگر دیگر بیا نہ انداز بیان کے لحاظ سے لکھنٹو کی بہت افرادی تخلیق ہے۔ کم ویش اس زمانے میں جرائے کے شاگر دیگر بیٹش مجبور نے اردونئر میں تین کا میں اندشد اے سے کہنش میں مرورکا نام مرفیر ست آتا ہے۔ صفدر حسین لکھتے ہیں:

نور تن لکھیں۔ شائی لکھنٹو کی نئر کی کوششوں میں مرورکا نام مرفیر ست آتا ہے۔ صفدر حسین لکھتے ہیں:

اردونئر نگاری میں مرورکوونی حیثیت حاصل ہے جو لکھنوی شاعری میں نائے کو، جس طرح

ارونٹرنگاری میں سرورکووبی حیثیت حاصل ہے جو لکھنوی شاعری میں ماسخ کو جس طرح ماسخ نے کہ جس طرح ماسخ نے یہاں کے رنگ بخن کی بدوین کرنے کے بعد امام فن کا درجہ حاصل کیا۔ای طرح رجب علی بیک سرورنے یہاں کی پرتکاف نٹر کی رنگ بنتگی کا کام سرانجام دیا۔ فسانہ کا بنب رسید ایک انفرادی محتب خیال ہے۔ ۲۳

لکھنو کی نشر میں محانیب محبت بھی جیں۔ان میں مصنف نے بیگات کے خطوط اور واجد علی شاہ کے خطوط اور واجد علی شاہ کے خطوط اور واجد علی شاہ کے خطوط کا تذکرہ کیا ہے۔ان کے مطابق بیگات کے خطوط خطوط کے ساتھ کھنو کے انداز تحریر کا سچانمونہ جیں۔اس کے بعد لکھنوی واستانوں کے بارے میں گفتگو کی گئے ہے۔

مجموعی طور براس مقالے میں کم وہیش لکھنٹو کی سوسال کی زندگی اورادب کا جائز ہ لیا گیا ہے۔ صفدر نے لکھاہے کہ لکھنٹو کی زندگی کے حوالے سے شعروا دب کوجو وسعت حاصل ہوئی ہے، اُسے صرف خار جیت سے تعبیر کر کے نظراندا زنہیں کرنا جا ہے۔ دراصل لکھنٹو کے ادب کی مخصوص نوعیت کو نہ بیجھنے کی وجہ سے مختلف غلط بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

باری باری سودا کی تصیدہ نگاری پر منطبق کر کے فئی زیادہ فکری کم تجزید کیا ہے۔ دوسر مے تصیدہ کو جعفر علی خال اور میرحسن کی قصیدہ نگاری پر خوب سیرحاصل بحث کی ہے۔ صفدر کے مطابق سودا کے بعداودھ میں قصیدے کے سب سے بڑے شاعر صحفی ہیں۔

کلھنوی اصناف بخن میں واسوخت چو تھے نمبر پر ہے۔قاضی عبدالودود کے حوالے سے شاہ مبارک آردوکو پہلا واسوخت نگار تا بت کیا گیا ہے۔واسوخت کے خمن میں آتش، سیر تحد رتد بحد رضا برتی، المداوعلی تجو، آتش، سیر تحد رتد بحد رضا برتی، المداوعلی تجو، آغانسن المانت، آفاب الدولہ خلق مرزا شوق اورامیر مینا آئی کے ام زیا دہ نمایاں ہیں۔صاحب مقالہ نے ریختی کو ککھنوی اصناف شخن میں یا نچوال نمبر دیا ہے۔اس کے بارے میں لکھتے ہیں:

اردو کا پہر پہلوبھی عجیب ہے کہ یہاں عورتوں کے الفاظ ومحاورات ایک خاص حد تک مردوں سے مختلف ہوتے ہیں۔ ۲۲

معنف کے خیال میں ریختی کے موجد امیر ضرو ہیں لیکن بیان کی غیر شعوری کوشش تھی ۔ شالی ہند میں اس کے موجد سعادت بارخال رنگین ہیں۔ رنگین نے عورتوں کی خوشنودی کے لیے ریختی لکھی تھی ۔ رنگین کی ریختی جائے دیلی کی معاشرتی فضا کی تر جمان ہے ، کیونکہ سعادت بار کوشنو میں کیوں نہ کھی گئی ہو، یہ کھینو کے بجائے دیلی کی معاشرتی فضا کی تر جمان ہے ، کیونکہ سعادت بار رنگین نے بھی اپنی جوانی دیلی میں گذاردی تھی ۔ لکھینو کے ریختی کوشعرا میں انشا ، میر بارعلی مُر ف جان صاحب خاص طور پر مشہور ہوئے ۔ شابی عہد کی ریختی گوئی میں جان صاحب کھینو کے نمائندہ کے جاسکتے ہیں ۔

#### حراله جات

- جن وقيس وفيس والا بعد كالحجر الشخواتين او في ورسي، لا بعد...
- ۔ سیرصفرر حین ، تزند محسی اور ادب متساہل اود ہ کیے عبد میں (لا مور، بنجاب یو نیور کی، مقالد برائے ڈاکٹریٹ، ۱۹۵۵ء) بھی الف۔
  - ۱- سيرها مصن، كل سفت رنك (لا بور تخليق مركز، شاه عالم كيث، ١٩٤٤ م)، ص ١٣٨٠.
    - س سيرصفروسين، وند كى اور ادب شامان اود و كرعمهد مين، شالف-
  - ٣- جميله خانون، مرتبه نقست قدم (لا بهور: مكتبه الش افروز، ارجن روق كرش كر، ٢٧ ١٩ء) م ٣٩٢-
  - ۵ جميله خاتون، مرتبه نقستن قدم (لا بهور: مكتبه الش افروز، ارجن روق كرش نكر، ۲۷ ۱۹ م) من ۳۹ -
    - ۲- سیرصفر دسین، زندگی اور ادب شامان اوده کے عمد میں، ساا-
      - 4 الفِناءُ 10-
      - ٨\_ العِنْمَاءُ ص11،10\_
      - 9 الضأء ش14
      - 10 الضأء ١٨-
      - 11 العِنْ أَنْ 19-
      - ۱۲\_ اليناً، ش۲۱\_
      - 110 اليناء م
      - ١١٠ الفياً، ١٣٠
      - 10. سيجاء صن مكل سفت رنگ، عي ١٣١٠١٣.
    - ۱۲- سیرمفررسین، وندگی اور ادب شامان اوده کے عمد میں، م٠٠٠-
      - ۱۲- سیمارس، گل بفت رنگ، س۱۳۲۰-
    - 1A سيرمفردسين، وند كي اور ادب شابان اوده كر عبد مين، ص ١٨٩-
      - 19\_ اليفاً، ص ٣٣١\_
      - ۱۷ اليناء ۴ ۳۹ س.
      - ۱۱ اليفاء عن ۲۹۳
      - ۲۲ ایغاً، ۱۳۳
      - ٢٣ الفأيش٢٥٧\_
      - ٢٢٠ اليناء ١٣٠٥

فہیاں پیدا ہوگئی ہیں لیکن اگراس مسلے کاعمرانی تطاء نظر سے تجزیہ کیاجائے اور بحث کی نوعیت بدل جائے ۔ شاعر ی کے خار تی ربحانات پرانگشت نمائی سب سے پہلے امدا طام آرث نے کے اشد من البحقائی میں کی تھی ۔ وہ اُردو میں نے نے انگریز کی دان نظاد سے ۔ اُنھوں نے داخلیت کا عجیب متصوفانہ تھو را ردوادب میں ماخل کر دیا اور بھی جا مجرع بدالسلام ند وی اور عبدائمی نے ان کی تقلید کر کے اس ربحان کواور بھی عام کیا ۔ لکھتو کے بارے میں اس غلط ربحان کو شخص کرنے سے کہ اس کا خیال ہے کہ ربحان کو شخص کر کھتا ہے ۔ ان کا خیال ہے کہ داخلیت اور خارجیت نفسیات کی دوجداگانہ بلکہ متضادا صطلاحیں ہیں ۔ داخلیت اس وہ فی تجربے کام ہے جس کا اختصار ذہن کے بطنی احساسات پر ہوا وراس کا اطلاق آس علم پر ہوتا ہے جس کی بنیا دبیشتر یا تمام ہر 'معا کنہ نفس انحصار ذہن کے بطاب ربعوتا ہے ۔ اس انحصار ذہن کے مظاہر پر ہوتا ہے ۔ اس ربحان میں انسان یا شاعر کو اپنے نفس سے الگہ رہ کر تھا گئی ہے ۔ اس انسان یا شاعر کو اپنے نفس سے الگہ رہ کر تھا گئی سے ہیں جس کا اطلاق بیرونی دنیا کی کا یا بچھا سے دنیا بھر کے مقاب طرح پلیف گئی کہ ربحان میں انسان یا شاعر کو اپنے نفس سے الگہ رہ کر تھا گئی سے ہیں انسان اپنے ذہن می میں انسان اپنے ذہن می میں گرا اس میں انسان اپنے ذہن می میں گرا ہے ۔ ابھا سے اس ختی کو بھی میں انسان اپنے ذہن می میں گرا اس میں گئی کہ بھر ہو تھی ہونے کی کھوٹے ہیں ۔ ابھوا سمجھا جانے لگا اور دروں بنی کو بھی میں انسان اپنے ذہن می میں گرا اس ختی میں میں کہ بھی مقالے میں اس میں میں کہ کہا ہے کہا ہے کو میں کھوٹے ہیں ۔ ابھوا سمجھا جانے لگا اور دروں بنی کو بھی کے اس محمول کے کو میں کہا ہے کھی کھوٹے ہیں ۔ ابھوا سمجھا جانے لگا اور دروں بنی کی وہ جس میں انسان اپنے ذہن می میں گرا ہے کو کھی ہے کہا ہے کھی کھوٹے ہیں کہا ہے کہا ہے کہا ہے کہا ہے کہا ہے کہن خیال ہے اور آخر میں لکھتے ہیں ۔ ابھوا سمجھا جانے لگا ہے کہا کہا گھی کھی مقاب کیں کہا ہو کہا ہے کو کھی ہے اور آخر میں لکھتے ہیں ۔

لکھنؤ کااگر چرکوئی مخصوص اور متعین پیغام نہیں ہے جے اس کے تر کے نے بیر کیا جاسکے لیکن ہر شعبۂ حیات میں نفاست، نزاکت اور رو مانیت و ہاں کی خصوصیت کہی جاسکتی ہے۔خواہ تہذیب و معاشرت ہویا شعروا وب ہر جگران عناصر نے حسن وقبح پیدا کیا ہے۔ ۲۲۲

#### مآخذ

حامد حسن ، سيد - كل سفت رذ محى -لا مور بخليق مركز ، شادعالم كيث، 1942ء -.

خانون، جميله بمرتبه مقدم على الا بعود مكتبه وأنش افر وز، ١٩٢٧ ء -

صفر تسین اسید متر نده کسی اور ادب متساب ان اوده کسے عبد میں فیر مطبوعه مقالدی اے فی ایکا ڈی الا ہورا بنجاب یو نیور کی،
رماد

## پنكى **ج**سٹن\*

# پنڈتارامابائی:سماجی مصلح اور بائبل کی پہلی خاتون مترجم

پنڈتا رامابا ئی (۱۲۲ پر بل ۱۸۵۸ میں ہوتا ہے۔ کا شار بندوستان کی ان عظیم خواتین میں ہوتا ہے۔ حضول نے اپنے فکر سے ایسے دیمپ جلائے کہ آج بھی ان کی روشنی دلوں کو منور کررہی ہے ۔ انھول نے مختلف شعبہ ہائے زندگی میں اپنی صلاحیتوں کا لوہا منوایا ۔ وہ پیدائشی طور پر اعلیٰ بائے کی منتظمہ، عالمہ، مصلح اور مبلغہ مخصیں ۔ ایک مشہور ساجی مصلح کی کہتا ہے:

پنڈ تا راما بائی ہندوستان کی عظیم ترین بیٹیوں میں سے ایک تھی، بہترین ماہرِ نسانیات، مصنف،
تعلیم وان، ساجی مصلح اور بائبل مترجم ہونے کی حیثیت سے اس نے علما، سیاست وان اور
ماہر سی النہیات سے بے بنا ہوا دوصول کی ایک سیچ محبّ وطن کی حیثیت سے وہ ہند کی کو
بحثیت قومی زبان مافذ کروانے کے حق میں دلائل پیش کرنے والی پہلی خاتون تھیں علاوہ
ازیں ہر طانوی راج کے بجائے مادروطن کے مرتبہ واہمیت کواجا گر کرنے والی پہلی خاتون
تھیں۔ ا

خواتین کے لیے پنڈتا کا کردارا یک مثالی کردار ہے ۔ ظاہری طور پر دیکھیں توان کا قدیا پنج فٹ اور جسامت مخنی سی تھی ۔ کالے بال شانوں تک آتے ہے ۔ لیکن میر ہمن ہند وستانی خاتون جہاں بھی جاتیں ، اپنی میں ہند وؤں کا تمام کلا سیکل لٹریچر موجود ہے ، اس قد رروانی سے بولتی تھیں کہ گویا ان کی ما دری زبان ہو۔ ا انھوں نے مراتھی زبان بھی سیھی کیونکہ ان کے والدین مراتھی زبان میں گفتگو کرتے تھے۔علاوہ ازیں وہ اخبارات ورسائل بھی اسی زبان میں پڑھا کرتی تھیں۔بعد ازاں کئڑی (Kanarese) ہندی اور بنگائی زبان بھی سیھی ۔ انھیں ہندوستان کی ان تمام ہولیوں برعبو رتھا جن کی بنیا وشکرے تھی۔ ال

پنڈتا ابھی چھوٹی بی تھیں کران کا خاندان مفلسی کاشکار ہوگیا ان کے والدصاحب کواپنی زمیس میمتی ز پورات اور دیگرا ہم اشیا فروخت کرنا پڑیں، اسی اثنا میں بیابل خاند مقدس مقامات،مند روں اور دریا وُں کی بایر اے لیے نکل پڑا۔جس کے باعث بہت جلد خاندان بد حالی کاشکار ہوگیا ۔ اس آخری وقت میں پیڈے اوت شاسترى بيما ئى سے بھى محروم ہو گئے اور بالآخر پنڈتا کے چھوٹے بھائی کے علاوہ سارا خاندان اسی قحط سالی اور فاقیہ کشی کے باعث لقمہ اجل بن گیا ۔<sup>10</sup> اُنھوں نے اپنے بھائی کے ساتھ میلوں پیدل سفر کیاا ور کلکتھ بیٹییں ۔ دورانِ سفرانھوں نے عورتوں بالخصوص تمسن بیواؤں کی حالیت زار دیکھی تو فیصلہ کیا کہ وہ اپنی زندگی پیماند ہ خواتین کو معاشرے میں ان کا مقام دلانے میں وقف کردیں گی ۔ ۲۱ کلکته کا اعلیٰ برہمن طبقہ پیڈتا راملا فی کی برانوں کے متعلق معلومات سے بے حدمتار ہوا ان کی علمیت اور ذبانت سے متاثر ہوکر کلکتھ یو نیورٹی نے اٹھیں ' نینڈتا'' کے خطاب سے نوازا ۔<sup>۱۷</sup> وہ پہلی خاتون تھیں جن کی علمیت ، قابلیت اور صلاحیتوں کو سرا بتے ہوئے کلکتھ ینورٹی کی طرف سے 'نپنڈ تا '' کا خطاب دیا گیا۔ ۱۸ سنسکرت میں پنڈ تا کے معنی (learned) کے ہوتے میں علاوہ ازیں منسکرت میں کیے گئے بہت سارے کامول کے اعتراف میں اٹھیں "سرسوتی" کے خطاب سے نوازا گیا۔ ان کے بھائی ان کے شاند بٹاند کام کرتے رہے لیکن خدا کو پچھاور ہی منظورتھا۔وہ کلکتہ میں عین عالم شاب میں اس جہانِ فانی سے کوچ کر گئے ۔ پنڈ تا کے بقول ان کی زبان پر آخری جملہ یہ تھا: All will " "be well خداسب بهتر کر سےگا۔"

اپنے بھائی کی وفات کے بعد انھوں نے کلکتہ یونیورٹی کے ایک گریجو یہ وکیل بہیں بہاری اوھوی

(Bipin Bihari Medhavi MA) سے شادی کر لی۔شادی کے بعد وہ انھیں صوبہ آسام لے گئے اللہ جہال دونوں مغربی فلسفہ و خیالات کا کیہ ساتھ مطالعہ کرتے اورا کثر مطالعہ ادیان پر گفت وشنید جاری رہتی۔ راما بائی نے یہیں (عہدیا مہ جدید کی کتاب) لوقارسول کی انجیل کو بنگا لی زبان میں پڑھنا شروع کیا جوان کے

سرمئی مائل مبز آئھوں ، تراشیدہ ہونٹوں اور سانولی رنگت سے ملنے والے پرایک محور کن تاثر جھوڑ دیتی تھیں۔ لوگ ان کو دیوی کی طرح پوجتے تھے۔ او ہا کی الیمی بلند مرتبہ شخصیت تھیں ، جنھوں نے وقت کو بھی پیچھے جھوڑ دیا اورشرق ومغرب کے بندھے محکے رسم ورواج اور رواجی اقدار کوچیلنج کیا۔ "

پنڈتا کی پیدائش ہندوستان کے ایک برہمن خاندان میں ہوئی ان کے والد اعت شاستری دُوگرے(Anant Shastri Dongre) ایک عالم فاضل شخص سے اپنے والد کے بارے میں پنڈتا کھتی ہیں کہ میر سے والد کا تعلق ایک امیر ہندو گھرانے سے تھا، انھوں نے ہندوستان کے طول وعرض میں ہزاروں میل پیدل چل کرمقدس استحانوں کی باتراکی، پرانوں اور دیگر فدہی کتابوں کی تعلیم حاصل کی اور پنڈ سے کہلائے ۔ " پیدل چل کرمقدس استحانوں کی باتراکی، پرانوں اور دیگر فدہی کتابوں کی تعلیم حاصل کی اور پنڈ سے کہلائے ۔ " ان کے والد کا آثر مر (ایک ایسی جگہ جہاں عاشقانِ فد ہب اپنے ہندو عقائد کے متعلق مزید جانے کے لیے قیام کرتے تھے ) سمندر کی سطح سے چار سو (۴۰۰) فٹ اونچائی پرکارگل کے قریب مغر بی گھاٹ کے جنگلوں میں تھا۔ ۵ اوحت شاستری ایک اصلاح پینداور آنا دخیال انسان تھے ۔ آ وہ اگر چہاہی قول وقعل میں ایک رائ العقید ہندو پر ہمن سے لیکن ایک چیز میں مشخل سے کھورتوں کو اپنی فذہی کتابوں کے بارے میں جانے اور سیکھتے العقید ہندو پر ہمن سے لیکن ایک خیر میں ایک دیا تھے تھے اور ایک کے لیے ان کی قد می مقدس نبان شمرے کولازی سیکھنا ہوگا ۔ کو اقتام نبواں کو ہر خورت کا بنیا دی جن سیکھتے میں اور اس کے لیدانی بیٹی کو ۔ "

پنڈتا کی ذہائت، علیت اور قابلیت اگر چہ خدا دادھی گروالدین کی تعلیم ور بیت نے سونے پر سہا گدکا کام دیا ۔ ان کے والد نے ۴۰ سال کی عمر میں کھی بائی (والد ہ پنڈتا رامابائی) سے دوسری شادی کی ۔ شادی کے وقت دلھن کی عمر نوسال تھی ۔ اُنھوں نے اپنی بیوی اور بیٹی دونوں کی تعلیم ور بیت شروع کی ۔ اُنپیڈتا کی والد ہ اُس سویر ہے ہی اُنھیں جگا دیتیں اور روایتی نہ بی تعلیم دیتی تھیں ۔ اور کھلائے سان تلے تین سی خطے کہ سلسل پڑھائی رہتی تھیں ۔ یہی وجہ ہے کہ بہت جلد ہی بعنی بارہ سال کی عمر میں انھیں بھگوت پر ان کے اٹھارہ ہزا راشاؤک زبانی یا دیتے ۔ اُنھوں نے فعلیات، نباتات اور فلکیات کاعلم بھی حاصل کیا۔ اا

و المختلف زبا نول برعبور رکھتی تھیں۔ Helen S. Dyer کے بقول بنڈ تاسنسکرت زبان، جس

## متحد ہامریکہ اور کینیڈا میں لیکچرز بھی دیے ۔ ۳۵

۱۸۸۳ میں بوسٹن میں انھوں نے ایک بہت ہوئے جمعے سے خطاب کیا اور سیس سے '' راما بائی فاؤیڈ بیٹن' کی بنیا درائی جس نے ہندوستان میں بیتم بچوں اور عورتوں کے لیے تعلیم حاصل کرنے میں مدو دی۔ بورڈ آف ٹرٹٹی میں ابپی سکو بل، یونیٹیر بن کا گریکیشنل میتھو ڈسٹ اور بیٹسٹ شامل سے ۔ اس لارڈ رپن (Lord Ripon کے کیشن کمیشن سے خطا بر کرتے ہوئے پنڈ تانے واضح کیا ''جارے ملک کے سو میں سے 99 فیصد پڑھے کھے لوگ ورتوں کی تعلیم کے خالف ہیں اورائیس صحیح مقام نہیں دیے آگر اٹھیں کہیں بھی ذرای خامی یا کمزوری نظر آ جائے تو رائی کا پہاڑ بنا دیتے ہیں اوران کے کروارکوسٹے کرنے میں کوئی کر نہیں اٹھا کر گئے ۔ سے

ستمبر۱۸۸۳ء سے فروری ۱۸۸۲ء تک وہ بند واور عیسائی ند ہب کے عقائد کاموازنداور مطالعہ کرتی رجیں اور Cheltenham Ladies' College میں مشفق اساتذہ وست احباب اور برنیل ڈورتھی بیک ( Dorothy Beak ) سے بہت زیادہ متاثر ہوئی ۔ ۳۸ اس کا تفصیلی ذکر انھوں نے اپنی گوائی ( Testimony ) میں کیا ہے۔

United States Chi Lokasthiti Ani Pravasrutta بنزتا نے ایک کتا ہے مراقی نبان (Status of Society of United States and a Travelogue) ہے اس کا اگریز کرتہ جہ مراقی نبان کی میں کھی، جوان کے امریکہ میں قیام کے دومان سفری یا دداشتوں پر مشمل تھی اس کا اگریز کرتہ جہ میں قیام کے دومان سفری یا دداشتوں پر مشمل تھی اس کا اگریز کرتہ جہ Ramabai's American Encounter کے لوگوں کو اور ان کی تہذیب کو بیان کیا ہے بالخصوص وہاں کی خورت کے مقام ومرتبہ کا مواز ندہند وستان کی خورت سے کیا اور تجویز چیش کی ہے کہ بندوستان میں ایک ایسے صلح کی ضرورت ہے جوا یک نیا پلیٹ فا رم بنائے اور خورت کی فرصودہ رسومات اور تو جمات سے باہر نکالے۔

Sharada میں پنڈ تا راملا کی چھے سال کاعر صدگذار کروا پس ہندوستان لوٹیں اور جمیئی میں Sharada میں پنڈ تا راملا کی چھے سال کاعر صدگذار کروا پس ہندوستان لوٹیں اور جمیع کی اسکول اعد میں پونا منتقل ہو گیا۔اسی دوران ان کا عیسائی ند ہب کی طرف رجحان بہت زیادہ ہوتا گیا۔ اس

شوہر کواکی بیٹسٹ مشنری نے دی تھی جب وہ موبہ آسام میں رہ رہے ہے۔ ۲۲ شادی کوا بھی ایک سال سات ماہ کا عرصہ گزیا تھا کہ ان کے شوہر عارضہ ہیضہ میں انتقال کر گئے اور وہ اور ان کی اکلوتی بیٹی مانو راما (Manorama) کے شوہر عارضہ ہیضہ میں انتقال کر گئے اور وہ اور ان کی اکلوتی بیٹی مانو راما کے شوہر کے مطابق ایک ہندویوہ واپے شوہر کے گرنہیں رہ سمتی الہٰذا را ما بائی کو بھی کلکتہ چھوڑ کر ہونا جانا پڑا ۔ یہاں انھوں نے '' آریہ مہیلا ساج '' کی بنیا در کھی جس کا مقصد تعلیم نسواں اور حقوق نے نسوال کے لیے جدوجہد کرنا تھا۔ ۲۲

ینڈ تا نے انگریزی زبان سیمی اور (Morals for Women) Stree Dharma Niti ما می ایک کتاب لکھی۔۱۸۸۳ء میں وہ انگلتان چلی گئیں جہاں ان کی ملاقات مس ہرفورڈ سے ہوئی ۔<sup>۲۵</sup> ا نگلتان میں انھوں نے میڈیسن کی تعلیم حاصل کی ۔۱۸۸۳ء میں ہی انھیں سینٹ میری کی سسٹروں ( ننول ) کی طرف سے Wantage میں مرحو کیا گیا ۔ یہاں انھوں نے اپنی انگریزی زبان کومزید بہتر بنایا اور بدلے میں سنكسرت كى تعليم دى \_ ٢٦ ايك سال كاعر مه گذارنے كے بعد وہيں Cheltenham Ladies' College میں بحثیت سنسکرت کی روفیسر تقرر جوا اسی دوران اُنھوں نے ریاضیات، نیچرل سائنس اور اُنگریزی اوب کا مطالعه کیا ۔ ۲۷ تقریباً دُیرُ هسال کاعرصه یہاں گز ارنے کے بعدان کی ایک جانے والی رشتے دارہ تندبا کی جوثی (تا ریخ وفات عفر وری ۱۹۸۸ء) ۲۸ نے انھیں امریکہ آنے کی دعوت دی۔امریکہ میں انھوں نے کنڈرگا رثن تعلیم کے لیے فلڈیلفیہ اسکول سے تربیت حاصل کی۔۲۹ علاو دازیں انھوں نے صنعتی تربیت بھی حاصل کی ۳۳ اوراس باعث وہ امریکہ میں مزید تین سال مقیم رہیں ۔اس دوران اُھوں نے اپنی مشہور ومعروف کتاب The High-Caste Hindu Woman تکھی۔یہ کتاب ۱۸۸۷ء میں امریکہ میں شائع ہوئی اس کتاب میں انھوں نے ہندوستان میں عورت کے ساتھ ہونے والے نا رواسلوک کوب باک انداز میں بیان کیا۔اس کتاب کا دیباچه فلڈیلی یومن میڈیکل کالج کی Dean ڈاکٹر ریجل بیڈلے ( Rachel Bodley AM, M.D )اوران کے رفقانے لکھا ۔ سپر وہی خانون تھیں جن کے ایمار اُنھوں نے بیہ کتاب لکھی علاوہ ازیں انھیں اس بات کے لیے راضی کیا کہ وہ ہند وستان میں اعلیٰ ذات کی مورتوں بالحضوص تمسن بیوا وَں کے لیے ایک رہائش اسکول Radical Kindergarten System کے تحت کھولے ۔ سم انھوں نے مالی معاونت کی مجھی یقین دہانی کروائی۔ ۲۸۸ – ۱۸۸ ء کے دوران انھوں نے نصابی کتابیں بھی ترجمہ کیس اور ریاست ہائے

بنیاد جلدچهاره۲۰۱۳ء

پذکی جسڈن ۳۳۸

میں کیدگاؤں (Kedgaon) میں خربیراتھا ۔ <sup>۵۲</sup>

اپنی زندگی کے آخری پیدرہ سالوں ٹیں بائل مقدس کوئیرانی اور ایوبانی زبان سے ہما وہ است مراشی زبان ٹیں فتقل کیا۔ ان کی پوری کوشش تھی کہ ترجمہ عام فہم ہو۔ ۵۳ اس ترجے سے سب سے زیادہ فائدہ دیہا توں کوہوا کیونکہ ان کے لیے کلا بیکی زبان کو بچھنا مشکل تھا۔ ۵۳ پیڈٹا نے پر جمہ اپنے طالب علموں کے ساتھ لل کر جوائی پول چال کی مراشی میں کیا۔ عیسائیت قبول کرنے کے بعد انھوں نے با قاعدہ ہم افی اور ایوبانی زبان کیھی اور پھر ہما وہ است ان دونوں زبانوں سے ترجمہ کیا۔ ۵۳ معالیق، جو زبان کیھی اور پھر ہما اور میتھوڈ سٹ مشز یوں کی سوائح عمریاں بھی لکھتارہا ہے، بائبل کے اس ترجمہ کی طباعت، اشاعت اور جلد بندی کا کام بھی پیڈٹا کے طالب علموں تی نے کیا جھوں نے عیسائی نہ ہب قبول کر لیا تھا۔ ۵۳ بائبل کے اس مراشی ترجمہ کیا گیا اور ۱۹۳۳ء میں شائع کیا گیا اور ۱۹۳۳ء میں سے گئی ہوا۔ ۵۳ پیٹرا کی خد مات کو بھی پوری بائبل (عبد مشتی اور عبد جدید) کاترجمہ تمکی مشن 'پریس سے شائع ہوا۔ ۵۳ پیٹرٹا کی خد مات کو بھی فراموش نہیں کیا جا سکتا بالخصوص اسے میا فتارہ حاس نے پوری بائبل (از پیمائش تا مکاشمہ) کاا کی خد مات نوری بائبل (از پیمائش تا مکاشمہ) کاا کی نہ میا نوری بائبل (از پیمائش تا مکاشمہ) کاا کیا مان مدانوں ہیں جھوں نے اتنا بڑا کی مادہ اس نے کہاں دورا دواحد خاتوں ہیں جھوں نے اتنا بڑا کان مدانوں ہیں۔ جھوں نے اتنا بڑا

ان کا انتقال ۱۵ پر بل ۱۹۲۳ء کو ۱۳۳ سال کاعمر میں جوا۔۱۹۱۹ء میں برطانوی حکومت نے ان کی اپنی کمیونٹی کے لیے خدمات کے صلے میں ' حقیصر ہند' کا خطاب دیا اور ۱۳۱ کتوبر ۱۹۸۹ء میں ہندوستانی عورتوں کی ترقی میں ان کی خدمات کے اعتراف میں ہندوستان کی حکومت نے ایک یا دگاری کلمٹ جاری کیا۔۵۸

#### حراشي وحراله جات

- اسسمنٹ پروفیسر، شعبۂ اردو، جناح یو غور ٹی ہرائے خواتین، کراچی۔
- الـ http://www.revelationstudy.net/messages/testimonies/testimony-from الريال http://www.revelationstudy.net/messages/testimonies/testimony-from المائية الما
  - ٢ اليضأ
  - اليشأب

انھوں نے ۱۸۸۹ء میں '' مکتی مشن'' '' کی بنیا در کھی جس نے نو جوان ہیوہ ورتوں اور خاندان ک طرف سے محکر الی ہوئی عورتوں کے لیے سائبان کا کام دیا ۔ ایک مختاط اندازے کے مطابق وہاں ۱۵۰۰ رہائش گاہیں ، سوسے زائد مولیثی موجود ہتے ۔ علاوہ ازیں انھوں نے وہیں ایک چرچ بھی تغییر کروایا ۔ پیڈتا کا مکتی مشن آج بھی مختلف شعبہ ہائے زندگی بتعلیم ، رہائش اور طبی امداد و مہولت رہائش ہیں ہرگر م عمل ہے اور ضرورت مند افراد بالخصوص بیوا وَں ، نا مینا اور گونتے ، ہم رے بچوں کے لیے کام کر دہا ہے ۔ ک

پنڈ تا پہلی خانون تھیں جنھوں نے با بیمالڑ کیوں کے لیے ہر بل سسٹم متعارف کروایا اور کمتی میں با بیما اسکول قائم کیا۔ ۲۹ وہ پہلی خانون تھیں جنھوں نے ہمبئی میں ''بیشنل سوشل کا نگریں'' کے ۲۰۰۰ نمائندگان سے خطاب کیا۔ ۲۹ وہ جب بھی تقریر کے لیے کھڑی ہو تیں نو پہلے سامعین کی خاموشی کا انتظار کر تیں اور جب سب اپی نشستیں سنجال لیتے اور کمل سکوت طاری ہوجا تا تب وہ اپنایا دگار جملہ دہرا تیں ''اے میر ہے موطوا یہ کو اُن خام میں کہ میری آ واز کم ہے، کیونکہ تم لوگول نے بھی عورت کوموقع ہی نہ دیا کہ وہ اپنی آ واز معنبوط بنائے'' اس لمیح وہتمام سامعین کواپنی میں لے لیتی اوراکٹر بہت سے اپنی قرار دادمنوالیتی۔ ۵۰ بنائے'' اس لمیح وہتمام سامعین کواپنی میں لیتی اوراکٹر بہت سے اپنی قرار دادمنوالیتی۔ ۵۰

94\_94\_1 ورا \_• ۱۹۰۰ء میں ہند وستان دومر تبہ قبط سالی کا شکار ہوا بالخصوص مدھیہ پر دلیش اور سمجرات تبا ہوہر با دہوئے ۔اس وقت راما ہائی تقریباً ۲۰۰۰ خوا تین اور بچوں کو جن کا قبط سالی کے باعث کوئی پر سانِ حال نہ تھاا ہے ساتھ لا کیں اور ۱۹۰۰ء کیڑا راضی پر مشتمل ایک فارم (farm ) میں تشہر ایا <sup>۵۱</sup> جواُنھوں نے ۱۸۹۵ء

- د http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.html المَرْيُ ١٩١٣م مُرَامُ ١٩١٣م الم
  - ۳۱ جيلن الس، ۋار (Helen S. Dyer)، تعنيف فد كوره ص ۲۲ -
    - اس. اليضأ.
  - ۳۳ کیسے حوالث (Keith J. White)، 10 ارس ۱۳۱۳ م
    - ۳۳ بيلن الين، ۋائر (Helen S. Dyer)، سيلن الين،
  - م الريل ١٣٠٠ ما ١٤٠ http://en.wikipedia.org/wiki/Pandita\_Ramabai هـ الريل ١٣٠٠ ما الريل المات ا
  - http://www.cbeinternational.org/?q=content/2011-03-31-pandita
  - ramabai-social-reformer-and-bible-translator-arise-e-newsletter مَرَّيَ المَّامِينَ المُعَامِينَ المُعَامِين
    - م البريل ١٣٠٠ ، http://en.wikipedia.org/wiki/Pandita\_Ramabai من البريل ١٣٠١ م
      - ده ۲۰۱۳، ایر بل ۱۳۰ http://powerpointparadise.com/pandita.htm های با ۲۰۱۳،
  - http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.htm1 المحتم المعامة المعامة
    - م الربل ١٣٠٥ ما http://en.wikipedia.org/wiki/Pandita\_Ramabai من الربل ١٣٠٥ ما الربل ١٣٠٥ من المربل ١٣٠٥ من الم
      - اليشأب
- ۳۷ گارمان دنای کے بقول ذات کے بہمن تھے لیکن میسائی فد مب قبول کرلیا تھا۔ انھوں نے متسد در دردن کا انگریز کی میں ترجمہ کیاہ گارمان دنای ، خطبیات محمل سان دیاسسی حصروم (پاکستان: انجمن ترقی اردو، ۱۹۷۹ء)، می ۵۲ -
  - الي المالي المالي
  - ده الماري ، http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.html د مركزي الماري الما
    - ۲۵ الضأب
    - ٣ سنسكرت اوركل ويكر جندوستاني زبانول مين ممكن كا مطلب بينجات -
    - مالير في ١٣٠٥ مالير المالية http://en.wikipedia.org/wiki/Pandita\_Ramabai مالير في ١٣٠١مه
      - ۳۸ میلن ایس، وارز (Helen S. Dyer)، س
    - http://www.revelationstudy.net/messages/testimonies/testimony-from هـ ۱۳۹
      - ۵۰ ایشاً -
  - د http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.html د المراجعة المراجعة
    - مه البي لي ۲۰۱۳، ما البي لي ۴۰۱۳، ما البي لي ۲۰۱۳، ما البي لي ۲۰۱۳، ما البي لي ۲۰۱۳، ما البي لي ۲۰۱۳، ما ۲۰۱۳،
  - - م ابريلي ۴۰۱۳، http://digilib.bu.edu/sth/massbibles/bible/items/16.htm1 ه ۱۱۵ ماريلي الم
      - http://www.cbeinternational.org/?q=content/2011-03-31-pandita 04

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

- ۳ بیلن ایس ، ڈاکر (Helen S. Dyer) Pandita Ramabai: The Story of Her Life (لندان بمور گن ایندر اسکاٹ، سان )، مسمال
- - په ۱۳۱۶ کې ۱۳ م کې ۱۳ م ۱۳ د http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.html
  - م المام من المام المام http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.html مرام من المام الم
    - به جیلن الیس، ڈائر (Helen S. Dyer)، ص•ا۔
      - 10 اليضاً
    - ال کی میں ۲۰۱۳ (Keith J. White) ، ۱۵ ایر بل ۲۰۱۳ ه
    - اا۔ جیلن ایس، ڈائر (Helen S. Dyer)، تعنیف فرکورہ میں اا۔
      - ١٣ اليضأ
      - ١١٠ اليفأ، ص١٦٠
      - 10\_ اليغاً، ص10\_11\_
  - ال مراجعة ما http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.html المراجعة المراجعة
    - 14 اليفأ
    - http://www.cbeinternational.org/?q=content/2011-03-31-pandita

- ramabai-social-reformer-and-bible-translator-arise-e-newsletter مَرَّيُ المَّامِي المُعَامِينَ المَّامِينِ

- ده ۱۳۰ مالو بل ۱۳۰ http://en.wikipedia.org/wiki/Pandita\_Ramabai المرابع المالات
  - ۱۸ میلن الس، ڈائر (Helen S. Dyer)، میلن الس
    - ٣۔ اليضاً۔
  - ۲۲ كيمير جوائث (Keith J. White)، ١٥ اير بل ١٠١٠ م
    - ۳۳ میلن الین، ڈائر (Helen S. Dyer)، استان
- د http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.htm1 برات المراجع ا
  - ٢٥ اليناً-
  - ۲۷ کیمیر جوائث (Keith J. White)، ۱۵ اپریل ۱۳۰۳ م
    - ۲۷ بال الحس الحارة (Helen S. Dyer) المساولات
- ٣٨ " وو بيلي بندوستاني خاتون تميس جنول في للذيك يدويمن ميذيكل كالح يد أكثر آف ميذيسن كي ذكري حاصل كي " -اليغا -
  - ٢٩ الضأ، ١٢٧ و

پنکی جسڈن ۳۳۱

| م البي أن ١٠١٣، ما البي أن http://en.wikipedia.org/wiki/Pandita_Ramabai | -01 |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
|                                                                         |     |

مآخذ

-04

وناى ، گارسان - يخسط بيات محمار د ناسسى - حصدووم - مع مقد مدهٔ اکثر مولوى عبدالحق فيظر في في اکثر محمد حميدالله - يا کستان: المجمن ترقی اردو، 1949ء -

مراع المعالمة المعال

ده ۲۰۱۳، ایم این ۱۵ مالی ۱۳۰۱ http://digilib.bu.edu/sth/massbibles/bible/items/16.htm1

-، ۲۰۱۳، بالي بل ۱۵، http://www.indiagateway.net/prmm/

وَارْرَ جِيلِنَ الْسِ \_Pandita Ramabai: The Story of Her Life\_ لندل جور محن اجدُ اسكات، سوات

http://digilib.bu.edu/sth/massbibles/bible/items/16.html

http://en.wikipedia.org/wiki/Pandita\_Ramabai

http://powerpointparadise.com/pandita.htm

http://www.cbeinternational.org/?q=content/2011-03-31-pandita-ramabai

-social-reformer-and-bible-translator-arise-e-newsletter

http://www.iloveindia.com/indian-heroes/pandita-ramabai.html

http://www.indiagateway.net/prmm/

http://www.revelationstudy.net/messages/testimonies/testimony-from

-pandita-ramabai/

1

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

#### مائيكل مارمورا

# ابن سيناكا "مردِپرّان" سياق و سباق مين

## اگریزی سے ترجمہ محمد عمر میمن\*

#### مقدمه(۱)

اسلامی فلسفی این سینا (وفات: ۱۰۳۷) کی نفسیات سے متعلق نگارشات اس لحاظ سے قابل ذکر ہیں کہ ان میں وہ ایک ہوا میں معلق آدمی - "مردیزال" (۲) - کی فرضی مثال دیتا ہے ۔ یہ مثال بس نے لاطنی علم کلام ( Latin scholastics ) پر اپنا نقش جھوڑا تھا، اور اب جدید محققین کی توجہ اپنی طرف منعطف کرا رہی ہے، ابن سینا کی نگارشات میں تین بار ظاہر ہوتی ہے، ایسے سیاق وسباق میں جو ایک دوسر سے سے قریبی نبیت رکھتے ہیں لیکن بعینہ مماثل نہیں ۔" اپنے تیسر سے ظہور میں، جو اس کا خلاصتی قالب (۳) (condensed version ) ہے، یہ تصور سے عمومی طور پر روشناس کراتی ہے۔

اس مضمون سے متعلق مصنف کے حواشی مضمون کے آخر میں دیے گئے ہیں۔[مترجم]

 <sup>(</sup>۲) مصنف نے "مردپراں" کا عنوان دیا ہے، لیکن ابن سینا کی مثال میں اسے مرد معلق 'کہا گیا ہے۔[مترجم]

 <sup>(</sup>٣) version کے لیے میں نے سر تاسر' قالب' کا لفظ استعمال کیا ہے۔ چاہیں تو' شکل' یا بیان' سمجھ لیں۔[مترجم]

بے حد قریبی شعور ہوتا ہے۔

اس کے باوجود کہ ہم اس [حقیقت] سے آگاہ نہ ہوں۔ بہر حال یہاں اولین سروکا رنفسیات سے ہے، مابعد الطبیعیات سے نہیں۔ اس مثال میں ابن سینا اپنے وجود کے یکھیوں محکم کا مثلاثی نہیں کہ ایک مقدم کی حقیمت سے اس پر کسی فلسفیا نہ نظام کی بنا رکھ سکے۔اس کا مابعد الطبیعیاتی نظام آغاز شبہ نہیں ہے، بلکہ یہ یقین کامل ہے ''کہ یہاں وجود ہے'' ''

کہ جمیں اپنے انفرادی وجود کا بیٹی علم ہوتا ہے وہ نظریہ ہے جواسلامی نظری اہل دینیات،

یعنی مُنکی آلمون، کے بہال بھی عام طور پر رائج تھا۔ کلام کے دونوں متصادم ندا ہب، معتولة اور آشاعرة

اس نظریہ کے قائل شے۔ وہ وجود ذات کے گیان کو ان معرفتوں میں شار کرتے شے جو 'ناگزیرا
ضروری یا 'لازی تھیں۔ ' دوسری طرف ابن سینا ذات کی بابت اس عقیدے کا مخالف تھا جس کے علم
مردار یہ عالیم دینیات شے، لیکن اس لیے نہیں کہ یہ حضرات اس کے قائل شے کہ جمیں اپنے وجود کا علم
بردار یہ عالیم دینیات سے، لیکن اس لیے نہیں کہ یہ حضرات اس کے قائل شے کہ جمیں اپنے وجود کا علم
بردار یہ عالیم دینیات ہے۔ ابن سینا کا اکن سے اختلاف 'ذات' کی نوعیت کے مسئلے کی بابت تھا، یا ۔ جس
بردائے میں اس مسئلے کو بعض اوقات بیان کیا گیا ہے ۔ صمیر مشکلم 'میں' کے مرجع کی بابت ۔ کیا یہ
میرائے میں اس مسئلے کو بعض اوقات بیان کیا گیا ہے ۔ صمیر مشکلم 'میں' کے مرجع کی بابت ۔ کیا یہ
مسلمان دو بدار شے؟ سوابن مینا کے نفسیات پر رسائل میں سے مختصر ترین رسالے کا آغاز مندرجہ ذبل
مسلمان دو بدار شے؟ سوابن مینا کے نفسیات پر رسائل میں سے مختصر ترین رسالے کا آغاز مندرجہ ذبل

ہم کہتے ہیں: نفس '(the soul) سے جومرا دلی جاتی ہے وہ وہ ہے جس کی طرف ہم
میں سے ہرایک اپنے قول نمیں 'میں رجوع کرتا ہے ۔ محققین اس میں اختلاف کرتے
ہیں کہ یہ مرجع آیا ہی جسم ہے جو حاس مشاہدہ اور تجربہ کرتے ہیں، یا چیز دیگر ہے۔
جہاں تک اول الذکر[متبادل] کا تعلق ہے، بیشتر افراد اور محکمون کا خیال ہے کہ
انسان ہی جسم ہے اور ہر کس جب مئیں 'کہتا ہے تو اس کا مرجع ہی ہوتا ہے۔ یہ غلط
عقیدہ ہے جبیا کہ ہم دکھا کیں گے۔

یہاں بیہ واضح کر دینا جاہیے کہ متکلمین کی بھاری اکثر بت ور بت ببند (atomist)(ا) تھی،

یہ فعلاً یہ بتاتی ہے کہ اگر آپ اپنی شے '( entity )، 'فردیت'( person )، 'فردیت'( person )، 'فردیت'( self ) 'ذات (self ) (ذات کی کا تصوراس طرح کریں کہ یہ پیدائش سے مکملا بالغ تخلیق کی گئی ہے، ذہن اورجسم دونوں اعتبار سے بالکل صحیح سلامت ہے، لیکن معتدل ہوا میں اس طرح معلق ہے کہ یہ 'ذات (self ) اپنے جسم اورطبعی عوارض سے کلی طور پر غیر آگاہ ہے، 'تو آپ دریافت کریں گے کہ یہ ہر شے سے غیر آگاہ ہوگی سواے اپنے انفرادی وجود (آئیتہا) کے استحکام ( بوت ) کے "۔

ابن مینا اس فرضی مثال سے جو دکھانا جا بہتا ہے وہ اتنا واضح نہیں ہے جتنا با دی النظر میں معلوم ہوتا ہے۔اول تو ان کردارول کو بی لیس جو مردیزاں اپنی متنوں رونمائیوں میں انجام دیتا ہے، جو ہر چند قریبی نبیت رکھنے اورا کی دوسرے کا تکملہ ہونے کے با وجود مماثل نہیں جیں۔اس سے بردھ کر اور برمحل ابن مینا کے متون کی چیچیگ ہے، زبان اور خیال دونوں اعتبارات سے متون میں مردیزاں اور اس میں شامل یا اس میں شامل یا اس سے متعلق دلائل فیرمحقق ہیں۔

لیکن ساری دخوار یول کے با وجود بی مثال اپنے مصنف کی نو افلاطونی دفلس ہے جم کی محویت (versions) کی آئینہ دار ہے۔ مثال کے تینوں قالب (Neoplatonic soul-body dualism) کی آئینہ دار ہے۔ مثال کے تینوں قالب (versions) کی اس کے بہتر ہوگا کہ اس کے بہتر ہوگا کہ اس کے دیگر ۔ فاص طور پر قرونِ وسطائی اسلامی ۔ نفسیاتی نظریوں سے تعلق کی بابت کچھ ملاحظات پیش کر دیے جا کیں جن سے ہوسکتا ہے کہ اس اپنی آلردو پیش میں متمکن کرنے میں مددمل سکے۔ اس مثال اور کا رشیز بین cogito یا بی جا سے درمیان پائی جانے والی مشابہتوں پر مختقین نے بحث کی ہے۔ مید خیال کہ جمیں اپنی افرادی وجود کا بالکل بینی شعور ہوتا ہے ان باتوں میں سے ایک ہے جو اس مثال میں باطنی طور پر موجود ہے۔ یہ خیال جیسا کہ ہم آگے چل کر دیکھیں گے، ابن سینا کے متناقش باطنی طور پر موجود ہے۔ یہ خیال جیسا کہ ہم آگے چل کر دیکھیں گے، ابن سینا کے متناقش باطنی طور پر موجود ہے۔ یہ خیال جیسا کہ ہم آگے چل کر دیکھیں گے، ابن سینا کے متناقش باطنی طور پر موجود ہے۔ یہ خیال جیسا کہ ہم آگے چل کر دیکھیں گے، ابن سینا کے متناقش باطنی طور پر موجود ہے۔ یہ خیال جیسا کہ ہم آگے چل کر دیکھیں گے، ابن سینا کے متناقش باطنی طور پر موجود ہے۔ یہ خیال جیسا کہ ہم آگے جل کر دیکھیں گے، ابن سینا کے متناقش بالی افرادی ذات کے وجود کا مسلسل،

اس نظریے کا حاصل که تمام مادہ تقسیم ناپلیر ذروں سے بنا ہے۔[مترجم]

<sup>(</sup>۱) کارٹیزین(Cartesian)فرائسیسی فلمسفی اور ریباضی دان رینے دیکارت ( Cogito ergo sum )فرائسیسی فلمسفی اور ریباضی دان رینے دیکارت ( Descartes, 1596-1650 ) کا اسم صفت ہے۔ لاطینی فقرہ " میں سوچتا ہوں، اسی لیے میں ہوں" [میرا وجود ہے]) اسی سے منسوب ہے۔ یہ وہ اصول ہے جـس کی رو سے فرد کے وجود کی شہادت اس بات سے ملتی ہے کہ وہ سوچ سکتا ہے۔[مترجم]

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

'فسِ النانی کے مالای تصور کی حافل ۔ یقینا ان میں استکیات اور توعات بھی ہے۔ مثلاً معزلی النظام (وفات: ۸۴۵) گریت (atomism) کا انکاری تھا۔ وہ اس کا قائل تھا کہ نفس ایک نہایت لطیف مالای جو ہر (subtle material substance) ہے جو سارے جسم میں بھرا ہوا ہے، اور اسے جلا مالای جو ہر (اوفات: ۸۳۵)، ڈر یت کا انکاری تو نہیں تھا، لیکن یہ بخش ہے۔ البتہ نویں صدی کا ایک اور معزلی، معمر (وفات: ۸۳۵)، ڈر یت کا انکاری تو نہیں تھا، لیکن یہ عقیدہ رکھتا تھا کہ النائی نفس غیر مالای ہے، روحانی ذرہ ہے۔ تا ہم زیا دہ تر متظمین ذریت اور مادیت کے قائل ہے۔ وہ یا تو اس عقیدے کے میرو سے کہ نفس انفرادی مالای ذرہ ہے جس سے زندگی، ایک آئی جانی عارضے کی حیثیت سے بفسلک ہوجاتی ہے، یا بھر اس عقیدے کے حامی سے کہ نفس اور زود گرز عارضہ، زندگی، جوایک نامیاتی جسم سے فسلک ہوجاتا ہے، ایک بی شے ہیں۔

نفس کی بابت نبیتاً زیا دہ روایتی اسلامی عقیدہ نویں صدی کے انظام سے مطابقت رکھتا ہے۔

و کویا اب زندگی کا مطلب نفس اورجہم کا اتصال کھیرا ۔ نفس اطیف مالاہ ہے جو پورے جہم میں پھیلا ہوتا

ہا اور اسے زندگی پخشا ہے ۔ موت نفس کا جہم سے افعصال ہے ۔ نفس، مالای جو ہر ہونے کے با وجودہ جا وال ہے اور قیا مت کے دن جہم سے دوبا رہ ہم ہو جائے گا۔ چورہویں صدی کے ابن قیم الجوزیہ جا والیات ، اور قیا مت کے دن جہم سے دوبا رہ ہم ہو جائے گا۔ چورہویں صدی کے ابن قیم الجوزیہ (وفات: ۱۳۵) نے اس روایتی تصور کا خلا صد پیش کیا ہے ۔ وہ کہتے ہیں کہ انسانی نفس ''حواس سے متصف جہم سے باعتبار ما ہیت (الماجیة) (quiddity) مختلف ہے، اس طرح کہ یہ ایک نورانی، ارفع، الغیف، زندہ اور مجار کہ جم ہے ۔ یہ اعضا ے جم کے مالاے میں نفوذ کرتا ہے اور وہاں اس طرح جاری وساری ہوتا ہے جس طرح گلاوں میں پانی، زیتونوں میں رفعن اور کوئلوں میں آگ۔ '' و

ابن سینانش کے اس روائی عقیہ ہے کا بھی مخالف ہے۔ لطیف مالا ہے کی حیثیت سے نفس کا پیشور خوداس کی اس چیز سے لائق ذکر مشابہت رکھتا ہے جس کا تصور وہ السروح (spirit) کے طور پر کرتا تھا، یعنی جسم لطیف جو زندہ جسم میں سرایت کرتا ہے، اور نباتاتی اور حیوانی نفس (soul) کی زیریں سطح (اساس ابنیا د) (substratum) کا کروار انجام دیتا ہے۔ انفس مادی شے ہے اور، ابن سینا کے شیش، جو شے مالای ہو (ارضی اقلیم میں) فساد پذیر (corruptible) ہوتی ہے۔ اس کے بر خلاف، نفس عقلی (rational soul) غیر مالای ہے اور این جیسا

کہ ہم دیکھیں گے، مجملہ دیگر ہاتوں ہے، اسی نفس کی غیر مادیت -اور ضمناً - اس کی غیر فانیت کو اجاگر کرنے کے لیے استعال کیا گیا ہے۔

## ا\_ مثال كااولين قالب(Version)

[مردیزان کا پہلا قالب(Psychology, I, 1)" میں واقع ہوتا ہے۔ اس نہایت پیجیدہ بیجیدہ کی اور ولائل کے مرقع باب کا مقصد ۔ جس کا مدی خود اس کا سرنامہ ہے ۔ نفس ، جہاں تک کہ بینشس ہے ، کے وجود کا قیام اور تغین ہے ۔ جہاں تک کہ بینشس ہے ، کے فقرہ سے بول ظاہر ہوتا ہے جیسے یہاں این سینا کا سروکارنفس کے جوہر(essence) اور ماہیت (quiddity) سے ہے۔ لیکن ایسا نہیں ہے۔ یہاں اس کا سروکار صرف نفس کے جم کے ساتھ فعلی تعلق سے بی ہے ، ایسا تعلق جو، وہ بار بار بتاتا ہے ، ماہیت سے مختلف ہے اور جو وجود کے زمرے (category) ، جیسے جوہر، جس سے نفس وابستہ ہے ، کو اجا گر نہیں کرتا۔

مثال کے طور پر، وہ اس کا بیان اس باب کے آغاز میں بی کر دیتا ہے جہاں اس نے ارسطا طالیسی مفہوم میں نفس کے وجود کے حق میں بحث کی ہے۔ نامیاتی اجمام کے مشاہد ہے میں آئے والے ذی روح افعال ان کی خالص جمیت کے باعث نہیں ہو سکتے، بلکہ ان اصولوں [محرکات] والے ذی روح افعال ان کی خالص جمیت کے باعث نہیں اندرونی [جوہری] طور پرموجود ہیں۔ 'ایسے افعال جن کے باعث بی ہو سکتے ہیں جو خودان میں اندرونی [جوہری] طور پرموجود ہیں۔ 'اسے افعال جن کے اجما کا محرک خواہ کچھ بھی ہو ۔ جوایسے کیمال نمونے کے نہیں جواراد سے (volition) کی نفی کرتا ہو، نفس' اس کا نام ہے۔ وہ کلام جاری رکھتا ہوئے مزید کہتا ہے، ''یہ اس چیز کا نام ہے، اس اعتبار سے نہیں کہ یہ جوہر (substance ) ہے، بلکہ کی تعلق کے اعتبار سے جواسے ہے۔'' '' با ردگر، ایک طویل کام کے دوران، جس میں وہ وجود کائل (entelechy ) اورصور شریس'') اور جہاں وہ انتیاز قائم کرتا ہے ('نہرصورت ایک وجود کائل ہے لین ہر وجود کائل صورت نہیں''' اور جہاں وہ اس کا مدعی ہے کہ نفس کا حوالہ دینے کے لیے صورت'نہیں بلکہ وجود کائل صورت نہیں''' اور جہاں وہ اس کا مدعی ہے کہ نفس کا حوالہ دینے کے لیے صورت'نہیں بلکہ وجود کائل عورت نہیں'' نا دہ جامع اصطلاح ہے۔

یہ جان لینے کے بعد کرنفس ایک وجود کامل ہے، ...، ہم ہوزیر نہیں جانتے کرنفس اور

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

ال کی ماہیت کیا ہے، ہم نے تو صرف نفس کومن حیث نفس ہی جانا ہے۔ اس پر نفس کی ماہیت کیا ہے۔ اس پر نفس کی اصطلاح کا اطلاق بحثیت جوہر نہیں ہوتا، بلکہ اس حیثیت سے کہ بیہ اجسام پر فرمانزوائی کرتا ہے اور ان سے نبیت رکھتا ہے۔... حقیقت بیہ ہے کہ ہمیں نفس کے جوہر کو بچھنے کے لیے ایک علا حدہ تفتیش کرفی ہوگی۔

'وجودِ کال پر مزید بحث کرنے کے بعد ، جوارسطاطالیسی تعریف کی طرف جاری قیادت کرتی ہے جس کی روسے نفس ایک جیتے جا گئے' فعال طبعی عضوکا اولین' وجودِ کال ہے ،اوراس تعریف کے واحد معنی میں دونوں ارضی اور ساوی نفوس پر اطلاق کی دشوا ری پر بحث کرنے کے بعد ، ابن سینا ایک آخری یا د د ہانی کراتا ہے کہ نفس کی اس عقلی حد / تعریف (rational definition of the soul) سے ماہیت مرادنہیں ہاس یا د دہانی کے ساتھ مردیزال کے لیے وقف باب کا آخری حصہ متعارف کرایا

اب ہم نے ال اسم کامعنی جان لیا جس کا اس چیز پر اطلاق ہوتا ہے جو اصطلاحاً نفس اللہ کے کہلاتا ہے کروہ ایک نبیت کا حامل ہے۔ اب ہمیں سزا وار ہے کہ خود کو اِس شے کی ماہیت کو گرفت میں لانے کے لیے لگا تیں جومند رہ بالا ملاحظات کے ذریعے نفس کہلائی گئی ہے۔ اوان

ا بن سینابیان جاری رکھتا ہے:24

یہاں ہمیں لازم ہے کہ تنبیعاور تنذکیر [یا دوہائی] کے ذریعے نفس کا اثبات کریں،
ایک ایبال نسلے اگریں جو کسی ایسے پر شدید اثر انگیزی کا حامل ہو جو بذاته ۱۸ حقیقت
کے مسلاحہ طلب الکی قدرت رکھتا ہو، جے سکھانے ،سلسل اکسانے ،اورسوفسطائی خطاؤں میں بھٹکنے سے بچانے کی ضرورت نہو۔

مردیزال کی مثال اس بیان کے فوراً بعد آتی ہے۔ مثال پر متوجہ ہونے سے پہلے ضروری ہے کہ مند بعبہ بالابیان پر غور کرنے کے لیے پچھاتو قف کر لیا جائے ، جو مثال کے اولین (اور سب سے نیادہ مشکل آفریں) قالب کی تفہیم کے لیے کافی بنیادی ہے۔ بیان ، اگرچہ وضی اعتبار سے

(structurally) عامض (اورتر بھے کے اعتبار سے دشوار) ہے، تا ہم اپنے مقصد کے اظہار میں - یہی کہ تنجیۂ اور ٹڈ کیڑ کے ذریعے نفس کے وجود کا اثبات کیا جائے - بالکل صاف و سادہ ہے۔

لیکن تعبیہ اور تذکیر سے ابن سینا کا کیا منتا ہے؟ Psychology, V, 7 سے اس کے معنی پر کسی قدر روشنی پر ٹی ہے جہاں وہ مختلف نفسیاتی نظریوں کی خوشہ چینی اور تر دید کرتا ہے۔ اِن میں سے دو تعبیہ اور تذکیر سے متعلق ہیں۔ " پہلانظریہ اس کا مدی ہے کہ فسیں انسانی اپنی فطرت میں تمام اشیا سے آگاہ ہے: ادراک اور تعقل کے فعل اسے صرف اس علم سے متنبہ کرتے ہیں جو خوداس میں پہلے سے موجود ہے لیکن جس سے وہ عافل ہو گیا تھا۔ دومرا نظریہ بھی اس کا قائل ہے کہ نفس تمام اشیا کا علم رکتا ہے، لیکن بیل موجود ہے لیکن جس سے وہ عافل ہو گیا تھا۔ دومرا نظریہ بھی اس کا قائل ہے کہ نفس تمام اشیا کا علم رکتا ہے، لیکن بیعلم وہ ہے جو اس نے پہلے کبھی حاصل کیا تھا۔ ابن سینا اس نظر سے کا تشخص نہیں کرتا، لیکن بظاہر افلاطونی نظریہ یاد آوری (Platonic theory of reminiscence) اس کا واضح امیدوا رمعلوم ہوتا ہے۔ بہر کیف، علم یا د آوری ہے، ادراک اور تعقل کے افعال اس چیز سے متنبہ کرتے ہیں جو پہلے سے جانی ہوئی ہوئی ہے۔

ابن سینا کا فلسفیانہ نظام ان دونوں میں سے کئی نظر نے کی گنجائش نہیں رکھتا اور وہ انھیں اور ان کے اس دونوں کو رد کر دیتا ہے کہ نفس اپنے اندر ، کویا کہ ، تمام اشیا کا علم رکھتا ہے۔ لیکن وہ اس انداز نظر کو رد نہیں کرتا کہ فعرت میں خود آگا ہی کا حامل ہے۔ مر دیڑاں کے تمیرے قالب کا انداز نظر کو رد نہیں کرتا کہ فعرت میں خود آگا ہی کا حامل ہے۔ مر دیڑاں کے تمیرے قالب کا اصلی منشا، جیسا کہ ہم دیکھیں گے ، یہ بیان اور واضح کرتا ہے کہ نفس مسلسل خود آگاہ ہے۔ فطری خود آگا ہی اکا اور مثال التعلیف میں واقع ہوتی ہے، جو آگا ہی ایک اور مثال التعلیف میں واقع ہوتی ہے، جو

ا بن مینا کے ان ملاحظات پر مشتمل ہے جو اس نے اپنے شاگر دہمین یا رکواملا کرائے تھے: "

'فسِ انسانی [ اس طرح مرتب ہوا ہے کہ ] فطری طور پر موجودات (existents)

ہے آگاہ ہے۔ ان میں سے بعض کوفطری طور پر جانتا ہے؛ بعض دوسروں سے اسے
یہ قدرت ملتی ہے کہ وہ ان سے بذریعۂ مخصیل آگاہ ہو جائے۔ وہ جواس کے لیے
فطری طور پر حاصل کیا جاتا ہے، وہ اس کے لیے فعلا اور ہمیشہ کے لیے گرفت میں آ
جاتا ہے۔ چنانچہ اس کی خود آگاہی فطری طور پر ہوتی ہے، کہ یہ ای کا ایک ترکیبی جز
ہوار ہمیشہ کے لیے اور فعلا اس کی ملکیت ہوتا ہے۔ اس کی یہ آگی اس کہ خود آگاہ

مأرمورا ارتوجمه محمد عمر ميمن الهمهم

version کے لیے میں نے سر تاسر 'قالب' کا لفظ استعمال کیا ہے۔ چاہیں تو 'شکل' یا بیان' سمجھ لیں۔[مترجم]

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

ہے محصیلا ہوتی ہے۔

اس تھنیف میں ابن سینا بہت زیادہ وضاحت سے کام نہیں لیتا: وہ اس کی تشریح نہیں کرتا ہے۔
کہ اپنی ذات سے بمیشہ آگاہ ہوتے ہوئے بھی کوئی اس آگی کی آگی کی ' بخصیل آخر کیے کرتا ہے۔
مقام آخر پر وہ اس سے متعلق سوال - کہ کوئی اپنی ذات (اور اس کی غیر ماڈیت) کو جانے کی کیوں جبتو
کرے جب اسے پہلے سے بی ریملم ہے - کا جواب چیش کرتا ہے - Psychology, V, 7 میں رقم
طراز ہے:

بات بین اور بی غیر جسمانی است مطلقاً مفہوم میں لاعلم بیں۔ بلکہ[معالمہ بیہ ہے کہ]

آپ اس سے غافل بیں۔ بیشتر موقعوں پر کوئی چیز بالکل مانے ہوتی ہے تا ہم آدی اس سے غافل ہوتا ہے۔[اس صورت میں] بیا معلوم کی حدود میں آجاتی ہے اور اس کی نسبتاً نیادہ دورافنادہ مقام سے جبجو کی جاتی ہے۔ اکثر بیہ جاننا کہ بیر قریب ہی ہے۔ میر کے زمرے میں آنا ہے۔

چیے اب اس بیان کی طرف لوٹے ہیں جو مردیزاں کے اولین قالب سے فوراً پہلے آتا ہے۔اس میں صاف لفظوں میں کہا گیا ہے کہ جو آرہا ہے اس کا مدعا "فلس کے وجود کا شوت" فاہر کرنا ہے۔"... عبیداور تذکیر کے ذریعے، ایک ایسا شارہ جو کسی ایسے پر شدید اثر انگیزی کا حال ہو جو بذا تہ حقیقت کے ملاحظے کی قدرت رکھتا ہو۔" پہلا قالب حسب ذیل ہے۔"

ہم کتے ہیں: ہم میں کا کوئی پیضور کرے کہ جیسے وہ یکبارگی پیدا ہوا ہے اور کامل پیدا ہوا ہے، لیکن اس کی بیمائی کو خارتی اشیا کے مشاہرے سے ڈھک دیا گیا ہے، اور وہ ہوایا خلا میں اس طرح گرتا ہوا [معلق] پیدا ہوا ہے کہ اسے ہوائی مزاحمت کا سامنا ورچیش نہیں ہے، جس کے باعث اسے محسوں کرنے کی ضرورت ہو، اور اس کے اعتما باہم اس طرح منفصل ہیں کہ نہ ان کا ایک دوسرے سے طاب ہوتا ہے اور نہ وہ ایک دوسرے کو چھو سکتے ہیں باب وہ پیخو رکرے کہ آیا وہ اپنی ذات (ذات ہے) کے وجود کا اثبات کرے گا۔

وہ اپنی ذات کے وجود کا اثبات کرنے میں کوئی شک ٹبیں کرے گا، کیکن ساتھ ہی وہ

اپنے اعضا میں ہے کسی کا اثبات نہیں کرے گا، نہ داخلی اعضا کا، جیسے قلب یا دماغ، یا
کسی خارجی شے کا ایس کے برتکس، وہ صرف اپنی ذات بی کا اثبات کرے گا، بغیر
اس کے حق میں طول ،عرض اور عمق کا اثبات کے اب اگر اس حالت میں وہ ہاتھ یا
کسی اور عضو کا تصور کر سکے، تو وہ اس کا تصور اس طرح نہیں کرے گا کہ یہ اس کی
ذات کا حصہ ہے یا اس [ذات] کے وجود کی شرط ہے۔

آپ جانتے ہیں کہ جس کا اثبات ہو رہا ہے وہ اس سے مختلف ہے جس کا اثبات نہیں ہورہا ہے اور جس کا اقرار ہو رہا ہے (السقربه) وہ وہ نہیں جس کا اقرار ہورہا ہے۔ ۳۵

چنانچہوہ ذات جس کے وجود کا اثبات اس نے کیا ہے ہفسہ اس کی ذات ہونے کی خاصیت (عصاب عِنْنَف ہے جن کا اثبات نہیں ہوا ہے۔

نیج اُ اثبات کرنے والے (السنہ بن) کے پاس نفس کے وجود سے اس طرح متنبہ ہو جانے کا (یَفَہ بنہ) ڈریعہ ہے (لسہ سبیل) کریہ جسم سے مختلف کوئی شے ہے۔ ہاں بالکل، جسم سے مختلف - اور [اس وجود سے] ہراہ راست واقف (عسل ف) اور آگاہ ہونے کا باگر وہ اس سے عافل ہے، تو اسے آموز ٹی شردلانے کی ضرورت ہے۔

آخری پارے میں یہ نکتہ کھل کر سامنے آگیا ہے کہ اتن سینا ہم سے جس تصوری اور قکری کارروائی کا طالب ہے وہ انہناے کار ہمیں ہماری غیر ماڈی ذات کے تجرباتی علم سے متنبہ کرتی ہے۔ نیادہ صراحت کے ساتھ، یہ بیان کیا گیا ہے کہ مثال میں جو اپنے جسم کا اثبات کے بغیر اپنے وجود کا اثبات کر رہا ہے (المنشبت)، 'اس کے پائی' ذات کے غیر ماڈی ہونے اور بعد ازاں اس غیر ماڈی وجود اثبات کر رہا ہے (المنشبت)، 'اس کے پائی' ذات کے غیر ماڈی ہونے اور بعد ازاں اس غیر ماڈی وجود کی اصطلاح کا کے تجرباتی علم سے متنبہ ہو جائے کا (آن یقتبه )' ذریعۂ ہے (لہ سبیل) ۔ (یہاں عارف کی اصطلاح کا استعال، جوفعل غرف کا اتم فاعل ہے، کافی اہم ہے۔) این مینا کی زبان میں (اور اسلامی ائبل تصوف کے یہاں بھی )' جانا' [غرباتی ، تر بی علم ، یعنی' معرفت،' کے مفہوم میں استعال ہوتا ہے۔) دوسر کے نظوں میں ، یہاں ہمیں 'جانن' کے دوسر طے دریا فت ہوتے ہیں ۔ پہلا یہ جاننا ہے کہ ذات غیر ماڈی ہے ، اوراس کی قیادت میں دوسرا یہ کہ کی کی ذات کا اس اعتبار سے تجرباتی علم کہ یہ ایک غیر ماڈی شے (entity) ہے۔

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

جب ابن مینا ذات کواس علم سے متنبہ کرنے کی سیمان [ ذریعے ] کا ذکر کرتا ہے، تو وہ اس سے فوری قبل کے پارے میں پیش کردہ جب کا حوالہ دے رہا ہوتا ہے جس کا مند بعبہ ذیل خلاصہ بیہ ہوگا: مثال کی صورت حال میں ذات طبیعیت اور جسمیت ( physical and the bodily ) سے کلیٹا فیر آگاہ ہوتے ہوئے بھی اپنے وجود کا شعور رکھتی ہے، اور اس پر شک نہیں کرتی۔ چنانچہ وہ جسم کے وجود کا اثبات کرتی ہے۔ ایر اس پر شک نہیں کرتی۔ چنانچہ وہ اس سے وجود کا اثبات کرتی ہے۔ لیکن چونکہ جس کا اثبات کیا گیا ہے وہ اس سے مختلف ہے جس کا اثبات نہیں کیا گیا ، تو وہ ذات جس کے وجود کا اثبات کیا جا رہا ہے جسم نہیں ہے۔

بایں ہمہ، یہ جمت ہو نمرویزال کے پہلے قالب کے لیے مرکزی حقیت کی حال ہے مسئلہ ماز ہے۔ یہ ایک خیلی، مفروضہ نظام کے اندر ہی کارپر داز ہے اور ای لیے آدی اس کے نتیجوں کو بھی مفروضہ اور بدون اعتما دوا احتمالی ایک بے ضرورت انحواف مفروضہ مفروضہ اور بدون اعتماد احتمالی ایک بے ضرورت انحواف مفروضہ سے قطعیت کی طرف واقع ہوتا ہے۔ کیونکہ اس کے نتیج کی زبان قاطع ہے۔ کہ خود ابن مینا کا منشا بھی تقاکہ یہ نتیجہ قاطع ہو، تو وہ مثال کے بقیہ دونوں قالبوں سے بھی عیاں ہے۔ اس تعلق سے پہلوظ رکھنا جا ہے کہ ابن مینا کی منطق پر نگارشات میں ایسے موقع آتے ہیں جہاں وہ قطعی مقاصد کے لیے اس جاتی جاتی فرضی مثال استعال کرتا ہے۔ چنانچہ وہ رقم طراز ہے کہ اگر کوئی شخص کامل بالغ اور عاقل پیدا ہوتا ہو اور کبھی دیگر انسا نوں اور انسانی افاروں سے کوئی سابقہ نہیں پڑا ہوتا، بچر اس کا سابقہ کسی قبول عام اخلاقی قول اور فی نفسہ عیاں منطق صدافت سے ہوتا ہے، تو وہ اول الذکر کے بارے میں تو شہر کر سکتا ہے، کین ٹائی الذکر کے بارے میں تو شہر کر سکتا ہے، کین ٹائی الذکر کے بارے میں تو شہر کر سکتا ہے، کین ٹائی الذکر کے بارے میں تو ہو ہوں کی گریف کے لیے استعال ہوئی ہے۔ اس کے بیان کے مطابق یہ وہ عمر ایہ جو کسی ایسے خض کو جو مکمل بالغ اور عاقل حالت میں بیدا ہوا ہوا ورجس کا کسی انسان کے اتصال نہ ہوا ہو مہیا ہوگا۔ مقال منان نہ ہوا ہو مہیا ہوگا۔ مقال سے اتصال نہ ہوا ہو مہیا ہوگا۔ مقال

مزید برال، یہ جمت مختلف فیہ ہے۔اب ہمارا سامنا ان مفر وضوں سے ہوتا ہے جو شاید یہ واضح کر سکیں کہ ابن سینا اس کے نتائج کس طرح قطعیت کے ساتھ برتتا ہے۔ جبیبا کہ پہلے اشارہ کیا جا چکا ہے، وہ اس کا قائل ہے کہ ذات اپنا فطری اور مسلسل علم رکھتی ہے۔ مر دیزال کے تیسرے قالب

میں، جیسا کہ ہم دیکھیں گے، وہ اس کی وضاحت کرتا ہے۔ بشر طے کہ ذات '' کسی چیز کو میچے طور پر پیچان'' سکے، تو بھراحوال خواہ بچھ بھی ہوں، اسے اپنی ذات کا بیمسلسل علم میسر ہوگا۔ ابن سینا ان احوال میں جن میں ذات ہنور'' کسی چیز کو میچے طور پر پیچان' 'سکتی ہے، اس کے طبیعیت اور جسمیت سے مکملا غیر آگاہ ہونے کی حالت کو شامل کرتا ہے، جس کی مثال مردیزاں ہے ۔ لیکن ایک بار جب وہ اسے شامل کر لیتا ہے، تو وہ پہلے سے بی اسے بذاتہ ایک امر مشونہ فرض کر رہا ہوتا ہے، ایک غیر مالای ذات جو خود آگھی کی صلاحیت رکھتی ہے، اس حالت میں کہ وہ جسم اور ہر طبیعی شے سے مطلقاً غافل ہے۔

بہر کیف ، یہاں ہما را سروکاراس جمت کے ضعف سے اتنا نہیں جتنا اس کردار سے ہے جو یہ آ۔ مردیزال یا کی تمثیل میں انجام دیتی ہے۔ جیسے پہلے سرسری طور پر اشارہ کیا جا چکا ہے، یہاں حقیقت میں ایک نہیں بلکہ دو وظیفے انجام دیے جا رہے جیں۔ پہلا یہ قابت کرنا ہے کہ نفس غیر مالای ہے ؛ اور یہ جماتے ہوئے دوسرا یہ کہ نفس کو اپنے غیر مالای شے ہونے کے تجرباتی علم کے لیے بیدار کیا جائے۔ چونکہ جمت کا حاصل ، یہی کہ نفس غیر مالای ہے ، اس تجرباتی علم سے مطابقت رکھتا ہے جس کا خودمحرک ہے ، دونوں ہم رشتہ وظیفوں کے درمیان انتیاز ، کویا کہ آسانی سے دھند لا جاتا ہے۔

#### ٢\_ دوسرا قالب

یہ قالب جو بہت مختم ہے، کہ Psychology, V, 7, بیا کہ جہتے کہ کہ این میں این سینا متعد دنفسیاتی نظر یوں کی کتہ چینی اور تر دید کرتا ہے ان میں سے ایک بین نظر بیہ ہے کہ نفس انسانی واحد شے (entity) نہیں ہو سکتا ، کہ نبا تاتی ، حیوانی اور عقلی نفس اعدادی اعتبار سے تین جدا گانہ نفس جیں اس نظر بے کے رد میں اسم میں وہ دو نکتوں پر بحث کرتا: ا: - کہ مختلف نفسیاتی صلاحیتیں ایسی شے کی مقتلفی جیں جو انھیں وابستہ اور متحد کر سکے: ۲: - کہ بیہ وابستہ کرنے والی شے جسمانی نہیں ہوسکتی بلکہ اسے غیر مالائی ہونا جا ہے ۔ دوسر سے نکتے پر بحث و تحصیص کے دوران ، مر دیتران بارد گر ظہور کرتا ہے، اور یہاں ایک ہم رشتہ لین مختلف کروار انجام دیتا ہے، جو اس وظفے سے مختلف ہونا جا ہے۔ دوران ، مر دیتران بارد گر ظہور کرتا ہے، اور یہاں ایک ہم رشتہ لین مختلف کروار انجام دیتا ہے، جو اس

ابن مینااستدلال کتا ہے کہ نفسیاتی صلاحیتوں کو باہم دگر کرنے کے لیے کوئی شے ناگزیر

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

والی شے پوراجم ہے، تو اگر اس کا کوئی حصہ نا پیدا ہو، تو اس سے یمی نتیجہ نکلے گا کہ جس کو ہم اپنی ذات سجھتے ہیں وہ وجو دنہیں رکھے گی۔لیکن ایسانہیں ہے: ""

کیونکہ جیسا کہ ہم نے دوسرے مقامات پر ذکر کیا ہے، میں جانتا ہوں کہ میں میں ہوں، خواہ یہ نہ جانتا ہوں کہ میری ایک نا گل ہے یا اعضا میں سے کوئی عضو ہے۔ بلکہ میں انہیں اپنی ذات کے مصلکات خیال کرنا ہوں اور یہ بھی کہ یہ میرے وہ الات بیں جنمیں میں اپنی بعض ضروریات کے لیے کام میں لانا ہوں۔ اگر یہ ضرورتیں نہ ہوتیں، تو میں آئھیں ترک کر دیتا۔[اس کے باوجود] میں اب بھی میں میں زما، جبکہ یہ نہ ہوتیں۔

مر دیرال کا دوسرا قالب اس کے فور اُبعد وارد ہوتا ہے، اور جو ابھی بیان ہوا ہے اسے مرید تقویت پہنچاتا ہے۔ مزید تقویت پہنچاتا ہے۔

> چلے جو پہلے کہاجا چکا ہے اسے وہرائیں: ہم کہتے ہیں: اگر ایک آدی وفعنا پیدا ہو، ال طرح کرال کے اعضابا ہم منفصل ہوں اوروہ انھیں دیکھ نہ سکے ،اور اگر ایبا اتفاق ہو کر نہ وہ انھیں چھو سکے اور نہ وہ ایک دوسرے کو چھو سکیں، اور اسے کوئی آواز سنائی نہ دے، تو وہ اپنے تمام اعضا کے وجود سے لاعلم ہوگا، لیکن وہ اپنے انفرادی وجود سے ایک واحد شے کے طور پر آگاہ ہوگا، جبکہ تمام سمالقہ چیزوں سے لاعلم ۔جو بذاتہ بامعلوم ہے[اس کی حیثیت] معلوم کی نہیں ہے۔

'مردیزال' کا دوسرا قالب اس کے فوراُ بعد وارد ہوتا ہے ،جس میں اس خیال کی صراحت کی گئے ہے کہ اعشاے جسمانی صرف ذات کے منسلکات ہیں ، کیڑوں کی طرح ہیں۔۳۵

هنیقت میں یہ اعدا صرف کیڑوں کی طرح ہماری ملیت ہوتے ہیں جوہم ہے متقل انسلاک کے سبب ہماری ذات کے اجزا کی طرح ہو گئے ہیں۔ جب ہم اپنی ذات کا تصور کرتے ہیں، تو اسے کیڑوں کے بغیر تصور نہیں کرتے، بلکہ اسے کیڑوں سے ڈھکا ہوا تصور کرتے ہیں۔ اس کی وجہ انسلاک متواتر ہے، اس فرق کے ماتھ کہ [ ی گئے کے التحور کرتے ہیں۔ اس کی وجہ انسلاک متواتر ہے، اس فرق کے ماتھ کہ [ ی گئے کے ] کیڑوں کوہم انا رنے اور جدا کرنے کے عادی ہو گئے ہیں۔۔۔۔ اور یہ الیمی چیز ہے۔ جس کے ہم اپنے اعدا ے بدن کے معاطے میں عادی نہیں ہوئے ہیں۔ چنا نچہ ہمارا یہ خیال کہ اعدا ہماری ذات کا حصہ ہیں، ہمارے اس خیال سے کہ کیڑے

ہے، جوان سے اس طرح وابستہ ہوتی ہے جس طرح ارسطاطالیسی عام سمجھ ہو چھ (appetitive and irascible) مختلف حواس سے حسیاتی (sensory) افعال مصبی اور عضیلے (appetitive and irascible) افعال سے مختلف ہوتے ہیں ۔ تا ہم ان صلاحیتوں میں تفاعل ہوتا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ ہم" جب ہم نے محسوں کیا، ہم نے خواہش کی،"اور" جب ہم نے فلال بات دیکھی ، ہمیں غصہ آیا" جسے منی ہر حقیقت محسوں کیا، ہم نے خواہش کی،"اور" جب ہم نے فلال بات دیکھی ، ہمیں غصہ آیا" جسے منی ہر حقیقت میانات دے سطح ہیں۔ ہم الیمی حقیق با تیں اس لیے کہہ سکتے ہیں کہ کوئی شے ہے جو ان مختلف صلاحیتوں کو ایک دوسر سے سے وابستہ اور مسلک کرتی ہے ۔ یہ شے، این سینا بیان کوشتم کرتے ہوئے کہتا ہے۔"وہی ہے جم میں سے ہر کس اپنی ذات محسوں کرتا ہے۔" وہی ہے جم میں سے ہر کس اپنی ذات محسوں کرتا ہے۔" ا

یہ دکھانے کے لیے کہ یہ وابسۃ کرنے والی شے غیر مالای نفس عقلی ہے ابن سینا تمن دلیلیں ہو پیش کرتا ہے۔ پہلی اور مختصر ترین دلیل ہیہ ہو کہ جہم من حیث الجسم یہ وابسۃ کرنے والی شے نہیں ہو سکتا۔ "کیونکہ اس صورت میں ہر جسمانی شے یہ کام سرانجام دے سکے گی، اور فی الواقع ابیانہیں ہے۔ دوسری دلیل اسم میں ایک پیشین باب کی طرف لوٹا لاتی ہے جہاں ابن سینا نے ہوئی طویل حجتوں سے دکھایا ہے کہ وہ صلاحیت جو مجر دمعقولات (abstract intelligibles) (ا) قبول کرسکتی ہے لامحالہ غیر ملائی بی ہوسکتی ہے۔ اس طرح کم از کم ایک انسانی نفسیاتی صلاحیت غیر مالای ہے۔ اب یہ وابسۃ کرنے والی شے، وہ استدلال کرتا ہے، وہی ہے جس سے بقیہ نفسیاتی صلاحیتوں پر قدرت کا فیصل صدور] ہوتا ہے۔ یہ شائی کا مرچشہ نہیں، بلکہ اس کا فیصل صدور] ہوتا ہے۔ یہ شائی کا سرچشہ نہیں، بلکہ اس کا قبول کنندہ ہے۔ تیسری دلیل طویل ترین ہے۔ یہ مردیزال کے متعارف کراتی ہے۔

اگر کوئی وابستہ کرنے والی شے کوجہم فرض کرتا ہے، تو درایں صورت یہ پورا جہم ہوگی یا صرف اس کا ایک حصہ اب این مینا ایک قدم آگے ہو ہوکر تا بت کرتا ہے کہ یہ دونوں میں سے کوئی بھی نہیں، اور یہ نتیجہ اخذ کرتا ہے کہ یہ وابستہ کرنے والی شے غیر ماڈی ہے۔ مرد رزال کو پہلے متبادل کے ردکے ایک جزکے طور پر لایا گیا ہے۔ یہ رداس جمت کے ساتھ شروع ہوتا ہے کہ اگر وابستہ کرنے

 <sup>(</sup>۱) یعنی وہ تصورات جن کا ادراك شعورسے ہوسكے لیكن جو احساس سے ساورا
 ہوں-[مترجم]

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

ہارےجم کا صہ ہیں، زیادہ قوی ہے۔

اس کے بعد ابن مینا دومر سے متبادل کو غلط قابت کرنے کے لیے بروی پر جوش دلیل پیش کرتا ہے، یہی کہ وابستہ کرنے والی نفسیاتی صلاحیت واحد عضو یا چند اعضا کا مرکب نہیں ہو سکتی۔ " یہ اس لیے کہ اگر میہ صفو واحد (یا بحضا عضا کا مرکب ) ہے، تو ذات کی آگری کے ساتھ فرد کی اس مخصوص عضو یا اعضا کی آگری بھی ناگزیر ہوگی۔ اور ایبا نہیں ہے۔ کیونکہ ہماری اپنے قلب تک سے آگری، اگر ہم اسے وابستہ کرنے والی شے تصور کریں، تجربے کی دئین ہوتی ہے۔ یہ وہ شے نہیں جے آدی آگری ذات کے وقت ذات سجھتا ہے۔ یہ دلیل، جس طرح یہ اس باب میں بیان ہوئی ہے، فرضی دلیل سے بالکل کے وقت ذات سجھتا ہے۔ یہ دلیل، جس طرح یہ اس باب میں بیان ہوئی ہے، فرضی دلیل سے بالکل آزادان، آپ اپنے سہارے کھڑی ہے۔ یہ ہمیں ابن مینا کی دومری نگارشات میں بھی ملتی ہے، جہال کر دیر پڑوال کا کوئی ذکر نہیں۔ ""

چلے مثال کے دوسر نے مختصر مندرج کی طرف مراجعت کرتے ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ بیا یک مستقل دلیل کو سہارا دینے کے لیے ۔ جس کا مقصد ایک وسیع ہر استدلال میں ایک متبادل بیان کو غلط تا بت کرنا ہے۔ اس کے ساتھ جڑا ہوا استعال ہوا ہے ۔ اور ہم بید بھی دیکھتے ہیں کہ اس سے نگلنے والا متبیہ بھی بالکل دو ٹوک (categorical) ہے۔ چنانچہ با ردگر، ہمارا سامنا اس بات سے ہوتا ہے کہ ابن سینا مفر وضہ تعنیوں (hypothetical premises) سے قطعی متبیہ اخذ کرتا ہے۔ زیر نظر [دوسر نے] قالب میں پہلے قالب کی با زگشت سنائی دیتی ہے، لیکن یہاں ایسا کوئی اشارہ نظر نہیں ملتا کہ اس کا مقصد قلس کو اپنی آگہی ذات کے لیے بیدار کرتا ہے۔ اس کا وظیفہ بہت محدود ہے۔ ایک وسیع ہر استدلال میں ایک متبادل بیان کو غلط تا بت کرتا ہے۔ اس کا وظیفہ بہت محدود ہے۔ ایک وسیع ہر استدلال میں ایک متبادل بیان کو غلط تا بت کرتا ۔

### ٣\_ مثال كاتيبرا قالب

مرویرال کی بابت ابن سینا کا تیمرا (اور بہت بی مخصر) قالب اس کی تصنیف الاشارات والت نبیهات میں واقع ہوتا ہے، جواس کے آخری ایام کی نگارشات میں سے اور اس کے قلیفے کا نچو را ہے۔ عنوان میں اشارات کی اصطلاح اشارة کی جمع ہے ؛ تنبیه ات، تنبیه کی جمع ، جس کا مطلب خمر وار کرنا ، ' جگانا /بیرار کرنا ، ' متوجہ کرنا ، 'یا ، جیسا کہ حال بی میں ترجمہ کیا گیا ہے ، حذر کرنا ' ہے۔ مسا

این سینا اپنے خیالات جھوٹے جھوٹے پاروں میں پیش کرتا ہے، جن میں سے ہرا یک کاعنوان یا اشارہ ہے یا سینیا اپنے خیالات جھوٹے جھوٹے پاروں میں بیش کرتا ہے، جن میں سے ہرا یک کاعنوان یا اشارہ کم رہتہ اصطلاحات بھی استعال ہوئی ہیں۔ جس پارے میں مر رہتراں کا ذکر آیا ہے اس کی سرخی تشبیہ ہے۔ بعد میں آنے والے تینوں پارے جونفس کی فیر مالایت کی دلیل پر مشتمل ہیں ان میں سے ہرا یک اس سرخی کا حال ہے۔ جسے کہ ہم نے مثال کے پہلے قالب میں دیکھاہے ، معبیہ کی اصطلاح ذات کو اپنے میں پہلے سے موجود خود آگی سے بیدار کرنے کے میں دیکھاہے ، معبیہ کی اصطلاح ذات کو اپنے میں استعال ہوئی ہے۔ مر رہتراں کے تیسرے قالب مخصوص علمیاتی (epistemological) مفہوم میں استعال ہوئی ہے۔ مر رہتراں کے تیسرے قالب اور بعد میں آنے والے متعلقہ پاروں کی سرخی میں مشہوم کی اشارہ کناں ہے کہا صطلاح ای

مثال پہلے بارے کے جز کے طور پر وارد ہوئی ہے، پہلی تنبیہ، اوراس باب کا تعارف ہے جس کاعنوان'' ارضی اور ساوی نفس سے متعلق'' ہے۔ بارہ حسب ذبل ہے: ""

ا پی ذات کی طرف رجوع اور اس پرخور و قلر کریں کہ ما لمیت کے حال میں، یا کسی
اور حالت میں ،ی، جہاں، بہر کیف، آپ کسی چیز کو در تھی سے پیچان سکتے ہوں، کیا
آپ اپی ذات (ذاتك) کے وجود سے عافل ہوں گے اور اپی ذات (نسفسك) كا
اثبات نہیں کریں گے؟ میر سنز و یک پیش دیں لوگوں کے ماتھ ایسانہیں ہوتا - یہاں
تک کہ خوابیر ہ مخص حالیہ خواب میں اور شرائی حالیہ خمار میں اپی ذات کی آگی سے
تی نہیں ہوگا، اس کے با وجود کہ اپنی ذات کو اپنے کو پیش کریا اس کے حافظے میں
موجود نہیں ہوتا۔

اوراگر آپ اپنی ذات (ذائك) كا تصورای طرح كرین كه به دماغی اورجسمانی اعتبار علی اورجسمانی اعتبار علی اوركامل پيدا ہوئی ہے اورای كے بارے میں به فرض كيا جائے كه به عام صورتوں اورطبیعی حالات میں ای طرح ہے كه جہاں اے اپنے اجزا كا ادراك نہيں ہوتا، جہاں ای كے اعتما ایک دوسرے ہے من نہيں ہوتے بلكه ایک دوسرے سے منفصل ہوتے ہیں، اور به ذات بل بحر كے ليے معتدل ہوا میں معلق ہے، تو آپ ويكھيں گے كه به سوائے اپنے انفرادى وجود (آئينها) كے ثبوت كے باتی تمام اشيا سے فيرآگا ہوگی۔

بنیاد جلد چهاره ۲۰۱۳ء

چنانچہ تنبیہ کے افتتاحی بیان کے مطابق ، دروں بنی بتاتی ہے کہ جب تک ذات "کسی چیز کو درگی سے پیچان" سکتے کے قابل ہے ، تو پھر چاہے وہ کسی حالت میں پائی جائے ، اسے اپنی آ گہی حاصل ہوگی ۔ اس تنبیہ پر بخشیت مجموعی تنجر ہ کرتے ہوئے ، السفی اور سائنس دال نصیر الدین الطّوسی (وفات: ۱۲۷۳) کلمتنا ہے: "جنانچہ مطلقا اولین اور واضح ترین ادراک انبان کا اپنی ذات کا ادراک ہے ۔ یہ واضح ہے کہ اس نوع کا ادراک تعریف (خذ) یا تو صیف (رسم) کے ذریعے حاصل نہیں کیا جا سکتا، نہ دیل (خمتہ) اور وضاحت (بُرهان) (ا) سے قائم ۔ اس

لکن اور دکھانا ہے کہ انسانی معرفتوں میں ذات کی آئی سب سے نیا دہ اہتدائی معرفت ہے۔ بلکہ بیرنٹان دہی اور دکھانا ہے کہ انسانی معرفتوں میں ذات کی آئی سب سے نیا دہ اہتدائی معرفت ہے۔ چنانچہ، جیسا کہ پہلے نثان دہی کی جا چھی ہے، بیراس بات کو صراحثا بیان کرتا ہے جو پہلے قالب میں اشارتا موجود ہے۔ موخرالذکر کے برخلاف، بیراس صرت کی دلیل کا حال نہیں کہ ذات غیر مالا کی ہے۔ تاہم ذات کی غیر مالا بیت کی دلیل، اس سے مختلف جس سے ہمارا پہلے قالب میں سامنا ہوا ہے، اس کے فوراً بعد آتی ہے۔ اس دلیل پر بھی وہی اعتراض لاگو ہوتا ہے جو پہلے قالب کی دلیل پر، کہ بیر موضوع بحث کلت کو فرض کرتی ہے اور کہ فرضی سے قطعی کی طرف منحرف ہے، کیونکہ بیر مردیزال کو ایک قیامے کے طور پر استعال کرتی ہے۔ لیکن بیرمثال، جیسا کہ ہم نے ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے، پہلے سے طے کے ہوئے استعال کرتی ہے۔ لیکن بیرمثال، جیسا کہ ہم نے ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے، پہلے سے طے کے ہوئے عالم کہ ذات غیر مالای ہے۔ دلیل کا اظہار، جو تین عدد تنبیہوں میں پھیلی ہوئی ہے، خاصی مہم زبان میں ہوا تا بت کر دکھایا ہے۔ دلیل کا اظہار، جو تین عدد تنبیہوں میں پھیلی ہوئی ہے، خاصی مہم زبان میں ہوا تاب کی بنیا دی باتوں کو با نماز دگر مند دجہ ذبل میں اس طرح بیان کیا جا سکتا ہے:

کہلی عبیہ اس میں ابن میں ابن میں اس سے بحث کرتا ہے کہام ذات ہراہ راست ہے بہی توسط سے نہیں ، اس بنیاد پر کہ مثال میں ذات کے علاوہ کی اور شے کی معرفت شامل نہیں ۔ دوسری عبیہ میں وہ یہ بحث کرتا ہے کہ ذات جسم نہیں ہوسکتی کیونکہ جسم کا ادراک خارجی حواس سے کیا جاتا ہے۔اب، وہ بیان جاری رکھتا ہے، جسم ظاہرا خارجی اعضا کا حامل ہے جنمیں جمارے حواس مشاہدہ اور محسوس کرتے ہیان جاری رکھتا ہے، جسم ظاہرا خارجی اعضا کا حامل ہے جنمیں جمارے حواس مشاہدہ اور محسوس کرتے

پیں اور وافلی اعضا کا جن کاعلم ہمیں صرف چیر پیا أرا عمل تخری کے قریعے ہی ہوتا ہے۔ خارتی اعضا فات نہیں ہو سکتے۔ اس لیے کہ یہ ہم سے میں ہی سکتے ہیں اوراس لیے بھی کہ بینشو ونما اور تبدیلی فات نہیں ہو سکتے۔ اس لیے کہ یہ ہم سے ہمارا تشخیص جاتا رہے۔ مزید ہماں معفروضے کا طافرض) ہیں، لین کہ مرویتراں ہیں، حاس عمل پذیر نہیں اوراسی طرح عملِ تشریح کی کارگزاری بھی، جس کے قریب فین کہ مرویتراں ہیں، حاس علم حاصل کرنے کے قابلی ہوتے ہیں، خارج قرار دی جائے گی۔ نیجی فارج قرار دی جائے گی۔ نیجی فارج ہم اپنے وافلی اعضا کا علم حاصل کرنے کے قابلی ہوتے ہیں، خارج قرار دی جائے گی۔ نیجی فارج ہم نہیں ۔ نیمری سیمیہ ہم ہمیں این سینا یہ سوال اٹھا تا ہے کہ آیا علم فات آدی کے افعال کی ۔ نیجی فارج ہے۔ اس کا استدلال ہے کہ معاملہ بینہیں، کیونکہ باردگر، معفروضے سے ہم فعل خارج ہے۔ مزید یہ کہ فعل خارج ہے۔ اس کا استدلال ہے کہ معاملہ بینہیں، کیونکہ باردگر، معفروضے سے ہم خول خارج ہے۔ مزید یہ کہ فعل خارج ہے۔ مزید ہم ہما خول ہوگا؛ مثال کے طور پر، میرا اپنا افرادی فعل ۔ لین جب ہیں سے کہنا جول کہ میں ایک فعل انجام دے رہا ہوں، تو حکیں میں میر فعل سے مقدم ہے۔ میرا فعل میری فات ہوگا ہوں ہوتا ہے، ورنہ میں اس کا حوالہ میرا فعل کہ کرنہ دیتا۔

اس ولیل میں صرف یہی بات توجہ میں نہیں آئی کہ یہاں ایک مفروضہ مثال کواس طرح برتا جا رہا ہے جیسے اس کا حقیقی ہونا قرار پا گیا ہے، بلکہ اس میں دواور چیزیں بھی قابل توجہ ہیں۔ پہلی ابن سینا کا دلیل کو مفروضے '' (الفرض) کی حقیت سے پیش کرنا ہے، جواس بات کا خلوں ثبوت ہے کہ وہ اس کی مفروضہ نوعیت سے بخوبی آگاہ ہے۔ دوسری بات یہ کہ دلیل کے، خاص طور پر، دوسری اور تیسری سخیہ میں ایسے اجزا ہیں جن کا مرویترال سے واسط نہیں۔ یہاں یہ بھی یا د رکھنا چاہیے کہ مثال کے دوسرے قالب کوایک ایسی دلیل کے ساتھ جوڑا گیا ہے جس سے اس کا تعلق نہیں۔ اس پر یہ اور اضافہ دوسرے قالب کوایک ایسی دلیل کے ساتھ جوڑا گیا ہے جس سے اس کا تعلق نہیں۔ اس پر یہ اور اضافہ کریں کہ Psychology میں ابن سینا ایک پورا باب 'مرویترال سے بے نیاز ہو کر، اور ایک بار بھی بھیں اس مثال کا حوالہ دیے بغیر، نفس عقلی کی غیر ماڈیت کا بڑا زور آور ثبوت مہیا کرنے کی کوشش کے لیے وقف کرتا ہے۔ " ان سارے ملاحظات سے یہ سوال پیلا ہوتا ہے: کیا واقعی ابن سینا مرویترال کو فقف کرتا ہے۔ " ان سارے ملاحظات سے یہ سوال پیلا ہوتا ہے: کیا واقعی ابن سینا مرویترال کو ذات کے وجود کو ایک غیر ماڈی شے ہونے کی حیثیت سے ٹا بت کرنے، اور نا بت کرنے کی ہونے کی حیثیت سے ٹا بت کرنے، اور نا بت کرنے کی دور کے بی دور

Michael Marmura نے جو اصطلاحی لفظ استعمال کیے ہیں وہ علی الترتیب ، یہ
 پین: demonstration argument adescription adefinition استرجم]

#### حراشي و حراله جات

- ير وفيسر ايميريطس، يوني ورشي آف وسكائسن، مرزيين امريك
- Etienne Gilson, "Les sources greco-arabes de l'augustinisme avicennisant", Archive d'Histoire Doctrinale et Litteraire du Moyen Age, 4, (1919), pp.38-42.
- The studies most directly pertinent to this paper are the following: R. Amaldez, "Un precedent avicennien du'Cogito' cartesien?," Annales Islamoiogiques, II(1972), pp. 341-49. Th.-A. Druart."The Soul and Body Problem: Avicenna and Descartes." Arabic Philosophy and the West: Continuity and Interaction, ed. Th.-A. Druart (Georgetown University Press, forthcoming); an Arabic translation of this article has already appeared in Al-Mustaqbal al- 'Arabi, 12) 1983, pp. 113-126. S. Pines, "La conception de la conscience de soi chez Avicenne et chez Abu'I-Barakat al-Baghadadi, "Archives d'Histoire Doctrinale et Litteraire du Moyen Age. 29, (1954), pp. 21-56. F. Rahman, Avicenna's Psychology (Oxford: Oxford University Press, 1952). Professor Druart's perceptive article includes comprehensive references to Modren studies.
- Ibn Sina, al-Shifa': al-Tabi'ivyat (Physics); al-Naft (Psychology), eds. G.C. Anawati and S. Zayid (Cairo, 1975), I,1, p. 11 and V, 7, p. 225; al-Isharat wa al-Tanbihat, ed. J. Forget (Leiden, 1982), p. 119. These works will be abbreviated Psychology and Isharat, respectively.
- IIsharat p. 119.
- See in particular Druart (cited in n2, above.)
- Ibn Sina (Avicenna), al-Najat (Caire, 1938), p. 235. In his al-Shifa', Avicenna states that "the existent," "the thing" and "the necessary" are primary concepts on a par with propositional self-evident logical truths. See M.E. Marmura, "Avicenna on Primary concepts in the Metaphysics of his al-Shifa'," Logos Islamokos: Studia Islamica in Honorem Georgii Michaelis Wickens, eds. R.M. Savory and D.A. Agius (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1984), pp. 219-39.
- 'Abd al-Jabbar, Sharh al-Usul al-Khamsa, ed. A.A. Uthman (Cairo, 1965), p.50; al-Baquillani, Kitab al-Tamhid, ed. R.J. McCarthy (Beirut, 1957), pp.9-10. Abd al-Jabbar (d. 1025) and al-Baquillani (d. 1013) are representative of the Mu'tazilite

ساری علا مات اس کی نفی کرتی ہیں ۔ پہلے قالب کو متعارف کراتے ہوئے ، جبیہا کہ ہم نے دیکھا، وہ یہ بالکل واضح کر دیتا ہے کہاس کا مقصد'' تنبیہ اور تذکیر 1 یاد دیانی آ کے ذریعے نفس کا اثبات کرنا"ہے اور یہ کارگزاری صرف انھیں ہر اڑ انداز ہوتی ہے جو بذات خود حقیقت کے مشاہدے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔اس اندازنظر کی تہہ میںصرف یہ ایقان ہی نہیں کہ جماری ذات کا تج یا تی علم جماری معرفتوں میں سب سے زیادہ بنیا دی ہے، بلکہ یہ بھی کہ اس معرفت کا حقیقی موضوع ایک غیر ماڈی شے ہے ،ایک میں ،جو مطلقا جم کا غیر ہے۔ بعضے جنھیں یہ علم حاصل ہے اس کی طرف سے بے دھیان ہوتے ہیں، بطکے ہوئے ہوتے ہیں ایک فکری تج یہ، جس کا مقصد ، بہر حال ، کوئی زور آور ثبوت مہا کرنا نہیں ہے، ان میں یہ معرفت بیدار کرنے کے لیے کافی ہوگا۔ باقی لوگ ---جس کی ایک مثال مت کلمون جی ---جسم کوئمیں 'سے مربوط کرنے کے اتنے عادی ہو گئے جی کہ یہ یقین کرنے لگتے جیں کہ یہ جواولین علم ذات ہمیں حاصل ہے، یہ علم جسم ہی ہے۔ایسے لوگوں کو یہ جتانے کے لیے کہ وہ غلطی پر ہیں بردی زور آور عقلی دلیل کی حاجت ہوتی ہے۔

چلے اے مثال کے تمیرے خلاصتی قالب کی طرف لوٹیں۔ کہ یہ الاشادات و التنبیهات میں وارد ہوا ہے بچاہے خود اہمیت کا حامل ہے۔ یہ ایک از حدصمیمانہ اور نجی نگارش ہے جو این سینانے اینے آخری دنوں میں تصنیف کی تھی ، اور یہ اس کے فلیفے کا جوہر پیش کرتی ہے۔اس کی فضا مراقباتی اور اس کا لہجہ ندہیا نہ ہے، جو مقامات صوفیہ کی ہابت بڑے دلگداز باب میں اپنے اوج کو پہنچ جاتا ہے۔ یہ کتاب ہم خیال وہم نظروں کے لیے لکھی گئی ہے، اس کا مظروف، جیسا کہ ابن سینا ہمیں بتاتا ہے، ہرکسی یر آشکاما کرنے کے لیے نہیں ہے۔اگر ہم این مینا کی قرائت درست کر رہے ہیں،تو 'مر دیزال اس نگارش میں دوبارہ اس لیے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ "کسی ایسے" کے لیے ہے" جو بذاتیہ حقیقت کے ملاحظے کی قدرت ركهٔ ابو، جے سكھانے ،مسلسل اكسانے ، اور سوفسطائی خطاوی میں بھٹلنے سے بيانے كی ضرورت نہ ہو۔''

- epistemological aspect in Avicenna.
- Ibn Sina, al-Najat, p. 62.
- Psychology, pp. 223-27.
- F9. Ibid., p. 11, line 3.
- Pi Ibid., p. 324, lines 5-8.
- FL Ibid., p. 324, lines 6-20.
- Fr. Ibid., pp. 187-96.
- FF. Ibid., p. 225, line 1, p. 227, line 5.
- \*" Ibid., p. 225, lines 2-6.
- Fa<sub>→</sub> Ibid., p. 225, lines 7-10.
- FY. Ibid., p. 225, lines 10-16.
- Fig. 127-131. Parts of this argument, however, occur, as we shall see in Isharat, pp. 120-21, where it is related to the "Flying man."
- The Ibn Sina, Ramarks and Admonitions: Part One: Logic, translated by S.C. Inati

  (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1984). See the translator's

  Introduction, p. 1. A.M. Goichon, entitled her translation of the work, Livre des

  directives et remarques (Paris: Libraire Philosophique, J. Vrin, 1948) while J.

  Forget gives the title of his edition of the arabic text in French as Le livre des

theoremes et des advertisements. See also Pines (n2, above), p. 28, n3.

The philosopher Qutb al-Din al-Razi (d. 1374) in his Commentary on the Isharat answers the criticisms of the theologian Fakhr al-Din al-Razi (d.1209) who in his Commentary on the same work maintained that Avicenna in this tambih had not demonstrated his statements. Qutb al-Din argues that the tambih is not intended to give a demonstration, that this is the reason it is given the heading tambih. In other words, the tambih (at least in this instance) is intended to draw attention to what is known intuitively and which cannot be demonstrated. Ibn Sina, Isharat wa al-Tambihat ma' Sharh Nasir al-Din al-Tusi wa Qutb al-Din al-Razi [with the Commentaries of Nasir al-Din al-Tusi and Qutb al-Din al-Razi] (Tehran, 1959), part II, p. 259. This work will be abbreviated as Commentaries.

بذیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

- and Ash'arite schools of Kalam, respectively.
- No. Ibn Sina (Avicenna) Ahwal al-Naft, ed. F. Ahwani (Cairo, 1952), p. 183.
- Ibn Qayyim al-Jawziyya, Kitab al-Ruh (Hyderabad, 1963), p. 310.
- Psychology, V. viii, pp. 232-33.
- #- Ibid., p.11.
- Ibid., p. 5.
- 1 Ibid., p. 7.
- 102 Ibid., p. 9-10.
- 10. Ibid., p. 13, lines 4-6.
- The Arabic corresponding to the relative clause beginning in the translation with 
  "which through ... is not entirely clear and I have given what I think is the general 
  sense. Amaldez' translation of the sentence as "II convient done que nous nous 
  occupions de saisir la quiddite de cette chose qui, du point de vue de l'enonce verbal 
  (bi''itibar al-maqui) est devenue Tame," is a recommended alternative except that he 
  reads bi''itibar in the indefinite, instead of the definite bi' al-'itibar as given in the 
  Cairo edition. Amaldez, cited in n2, above, p. 344.
- 14. Psychology, p. 13, lines 6-8.
- IA. For a discussion of this term, see Amaldez, cited in n2, above, p.344.
- 19. Alternatively, "the truth itself." What follows shows that "the truth himself is intended. Gramatically both alternatives are possible.
- ₱- Psychology, pp. 221-22; 227-28.
- M<sub>■</sub> Ibn Sina, al-Ta'ligat, ed. A.A. Badawi (Cairo, 1973), p. 30.
- Shu'ur. Pines translates the term as "I,perception." For his discussion of this term, see Pines, (n2, above), pp. 30ff.
- Psychology , p. 226, line 19; p. 227, line 1.
- \*P\* Ibid., p. 13, lines 9-20.
- J.R. Weinberg relates this statement to Aristotle's Topics, vii, 2, 152 b34. J.R. Weinberg, "Abstraction in the Formation of Concepts," Dictionary of the History of ideas, ed. P.P. Wiener (New York: Charles Scribner's Sons, 1973), vol. I, pp. 3-4.
- Isharat, p. 59. Pines (n2, above), p. 22. Pines in his article stresses this

مار مورا/ترجمه محمد عمرميمن ۳۵۳

LO L

- //- Isharat, p. 119.
- Commentaries, p. 293, This comment is also directed against Fakhr al-Din al-Razi.
  See n39,above.
- Isharat, p.199.
- "/"\_ Ibid., p. 120.
- ™ Ibid., pp. 187-96.

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

تهريس اين دروار

# مسئلة نقس و جسم: ابن سينا اور ديكارت

اگریزی *ے ترجمہ* محمد عمر میمن\*

عربی فلیفے کو اکثر و بیشتر ایک مطلق اجنبی کے طور پر نا قائل اعتنا اور ، اسی لیے ، مغربی روایت کے لیے خارج از بحث سمجھا جاتا ہے ؛ یا اگر تاریخی علم ذرا زیا وہ ہواور قرونِ وسطی میں جن عربی متون کا لاطینی میں ترجمہ ہوا ان سے واقفیت ہو ، تو دلچینی بہت ہوا تو ارسطو کے متون کی شرحوں کے ذریعے تفامس ایکوائنس اور [عیسائی] مدر شیت (Scholasticism) (۱) پر ان کے اثر و نفوذ تک محدود ہوتی ہے ۔ دونوں صورتوں میں عربی فلیفے کی ذاتی قدر و قیمت کا انکار کیا جاتا ہے ۔ یہ واضح کرنے کے لیے کہ عربی فلیفہ مغربی اور غیر مغربی فلیفے کے لیے لایفک قدر و قیمت کا حال ہے ، میں این سینا اور دیکارت کے بعض متون کا جائزہ لول گی۔

اس سے مراد مغربی مدرسوں کی وہ روش ہے جس میں عیسائی علمامے دین ارسطو کی
منطق کے حوالے سے دینی عقائد پر بحث کرتے تھے۔ [مترجم]
 اس مضمون سے متعلق حواشی مضمون کے آخر میں ملاحظہ کیجیے۔ [مترجم]

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

میں نے اگر ابن مینا کا انتخاب کیا ہے تو اس لیے کہ وہ ارسطو کے شارعین میں سے نہیں ہے، بلکہ اس برتو ارسطو سے بے وفائی کی تہمت بھی رکھی گئی تھی۔ میں نے دیکارت کا انتخاب اس بنابر کیا ہے کہ وہ خود کو خاص طور پر اپنے مدری پس منظر سے متمایز (حتی کہ اس کا انکار تک) کرتا تھا۔ علاوہ ازیں، ابن مینا اور دیکارت کے یہاں بہت کچھ مشترک ہے۔ چنانچہ ان کے نظریات کا مقابلہ اور مقایسہ خاص طور پر دلچین کا باعث ہے۔اپنے مقصد کے حصول کے لیے میں فلیفے کے ایک دوا می مسئلے ر ارتکاز کرول گی، یعنی مسئلہ ذہن رجیم ('mind/body problem')، جبیما کہ اسے آج کہا جاتا ہے، یا تھم حدید اصطلاح میں، لیکن جوابن سینا اور دیکارت دونوں میں مشترک پائی جاتی ہے، نفس اورجسم کا مسئلہ۔چونکہ یہاں میری رکچین خالص فلفیانہ ہے، میں دیکارت (۱۲۵۰-۱۵۹۱) برابن سینا (۱۰۳۷ - ۹۸۰) کے براہ راست یا بالواسطہ تاریخی اثر کا ذکر نہیں کروں گی ۔ وقت کے خیال سے بھی، میں صرف بعض متون تک ہی اپنے غور وفکر کومحدود رکھوں گی۔ابن سینا کے معالمے میں میرا انحصار تقریباً پورے طور براس کی فلسفیانہ دائر ۃ المعارف شفاء کے نفسیاتی یا De Anima والے جھے پر ہوگا۔ سی وائرة المعارف اتنی ضخیم تھی کہ ابن سینا نے خود ہی اس کے بے حد اہم فکروں کو ایک کہیں مختصر قالب بعنوان نعدات میں جمع کیا۔ "چونکہ صرف اس مخضر قالب کا پورا انگریزی ترجمہ، جو [فضل] الرهمين نے کیا ے، موجود ہے، میں حب ضرورت اسے بی استعال کرون گی - دیکارت کے معاملے میں ممین ذرا زیادہ وسیع انتخاب سے کام لول گی، لیکن میرے مرکزی مآخذ اس کی مقبول ترین تصانیف Discourse on Method بول گ\_"

ابن مینا اور دیکارت دونوں نفس انبانی کے جسم سے متمایز ہونے پر استدلال کرتے ہیں۔
میرے خیال میں نفس رجسم کے مسئلے کی بابت ہے ان کی اہم ترین جمت ہے۔ وہ اس دو ہے کے دفاع میں ہے دکھانے کی کوشش کرتے ہیں کہ نفس اپنی آ گہی کے لیے جسم، یا بلکہ کسی جسم، کا مختاج نہیں۔ چنانچہ بیل مید دورآ گہی ان کے فلسفول کا اہم پہلو ہے۔ Furlani, Gilson, Galindo-Aguilar کم دورا گئی ان کر ویترا ان کے فلسفول کا اہم پہلو ہے۔ دوروس سے جو دیکارت کے مشہور 'cogito' کا مقابلہ ابن سینا کے نظا میں معلق آ دئ یا نمر ویترا ان کے سے کرتے ہیں، موخر الذکر کتا کی وضاحت پہلے ہی کر کے ہیں۔ ابن سینا اور دیکارت دونوں کے سے کرتے ہیں، موخر الذکر کتا کی وضاحت پہلے ہی کر کے ہیں۔ ابن سینا اور دیکارت دونوں کے

نزد کی براہ راست خود آگی اور فسس انسانی کے جسم سے انتیاز میں فس کی روحانیت اور بعد از مرگ اس کی بقام هذر ہے۔

لکن رومانی قس کی جم سے بے نیازی کے دلائل کو کئی نہ کئی نوع کی جموعت میں جاپڑنے کا خطرہ لائق ہوتا ہے؛ کیونکہ اس کی وضاحت کرنے میں کہ جمم اور قس آخر کس طرح آیک دوسرے پر اثر انداز ہوتے ہیں سخت و قواریاں پیش آئی ہیں۔ قس اور جم کا بدیجی تعلق ایک مسئلہ بن جا تا ہے اور انسانی ہستی کی وحدت زد میں آجائی ہے۔ چنانچہ میں قس اور جم کے درمیان تعلق کا تجزیہ کافی باریک بنی سے کروں گا۔ جھے محسوں ہوتا ہے کہ دیکارت کے مقابلے میں، جس کا دووئل ہے کہ قس اور جم قریبی طور پر متصل اور متحد ہیں، این مینا انسانی وجود کی گئیں زیادہ منی پر جمویت تصویر پیش کرتا ہے۔ وہ انسان کو ایسے قس کے طور پر دکھا تا ہے جو کسی قسم کے آلے، یعنی جم ، سے بندھا ہوا ہے، جو شروع میں فائدہ مند اور ضروری ہیں، لیکن آھے چل کر محض رکاوٹ بین جاتا ہے۔ تاہم دیکارت اور ابن سینا دونوں عائدہ مند اور ضروری ہی، لیکن آھے چل کر محض رکاوٹ بین جاتا ہے۔ تاہم دیکارت اور ابن سینا دونوں بی اس کے مدی ہیں کہ قس کا اپنے جسم سے ایک شخصیصی رابطہ ہوتا ہے جو موخر الذکر کو کسی دوسرے جسم بیا خارجی شے سے متمایز کرتا ہے۔ سواب بیا واضی ہے کہ دونوں فلنی قس اور جسم کے مائین تعلق کا تشفی بیش حماب دینے میں بہت می رکاوٹ کا سامنا کرتے ہیں، کیونکہ یہ ساتھ ساتھ اس کے اثبات کے بیش حماب دینے میں بہت می رکاوٹ کا سامنا کرتے ہیں، کیونکہ یہ ساتھ ساتھ اس کے اثبات کے بھی خواہاں ہیں کہ نقس اور جسم دو مطلقاً مختلف اشیا ہیں۔

## ا فن کاجم ہے تمایز

دیکارت کے مقدم ترین مقاصد میں سے ایک نفس کے جسم سے جداگا نہ ہونے کو قابت کرنا ہے۔ مقدم ترین مقاصد میں سے ایک نفس کے جسم سے جداگا نہ ہونے کو قابت کرنا ہے۔ کہ نفس کا لکلیۂ جسم سے الگ شے ہے۔ وہ Meditations کی بابت انتہا بی خط میں وضاحت کتا ہے کہ اس کے دومقصد ہیں جن میں سے دومرا نفس کو جسم سے متمایز دکھانا ہے۔ اپنے آخری مراقبے میں وہ اس دوسر ہے مقصد سے بحث کرتا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ یہ قضیہ دیکارت کے لیے نہ صرف اولین ایمیت رکھتا تھا بلکہ اس میں اس کی دلجیس طول عمر رہی ۔ وہ اس کی تفصیلی تشریح اپنی کافی ابتدائی قرار دی جانے والی تصنیف Regulae کے بارہویں قاعدے میں کرتا ہے، اور بیراس کی آخری تحریر، The Passions of the Soul، کے آغاز بارہویں قاعدے میں کرتا ہے، اور بیراس کی آخری تحریر، The Passions of the Soul، کے آغاز

دوسری طرف، ابن سینا براہ راست کہیں منہیں کہنا کہاس کی نیت نفس کوجسم سےعلا عدہ قرار دینا ہے۔اس کے باوجود محققین کی اچھی خاصی تعدا دید دیوی کرنے سے نہیں پچکچاتی کہ یہ تمایز ہی حقیقتان کے بنیادی مقاصد میں سے ایک تھا۔^ ابن سینا اپن نگارشات میں سرتا سراس آگھی کی اہمیت پر زور دیتا ہے کہ انسانی نفس اپنے جسم سے مطلقاً متمایز ہے اوراس کے علاوہ ہر شے مادی نوعیت کی ہے۔ وہ شفاء میں کہتا ہے کہ انسانی ''دنفس جسم سے مختلف ہے۔'' ۹ اور یہی دعویٰ ابن سینا کے دوسرے نظریات کی بھی بنیا دے۔ سالة الصلوة "میں وہ دوطرح کی صلوة میں تمیز کرنے کے لیے اپنی نفسیات کا سرسری سا قالب پیش کرتا ہے۔ پہلی صلوۃ عام اور ظاہری ہے؛ اس میں جسم شریک ہوتا ہے اور وراصل يهي وه نماز ٢ جومسلمانول پر فرض كي كئي ٢؛ دوسرى فتم كي صلوة زيا ده خالص اوراجم ٢؛ بيه خالصتاً روحانی اور انسانی نفس سے تعلق رکھتی ہے۔ یہ باطنی اور سچی صلوق ہوتی ہے، ایک نوع کا فلسفیانہ مراقبہ جس میں جسم شال نہیں ہوتا، اور اس اعتبار سے عام مسلمانی صلوۃ بر، جس میں جسم شامل ہوتا ہے، نیتجاً ابن سینا اور دیکارت دونول نفس کے جسم سے متمایز ہونے کے مدی بین اور بظاہر

دونول بی اس دوے کو بے حدا ہم گردانتے ہیں۔لیکن ہر دواس دوے کی پشت پناہی کے واسطے کیا ولائل پیش کرتے ہیں؟ وایکارت اپنا 'cogito' استعال کرتا ہے، جو تنہا اس کی تفکیکی مہم کی مزاحت کرتا ہے۔ابن سینا 'مرد پڑال کیا خلا میں معلق آدی کامفر وضہ تجویز کرتا ہے۔اس طرح دونوں آگہی ذات ک جسم سے غیر مختاجی کو قائم کرتے ہیں۔اس کے بعد ، خود آگھی سے آغاز کرتے ہوئے اور ایک ایسے اصول کے استعال سے جو دونوں میں مشترک ہے، دیکارت اور این سینا یہ دکھانے کی جدوجہد کرتے میں کفس جم سے متمایز ہے۔ میں پہلے ان کے اس دوے سے بحث کروں گی کہ آ گہی ذات جم سے

بادی النظر میں شک کے نتیج میں 'cogito' کی دریافت اور مر دیرال کے مفروضے میں بہت زیا دہ اشتراک با ہمی نہیں بایا جاتا ۔ لیکن چلیے اسے ذرا دفت نظر سے دیکھیں۔ دیکارت دوسرے

مراقع میں 'cogito' سے متعارف کراتا ہے؛ تنہا یہی باضابطہ عام شک کی مزاحمت کرتا ہے۔ وہ اپنے وال، این جم، غرض ہر چیز ر شک کرسکتا ہے، حتی کہ سی شزی طاقت سے مسلسل دو کا بھی کھا سکتا ہے۔ کین فریب کھانے کے لیے اس کا کسی شے کی حیثیت سے وجود ناگزیر ہے - وہ شے جو شک کرتی ہے اور سوچتی ہے۔جبیما کہ وہ Discourse کے معروف زمانہ مقولے کی شکل میں بیان کرتا ہے، "میں سوچما ہوں، نیتجاً میں وجود رکھتا ہول'("I think, therefore I am")\_ دیکارت پہلے ہی این حوال اورجم کے وجود پر شک کر چکا ہے؛ اس کے باوجود، اسے یقین ہے کہ وہ وجود رکھتا ہے۔ چنانچ، شعور ذات تک رسائی کے لیے، اپن بابت اس آ گہی سے کہوہ ایک سوچنے والی ہستی ہے، اسے ندایخ جم کی حاجت ہے نہ کسی خارجی شے کے تجربے یا آ گہی کی ۔ دوسر کے لفظوں میں، اپنے ذہن یا نفس تك رسائى كے ليے ندہم جم كے تاج بين نداس كى كسى قدر الله كى كى، اور ندى بيد جانے كے ليے كد ہم موجود ہیں اور سوچ رہے ہیں خارجی اشیا یا خودایے جسم کے بعضے اعضا کے ادراک کے۔ دیکارت ان تمام باتوں تک ایک باضابطہ اور بنیا دی شک کے ذریعے پینچا ہے جو، فی الواقع، ایک نوع کا مراقبہ ے، ذہن کا خود اپنی اور اپنی کارکردگی کی طرف النفات \_ ذات ذہن ہے \_ اور بیاتنی بنیا دی ہے کہ ممیں خلقی طور پر اس کا شعور ہوتا ہے، جو جاری آفرینش کے وقت خدانے ممیں بخشا ہوتا ہے۔ اگر چہ بعض اوقات سيمستور رجتا ہے، ذات كا سي شعور جارے ذہن ميں دائماً موجود جوتا ہے۔ بنيادى اور بإضابط شک کے ذریع ہم اپنی آگی کو ذات کے اس خلقی شعور کے لیے بیدار کرتے ہیں۔اس ذات ک تو میف ایک سوچنے والی شے کے طور برک جاتی ہے، کیونکہ یہ سوچنے کاعمل بی ہے جواس کے ا دراک کو اُبھارتا ہے۔ سوچنا اپنے کوخوداپنے لیے سوچنے کے طور پر منکشف کرتا ہے۔

ا بن سینا بھی اپنا 'مردِ پترال' یا 'خلا میں معلق آدی' کامفر وضہ تجویز کرتے وقت ان سے ملتے جلتے خطوط ر چاتا ہے۔ یہ مفروضہ یا استدلال اس کی De Anima کے طویل قالب میں دو بار آیا ہے۔ پہلی باریہ I, 1 میں واقع ہوتا ہے۔ یہاں، نفس کی جسم کے تعلق سے تو میف کرنے کے بعد، وہ نفس کے مطالعے کی طرف متوجہ ہوتا ہے کہ ریدائی ماہیت (in and of itself) میں کیا ہے۔ دوسری باریہ ۷,7 میں متن کے آخری جھے میں پیش کیا جاتا ہے۔ (ان سفحات کی بابت اپنے تجزیے کے لیے بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

کی ذات وجود رکھتی ہے اسے کوئی شک نہیں ہوگا۔لیمن وہ اس کے ساتھ اپنے اعضا ما اندرونی اعضا، یا قلب، یا دماغ، یا کسی خارجی شے کا اثبات 'نہیں' کرے گا۔اس کے باوجودوہ اپنی ذات کا اثبات کرے گالیمن اس کے واسطے طول،عرض یا عمق کا اثبات نہیں کرےگا۔ <sup>12</sup>

اس متن سے صاف ظاہر ہے کہ ابن مینا کی دانست میں ہم اپنے وجود اور اپنی ذات سے آگہی اور اس کے اثبات کے لیے اپنے جسم کے مختاج میں نہ فارتی اشیا کے مزید برال، وہ بیا اثارہ بھی کرتا ہے کہ ذات یا نفس نہ فلا میں ہے، نہ بیامتوسع ہے، اور نہ مادی ہے جیما کہ ہم دیکھیں گے، دیکارت بھی نفس کے کوئی متوسع شے ہونے کا انکار کرتا ہے۔

'مرد پڑال' کا موضوع ۷٫۳ میں دہرایا جاتا ہے۔ یہاں این سینا یہ دکھاتا ہے کہ لاس کی مختلف استعدادات کی کارکردگی کے درمیان کسی نہ کسی نوع کا ربط ناگر پر ہے، اگر چہان میں سے بعض تمام دوسری استعدادات سے مکمل آزاد ہیں۔ وحدت آگی کی کوئی نہ کوئی وجہ ہونا ضروری ہے جو ہمیں یہ کہنے کی اجازت دیتی ہے: ''جب ہم نے محسوں کیا، ہم نے خواہش کی' '' یا ''جب ہم نے فلال فلال کو دیکھا، ہمیں خصہ آیا۔'' آخر جھونے اور خواہش کرنے جیسی از حد مختلف سرگرمیاں ایک ہی ذات سے کسے منسوب کی جا سکتی ہیں اور چھونا کس طرح آدئ کو خصے ہونے کی حد تک پہنچا سکتا ہے؟ این سینا دکھاتا ہے کہ جسمانی افعال ذات کے لیے لازی نہیں جو وحدت آگی کا یقین دلاتی ہے۔ جسم نفس نہیں، جو اس امر واقع سے خاہر ہے کہ اگر کسی کا ہاتھ یا کوئی اور عضو جاتا رہے تو بھی وہ وہی فردر ہتا ہے آجو ہوائی امر واقع سے خاہر ہے کہ اگر کسی کا ہاتھ یا کوئی اور عضو جاتا رہے تو بھی وہ وہی فردر ہتا ہے آجو آگی خاتے۔ چنانچہ آگی ذات کا دوام اور وحدت کا انتصار اعتما یا جسم پر نہیں ہے۔ اعتما نفس کے محض آلات ہیں۔ ابن مینا کے الفاظ میں تعمیں میں ہوں، چا ہے ان کا وجود نہ ہو۔' '' ' ' میں جا تا ہوں کہ اسے غلی خود ہوں، خواہ یہ نہ جاتا ہوں کہ لیے نمر دیتراں' کے خیلی تجر ہے کا اعادہ کرتا ہے۔

ہم کہتے ہیں: اگر آدی دفیقا پیدا ہواور منفصل ہاتھ باؤں کے ساتھ پیدا ہو، اور انھیں ندد کھ سکے اور نہ انقاق ہو کہ وہ انہیں چھونہ سکے اور نہ یہ خود ایک دوسرے کو چھو کیس اور نہ وہ کوئی آواز من سکے، تو یہ آدی تمام اعضا کے وجود سے لاعلم ہوگا۔ اس کے

میں "Furlani کے را کدانہ کام اور ار مالدین (Arnaldez) " کے مفتمون کی رقیبی منت ہوں۔) پہلے قطع میں (I,1)، این بینا یہ تعین کرنے کا متنی ہے کہ نفس اپنی ماہیت میں کیا ہے۔ اس کے لیے وہ ہمارے اندر نفس، لینی نفس انسانی، کی تفتیش کا فیصلہ کتا ہے۔ اس کا ضابطہ یا نیج کیا ہوگی؟ ہمارے اندر نفس، لینی نفس انسانی، کی تفتیش کا فیصلہ کتا ہے۔ اس کا ضابطہ یا نیج کیا ہوگی؟ میری وانست میں ایک کائی اہم بات کو اجاگر کرنے سے چوک جاتا ہے۔ قرون وسطائی لاطبی ترجے میں وانست میں ایک کائی اہم بات کو اجاگر کرنے سے چوک جاتا ہے۔ قرون وسطائی لاطبی ترجے میں " ad similitudinem evigilandi et reminiscendi" آیا ہے، جس کا مطلب یہ ہم کہ یہ جانے کہ نفس فود کیا ہے آدی کو کسی نہ کی اعتبار سے اپنی آگی کو بیدا رکنا اور کسی نہ کی اعتبار سے اپنی آگی کو بیدا رکنا اور کسی نہ کسی اربالہ یہ اور وہ نظاہر، لاطبی ترجے سے آزادہ فتم کی یاد آوری کا عمل انجام دیتا جا ہے۔ ہراہ راست عربی اصل سے اور، نظاہر، لاطبی ترجے سے آزادہ نفس کے وجود کا متحکم اثبات کرتا ہے، اور آیک نوع کی آگی اور مشاہدہ نفس کو مساوی گردا تا ہے، قرد ایس ای نوع کی آگی اور مشاہدہ نفس کو مساوی گردا تا ہے، شاید اس لیے کہ یاد آوری کا موقع ہی مشاہدہ ورونی کا عمل ہوتا ہے۔ فود این بینا کی نظر میں اس نوع کی قرایہ قتم کے ثبوت کی طرف آدی، کم از کم ذبین آدی، کی رہنمائی کرتی ہے۔ "ا

چنانچہ یہاں یہ واضح ہو جاتا ہے کہ دیکارت اور ابن سینا دونوں کے یہاں نفسِ انسانی یا ذہن تک رسائی کا ذریعہ کسی نوع کا تفکر ذات ہے جو کسی پہلے سے موجود لیکن مجموب شے کو مکشوف کرتا ہے۔ یہ دریا فت ذات ہے ایک انکشاف ذات جو ثبوت مہیا کرتا ہے۔

تا ہم یوں معلوم ہوتا ہے کہ ابن مینا ذات پرغور وفکر کے عمل سے ایک خالصتاً فرضی اور تخیلی صورت حال کی طرف نتقل ہو جاتا ہے ، ایک فکری تجربے کی طرف:

ہم میں سے ہر فرویہ تصور کرے کہ وہ دفعتا اور پوری طرح بالغ پیدا ہوا ہے لیکن خارجی اشیا کو دیکھنے سے عاجز ہے، ہوا یا خلامیں تیررہا ہے لیکن اس طرح کہ اسے ہوا کی مزاحمت محسق نہیں ہو رہی۔[اس صورت میں] اس کے اعتماا یک دوسرے سے منفصل ہوں گے، اس طرح کہ ایک دوسرے سے نہل سکیں گے نہ مس ہوسکیل گے۔ اس اس طرح کہ ایک دوسرے سے نہل سکیل گے نہ مس ہوسکیل گے۔ اس اشات میں کہ اس

باوجود وہ اپنی ذات " ہے کسی واحد شے کی حیثیت ہے آگاہ ہوگا، ان تمام ہے اپنی لاعلمی کے باوجود۔ ""

یہاں بھی ادراک ذات کا دارو مدار آدی کے جسم پرنہیں ہے اور ذات کی وحدت مختلف استعدا دات کی وحدت سے ہر زمانی نقطے سے بالا ہوتی ہے، کیونکہ تجربے سے بیاستعدا دات منہا ہو جاتی میں۔ چنانچہاس نوع کی وحدت کو وقت کے آر بار دینی آگی کے تسلسل کے طور پر ہی سمجھا جا سکتا ہے۔ ابن سینا ایک اور نکته پیدا کرتا ہے: آگہی ذات کی وحدت اور دوام جمارے استعمال زبان کی بنیاد کا کام دیتی ہے۔ وحدت آگھی کا یقین دیکارت بھی دلاتا ہے، لیکن محسوسات، مخیل اور ارا دے کو فکری عمل کے مختلف پہلو قرار دے کر، فکر بحثیت فکر (thinking being qua thinking)۔''اچھا تو پھر میں کیا ہوں؟ ایک شے جو سوچتی ہے۔ یہ کیا ہے؟ ایک شے جو شک کرتی ہے، مجھتی ہے، اثبات کرتی ہے، نغی کرتی ہے، ارادہ کرتی ہے، اٹکار کرتی ہے، اور جوتصور اور ا دما کے بھی کرتی ہے۔''''' کین وحدت آگی تنها وہ نکتہ ہے جس کی بابت کارٹیزین 'cogito' مجھے کسی قدر غیر تسلی بخش نظر آتا ہے۔ 'cogito' صرف ہر زمانی سکتے رہی صادق آتا ہے۔ کسی نوع کے دوام آگری کے واسطے دیکارت پہلے خدا کے وجود کو ٹابت کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے تا کہ حافظے " کے جواز کومشحکم بنیا د فراہم کر سکے۔ این سینا، جوبنیا دی شک سے نہیں گز را اور فی الواقع یہ دوئی نہیں کرتا کہ دبنی حافظہ ۲۹ مام کی کوئی شے ہے، بڑی آسانی کے ساتھ مسلے سے وی لکلتا ہے۔اس کے نزدیک باطنی آگری خود وحدت اور دوام کی بنیا دہے۔ چنانچہ ابن سینا اور دیکارت دونوں مدمی میں کہ نفس ذات ہے اور نفس کو اپنے تک ہاہ راست رسائی حاصل ہے۔ دونوں وحدت آگی پر بھی اصرار کرتے میں اور اس پر اتفاق کہ سے وحدت 'خودی (ego) کی حیثیت سے اوراک ذات تک رہنمائی کرتی ہے۔ دیکارت اس ذات کو میں کا مام دیتا ہے، کیمن دوام آ گھی کواستحکام بخشنے میں کسی قدر دشواری کا سامنا کرما پڑتا ہے، کیونکہ خود آ گھی بظاہر کھے تک محدود معلوم ہوتی ہے۔ دوسری طرف ابن سینا آ گہی کی وحدت اور دوام کوفرض کرتا ہے اور اٹھیں ادراک ذات سے وابسۃ قرار دیتا ہے۔ وہ قد رےمبہم اصطلاحیں بروے کار لاتا ہے اور یہ یقین

سے نہیں کہا جا سکتا کہ اس سے اس کی مراد ذات کا بحثیت ذات ا دراک ہے یا کسی کی ذات یا دونوں،

کیونکہ عربی کی مستعملہ اصطلاح ('ذات') کے دونوں معنی نگلتے ہیں۔ فعل کے فاعل اور آگہی کے تشخص سے متعلق اس کے لسانی غور وفکر اور اس کے فاعل کی وحدت پر اصرار، جس طرح اس کا 'مر دیرال' کے دوسرے قالب میں اظہار ہوا ہے، تو ان دونوں کی بنیاد پر میں'' ذات' کے self کے طور پر برجے پر مائل ہوئی ہوں۔

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

چیے ہم نے بیاتو قرار دے لیا کہ ابن مینا اور دیکا رہ دونوں ہماہ راست آگی کے وجود کو اجا گرکرنے کی کوشش کرتے ہیں ۔۔۔۔ یہی کہ نفس کو ہراہ راست اپنے تک رسائی حاصل ہے اور جہم کا مختاج نہیں ۔ اب ہمیں معرض بحث ہیں یہ لانا ہے کہ دونوں اس استدلال سے آگے جا کر یہ دووئی کرتے ہیں کہ نفس جہم سے متمایز ہے ۔ دونوں ایک ہی بنیا دی اصول سے کام لیتے ہیں: اگر ہم دو چیزوں کو ایک دوسرے سے کلیٹا متمایز تھور کرتے ہیں تو واقعیت میں وہ متمایز ہی ہوں گی ۔ مر دیراں کے پہلے قالب میں خود آگھی کی توصیف کے فور اُبعد این مینا یہ اصرار کرتا ہے:

تم جانے ہو کہ وہ جس کا اثبات کیا گیا ہے اس سے مختلف ہے جس کا اثبات نہیں کیا گیا۔ ﷺ
گیا اور جس کا اقرار کیا گیا ہے وہ اس سے مختلف ہے جس کا اقرار نہیں کیا گیا۔ ﷺ
پس ذات کا، جس کے وجود کا اثبات 'مر دیر تران اپنے وجود کی حثیبت سے کرتا ہے،
لامحالہ اپنا وجود ہونا چاہیے جو اس کے جسم اور اعصا سے مختلف ہو، جن کا اثبات نہیں کیا
گیا۔ پس وہ جونئس کے جسم سے مختلف ہونے کی حثیبت سے آگھی تک رسمائی کے
لیے اپنے پرخورو فکر کرتا ہے اسے جان لیما چاہیے کہ وہ ایک نفس کا مالک ہے اور اس
گاا دراک کرلے گا۔ "ا

 بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

بی علم حاصل کرسکتی، اس طرح کہاس کامخصوص عمل اس مخصوص عضوکو کام میں لائے بغیر ماسمکس رہتا، تو اس سے لا محالہ یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ وہ خوداینے کونہیں جان سکتی،... اور نداینے جانے کے عمل کو۔ " "" بے شک، دیکارت res cogitans کو غیر مادی تصور کرتا ہے۔(۱) کیکن یہاں بھی دونوں کے درمیان فرق میں۔ابن سینا کے لیے ذات کا ذات کے سامنے موجود ہونا تمام دوسری صداقتوں کا تطار آغاز نہیں ہے کیونکہ ریے شک وهیبے سے ری نکلنے والی تنها صدافت نہیں ہے۔ اور ندی ریے صدافت کے معیار کی بنیاد ہے۔اس کے برنکس، اگر Pines کی تعبیر کو قبول کیا جائے ، ابن سینا کے نزدیک ذات کا ذات کے سامنے موجود ہونا بربان کا وہ معیار ہے جوخود آگی کو استحکام بخشا ہے، جاہے بیصرف بعض دوسرے و وول کا جواز پیدا کرنے اوران کی صراحت کے لیے بی جو۔ اگر چہ بیاستدلال اتنامتحکم نہیں ہے جتنا دیکارت کے یہاں ہے، اسے صرف ایک لعب عقلی ، ایک خیالی تجربے کے طور برپیش کیا جا سکتا ہے۔ چنانچہ"مر دیران" بہت زیادہ نفیس استدلال نہیں ہے۔ یوں معلوم ہوتا ہے کہ خود ابن سینا کو بھی اس کا احساس تھا۔ اگر چہ بیمثال اس نے دوسر متون "میں بھی استعال کی ہے، وہ اسے De Anima کے خلاصتی قالب میں شامل نہیں کرتا ۔اوراس طرح میتا ار دیتا ہے کہ میان کے لیے اساسی نہیں تھی۔ اس سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ ابن سینا کے یہاں بھی ایک 'cogito' کسی نہ کسی مفہوم میں پہلے سے موجود ہے جواسے یہ دعوی کرنے میں مدد کرتا ہے کہ نفس جسم سے متمایز ہے۔ تا ہم یہ 'cogito' اس کی پوری فلفیاندمیم کی بنیا دے طور برعمل نہیں کرتا ، اور نداس سے بکسال مظروف (content)

دیکارت کے یہاں 'cogito' بالکل بنیا دی ہے۔ وہ با ضابطہ شک کے ذریعے اسے ہوئی مصحکم بنیا دفراہم کرتا ہے۔ لیکن اس کی اسے قبت ادا کرنی پڑتی ہے۔ دوسرے مراقبے میں 'cogito' کی دریافت کے بعد اسے حافظ پر از سر نوکسی قدراعتا دیدا کرنے اور 'cogito' کوکسی قدراشلسل و دوام اور زمانی بائیاری (duration) بہم پہنچانے کے لیے مزید تین مراقبوں کی ضرورت بیش آتی ہے۔ مزید بمال، 'cogito' سے نفس کے جسم سے واقعی تماین کے اثبات تک رسائی کے لیے اسے جار

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

تماین کی بنیا دیر اس کی غیر فانیت تا بت کی جا سے - اس واقعی تماین کے اثبات کی دریافت کے لیے آدی

کو چھٹے اور آخری مراقبے تک انظار کرنا پڑتا ہے، "... کیونکہ ایک طرف جھے اپنی ذات کا صری اور قطعی

ادراک ہے - جہال تک کہ میں ایک شے ہوں جو سوچتی ہے اور محض کوئی متوسع شے نہیں - اور کیونکہ

دوسری طرف میں جسم کا بھی ایک مینز ادراک رکھتا ہوں جہال تک کہ بیمتوسع شے ہے، ایسی شے نہیں
جوسوچتی ہے تو یہ بالکل یقینی ہے کہ میں جسم سے مینز ہول ۔... ""

ان تمام باتوں سے بلا خوف و خطر یہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ این سینا اور دیکارت دونوں نفس یا ذات تک براہ راست اور فوری رسائی کے مدمی ہیں، اور یہ رسائی نہ صرف خارتی اشیا کے ادراک سے بھی ۔ تاہم دونوں میں اختلاف بھی پایا ادراک سے بھی ۔ تاہم دونوں میں اختلاف بھی پایا جاتا ہے۔ دیکارت ذات کی تو میف ایک سوچنے والی شے کے طور پر کرتا ہے، جو آگری کے مختلف جرایوں کا اظہار کرتی ہے، جیسے تفہیم، نضور، ادراک ۔ این سینا اس فتم کی تو میف نہیں چش کرتا۔ وہ دوام آگری پر ارتکا زکرتا ہے جو اس کی وائست میں خود آگری کی وحدت میں مضمر ہے۔ دیکارت کے لیے ضروری ہے کہ وہ خدا کی اعانت سے لحاتی 'cogito' کی خص سی بنیا دیراس دوام کو باردگر تغیر کرے۔ مروری ہے کہ وہ خدا کی اعانت سے لحاتی 'cogito' کی خص سی بنیا دیراس دوام کو باردگر تغیر کرے۔ این سینا کواس کا احدای ہے کہ 'دفش اپنا ادراک کرتا ہے اورا پنے ادراک کا ادراک بھی۔

اس سے یہ قیاس ہوتا ہے کہ ذات عقل ہے، جو تعقل ہمی کرری ہے اور جس کا تعقل ہمی کیا جا رہا ہے۔ "" این سینا کی عقل دیکارت کی تفہیم سے کم و بیش ہم آ ہگ ہے۔۔۔۔لین دیکارت کی قوت فکر کے ایک پہلو یا پیرائے سے بی ۔ بالفاظ دیگر، این سینا واقعتا نفس کی ایک سوچنے والی شے کے طور پر توصیف نہیں کرتا ۔ پھر یہ ہمی ہے کہ وہ W Book کے تقریباً خاتے کے پاس کہیں جا کرنفس کا بحشیت عقل اثبات کرتا ہے۔ چونکہ دونوں کے آ گئی سے متعلق تصورات میں ادفی سا فرق ہے، این سینا اور دیکارت آ گئی کو گئیک ایک بی انداز میں گرفت میں نہیں لاتے ہیں۔

جییا کہ ہم دیکھ بچکے ہیں، دیکارت اورا بن سینا دونوں نفس کے کوئی متوسع شے ہونے کا انکار کرتے ہیں۔ اس سے اورخود ہراہ راست اورفوری خود آگھی سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ نفس غیر فانی ہے۔ "" بقول ابن سینا: ''ہم اس کے قائل ہیں کہ اگر عقلی [تعقلی] استعداد کسی جسمانی عضو کے ذریعے

ا) res cogitans سے مراد ''سوچئے والی شے" ہے۔ [مترجم]

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

عدداور مراقبے درکار ہوتے ہیں۔ ابن مینا، باضابطہ شک سے بے نیاز، ایک بی ریلے میں وحدہ آگی اوراس کے دوام دونوں کو گرفت میں لے آتا ہے اور آگی ذات سے براہ راست نفس کے جسم سے تماین کا استنباط کرتا ہے۔

نفس کا جسم سے تمایز اور ، اس لیے ، آزاد ہونا ابن مینا اور دیکارت دونوں کو مرگب جسم کے بعد نفس کی بقائے امکان کا قائل کرتا ہے۔ لیکن دونوں میا ثبات بھی کرتے ہیں کہنس کی لا فانیت ، اس کی بقائے ابدی ، اس سے کہیں زیادہ پیچیدہ ملاحظات کی بنیا دیر بی قائم کی جا سکتی ہے۔

۷,4 یا ملخص کے تیرہویں باب میں ابن مینا دعویٰ کرتا ہے کہ نفس جسم کے ساتھ فنانہیں ہوتا کیونکہ یہ ذا تا اس سے آزاد ہے۔ ۳۵ چھٹے مراقبے میں یہ دعویٰ کرتے ہی کہ وہ جسم سے متمایز ہے، آی دیکارت بھی یہ دعویٰ کرتا ہے کہ وہ جسم کے بغیر وجو در کھ سکتا ہے۔ ۳۲

نس کی بقائے امکان پر دیکارے کو لیقین نہیں کہ وہ اس کے بعد فورا ہی نش کی لا فانیت کے حق میں استدلال کر سے۔ دوسرے مراقبے کی تلخیص میں ، " وہ بیانثان دبی کرتا ہے کہ نش کی لا فانیت کا اثبات وہ صرف ساری طبیعیات (Physics) کو مسلم کرنے کے بعد بی کرسکتا ہے۔ وہ بی بھاری جُرکم کام Meditations میں اپنے ذھے نہیں لیتا؛ ان میں وہ نفس کی لا فانیت کا کوئی دجوئی نہیں کرتا ۔ Discourse کی باہیت پچھالی نہیں کرتا ۔ Discourse کے پانچویں جھے کے آخر میں وہ کہتا ہے: "جارے نفس کی ماہیت پچھالی ہیں کرتا ۔ ہوگئی آزاد ہے اور، اس کے نتیج میں، اس کے ساتھ بی موت کا سزاوا رنہیں ۔ اب، چونکہ کوئی اورا سے ابکل آزاد ہے اور، اس کے نتیج میں، اس کے ساتھ بی موت کا سزاوا رنہیں ۔ اب، چونکہ کوئی اورا سے اسباب نظر نہیں آتے جو اسے فنا کرسکیں، آدی طبیعی طور پر اس سے بہی نتیجہ نکال سکتا چونکہ کوئی اورا سے اسباب نظر نہیں آتے جو اسے فنا کرسکیں، آدی طبیعی طور پر اس سے بہی نتیجہ نکال سکتا ہے کہ نقس لا فانی ہے۔ "" اسے مشکل بی سے کوئی ثبوت کہا جا سکتا ہے ۔ آدی دیگ ہو کر سوچتا ہے کہ کیا واقعی دیکارت کے خیال میں نفس کی لا فانیت کو فابرت نہیں کیا جا سکتا یا کہ ایبا کرنا ممکن ہے، بس

دیکارت کے مقابلے میں ابن مینا زیا دہ قطعی اور واضح ہے۔ اس کے یہاں Physics نفس پراس کے کام سے پہلے آتی ہے۔ اس کا استدلال ہے کہ نفس مطلقاً سادہ [مفر در غیر مرکب] اور مادے اور صورت میں یا قابل تقسیم ہے؛ کہ بیانساد (corruption) کا قطعاً سزاوا رنہیں؛ اور اس لیے بیالا فانی

ہے، کیونکہ اس کی سادگی فساد کے کسی امکان کو دخیل نہیں ہونے دیتی ۔ ۳۹ پس دیکارت اور ابن سینا دونوں اس کے قائل ہیں کہ فلس اور جسم کے تمایز کے باعث نفس جسم کی موت کے بعد بھی باتی رہتا ہے۔ بہر حال، اس دعوے کونفس کی لا فانیت کی ہر بان کے مساوی قرار نہیں دیا جا سکتا۔ ان اصولوں کی بنیاد پر جو Physics میں مقرر کیے گئے ہیں، ابن سینانفس کی لا فانیت کا جوت دیتا ہے۔ دوسری طرف، دیکا رت ایسا کوئی جوت پیش نہیں کرتا۔

نفس اورجم کے تمایز اورنفس کی لا فانیت ہی تنہا وہ مسائل نہیں ہیں جو دیکا رہ اورا بن سینا
کو درپیش ہیں۔اگرنفس فی الواقع جسم سے متمایز ہے اور اس کے بغیر وجود رکھ سکتا ہے، تو اس صورت
میں نفس اورجسم کے درمیان رشتے یا تعلق کی وضاحت کیے کی جائے؟ تجر بہتو یہ بتاتا ہے کہ ایسا تعلق
موجود ہے۔ تو بچراس کی تو جیہ کیسے ہو؟

## ٢ فنس اورجم كے درميان رشتہ باتعلق

نفس کے جسم سے آزاد ہونے پر اصراراندان کی بابت میحویاتی روش اختیار کرنے پر بیج ہوتا ہے۔ ابن سینا اور دیکارت وونوں کر میویت کا انکار کرتے ہیں۔ ہم جس طرح اپنے جسم کا ادراک کرتے ہیں اور جس طرح دوسرے اجمام یا خارجی اشیا کا ادراک کرتے ہیں دونوں پہلے اس میں فرق کرتے ہیں۔ اس کا مطلب سے ہوا کہ فس اور اس جسم میں جسے ہراندان خود اپنا جسم کہتا ہے ایک خاص تعلق ہوتا ہے۔ لیکن اس کے بعد ان کا سامنا اس مشکل سے ہوتا ہے کہ وہ کلی طور پر متمایز اشیا کے درمیان اس تعلق کی وضاحت اور اس کے درجے کا تعین کیے کریں۔ مجھے یوں محسوس ہوتا ہے کہ ابن سینا اس تعلق کی وضاحت اور اس کی وضاحت میں اس تعلق کی وضاحت میں کافی دیواری کو سے اور دیکارت اس پر زور دیتا ہے۔ ہمرحال، دونوں اس کی وضاحت میں کافی دیواری محسوس کرتے ہیں۔

باتی رہائش کا خودائے جسم سے مخصوص تعلق، تو اس کی بابت ابن سینا مدی ہے کہ نفس میں اُ خودائے اِ جسم میں جاگزیں ہونے ، اسے تصرف میں لانے ، اس پر قابو بانے ، اوراس کی کشش میں آنے کی طبعی بڑے ہوتی ہے۔ یہی بڑے نفس کو خاص طور پر اس جسم سے وابستہ کرتی ہے ، اورائے سے طبعًا مختلف اجسام سے رخ پھیر لینے پر۔ '' ابن سینا اس طبعی بڑے کی تشریح انسانی نفس کے تقر و

روار/ ترجمه محمد عمر ميمن ۱۲۷

قالب کی انتہار وہ ہمیں بتاتا ہے:

جم کے یہ صے [چونکہ یہ بھاری ذات کے ادراک کے لیے ضروری نہیں] فی الواقع ہم سے علاقہ نہیں رکھتے، سوا ہے کپڑوں کی طرح جو لیے عرصے تک ہم سے چپکے رہنے کے باعث بھارے دھے جیسے ہو گئے ہیں۔ تو ہم جب بھی اپنے نفوں کا تصور کرتے ہیں تو ہم انہیں پر ہند تصور نہیں کرتے بلکہ انھیں اجمام کا مالک تصور کرتے ہیں جو انھیں پہنے ہوئے ہیں۔ اس کا سبب ان کی وابنتگی کی مدت ہے۔ سوا ہے اس کے کہ جہاں تک کپڑوں کا تعلق ہے ہم انھیں تن سے جدا کرنے اور برطرف کرنے کے عادی نہیں ہوئے مادی ہو چکے ہیں اعتقاد کے معاملے میں ہم ایسا کرنے کے عادی نہیں ہوئے ہیں۔ پس بھارا صد ہیں بھارے اس اعتقاد سے زیادہ علی معاملے میں ہم ایسا کرنے کے عادی نہیں ہوئے میں ہم ایسا کرنے کے عادی نہیں ہوئے ہیں۔ پس بھارا میں بیارے اس اعتقاد سے زیادہ سے کہا کہ کہرے کہا را صد ہیں بھارے اس اعتقاد سے زیادہ صبحے ہے کہ کپڑے بھارا صد ہیں۔ ہم

دوسر کفظوں میں، ابن سینا بظاہر کنایٹا یہ کہدرہا ہے کہ ہم اپنے اعضا، حتی کہ دماغ سے بھی اسی طرح دست بردار ہو سکتے ہیں جس طرح کیڑوں سے جدا ہوتے ہیں۔ بوقت مرگ، نفس بیٹیٹا جہ مس کے حشر کا ابن سینا نے انکار کیا تھا، حالانکہ یہ حشر اسلام کے بنیا دی عقائد کے عین مطابق ہے۔ اس سے ہمیں یہ اولین اشارہ ملتا ہے کہ ابن سینانفس کوجم سے اپنے اصلی تعلق سے آزاد کرانا چاہتا ہے، چاہاس کی قیمت بعد از مرگ لافانی نفس کے تفرد کو خطرے میں ڈال کر بی

دیکارے کے یہاں نفس کوجم سے آزاد کرانے کی ایسی کوئی خواہش نہیں ملی ۔ اس کے نزدیک نفس اوراس کے جم کا تعلق قریبی اور بدیجی ہے۔ وہ Meditations میں کہتا ہے کہ تکلیف، کبوک اور بیاس کے ذریعے وہ اپنے جم کے سامنے موجود ہونے کی آگی رکھتا ہے، ''کھن اس طرح نہیں جس طرح بحری جہاز مال اپنے جہاز کے لیے موجود ہوتا ہے، بلکہ میں اس کے ساتھ مضوطی سے خیا ہوا اور، گویا کہ، آمیز ہول، اتنا کہ میں اس کے ساتھ ال کرایک واحد شے بنتا ہول ۔ کیونکہ بصورت ویکر اگر جم کو جما حت پہنچی ہے، تو میں، جوایک سوچنے والی شے کے علاوہ نہیں، تکلیف محسوس نہیں کرول گا۔ جس طرح جہاز رال نظر کے کرول گا۔ بلکہ میں اس تکلیف کو خالص ذہن کے ذریعے محسوں کرول گا، جس طرح جہاز رال نظر کے کرول گا۔ بلکہ میں اس تکلیف کو خالص ذہن کے ذریعے محسوں کرول گا، جس طرح جہاز رال نظر کے

(individuation) کے بیان سے کرتا ہے۔ یہ تفرد بذریعہ جم ہوتا ہے۔ قس اپنے تفرد کے لیے ایک مخصوص جم جا ہتا ہے۔ ای لیے قس جم سے پہلے وجود میں نہیں آتا، " بلکہ" ای وقت وجود میں آتا ہے۔ جم قس کے وجود کی سب نہیں بلکہ بدبہم، جواس کے تفرف کے شایال ہو، وجود میں آتا ہے۔ "" جم قس کے وجود کا سب نہیں بلکہ اس کے لیے ناگزیر موقع ہوتا ہے۔ "" قس کے تفرد میں جم کا ضروری حصہ ہی وہ سرچشہ ہے جوقس میں اس کے لیے ناگزیر موقع ہوتا ہے۔ " قس کے تفرد میں جم کا ضروری حصہ ہی وہ سرچشہ ہے جوقس میں اپنے جم کے لیے طبی خواہش پیدا کرتا ہے۔ اس خواہش کی بنیا دیر جوقس کو اپنے جم سے نہیں کرتی ہے این مینا تناتی یا تجسم نو آ آوا گو ن آ کو ناممکن ہونے کی حیثیت سے دد کرتا ہے۔ " کتاب النصال ہوتا ہے نیادہ نزاکت سے بیش کرتا ہے کرقس کا دوسرے اجسام النسیدات میں وہ دلیل کو اس تا کید کے ذریعے زیادہ نزاکت سے بیش کرتا ہے کرقس کا دوسرے اجسام سے کوئی براہ داست انصال نہیں ہوتا؛ انصال ہوتا ہے لین صرف اپنے جم کے تو سط سے۔ "

دیکارت بھی قس یا ذات اور خود اپنے جسم کے درمیان ایک خاص تعلق کا قائل ہے، ایسا
تعلق جو کسی کے خود اپنے جسم کو بقیہ تمام اجسام سے متمایز کرتا ہے۔ وہ چھٹے مراقبے میں جمیں بتاتا ہے:

''یہ بلا ویہ نہیں تھا جو میں نے فیصلہ کیا کہ بیجسم، جسے ایک مخصوص استحقاق کی بنا پر میں نے 'اپنا' کہا تھا،

کسی اور شے سے کہیں نیا دہ میری ملکیت ہے، کیونکہ میں اس سے بھی اس طرح جدا نہیں ہو سکتا جس
طرح بقیہ تمام [اشیا] سے جدا ہو سکتا ہوں۔ میں نے اس میں اور اس کے لیے جملہ اشتہاؤں اور
اصابات کو محسوس کیا ہے۔ "'' اور جب وہ بالاخر فارجی اشیا کے وجود کا اثبات کرتا ہے، تو بیہ بالکل
واضح ہوجاتا ہے کہ دیکارت کیوں ان کا ذکر صرف اپنے بی جسم کے لیے فائدہ بخش یا مصرت رسال
ہونے کے طور پر کرتا ہے۔ پس، این مینا کی طرح، وہ بھی اپنے جسم کو دوسرے اجسام تک رسائی کی شرط
متصور کرتا ہے۔ پس، این مینا کی طرح، وہ بھی اپنے جسم کو دوسرے اجسام تک رسائی کی شرط
متصور کرتا ہے۔ پس، این مینا کی طرح، وہ بھی اپنے جسم کو دوسرے اجسام تک رسائی کی شرط
متصور کرتا ہے۔ پس، این مینا کی طرح، وہ بھی اپنے جسم کو دوسرے اجسام تک رسائی کی شرط
متصور کرتا ہے۔ پس، این مینا کی طرح، وہ بھی سے وہ جڑا ہوا ہے۔ "کوئی شے بھی نفس کے مقالے میں نیا دہ اگر انداز نہیں ہوتی جس سے وہ جڑا ہوا ہے۔ " کوئی شے بھی نفس کے خلاف جسم کے مقالے میں نیا دہ اراز انداز نہیں ہوتی جس سے وہ جڑا ہوا ہے۔ " کسی

اگرچہ دیکارت اور ابن سینا کے یہاں اس مسکے پر مشاہبتیں پائی جاتی ہیں، لیکن اختلافات بھی ہیں۔ دیکارت کے یہاں نفس اورجسم کے درمیان تعلق ابن سینا کے مقابلے میں نیا دہ قریبی ہے۔ دیکارت کہتا ہے کہ وہ اپنے جسم سے بھی اس طرح جدانہیں ہوسکتا جس طرح دوسرے اجسام سے۔ دوسری طرف، ابن سینا اس موضوع پر تم تر اثباتی رنگ میں اظہار کرتا ہے۔ مرد پرزال کے دوسرے بنیاد جلد چهارم ۲۰۱۳ء

ایک کا تعلق جم سے ہوتا ہے، یکی کہ اس پر فرمال روائی کر ہے۔ دوسرے کا تعلق خود اپنے اور اس کے اصولوں سے ہے، یعنی تعقل۔ ۲۵ ایکن یہ دونوں عمل متضاد ہیں اور ظاہر ہے ایک دوسرے کے ظاف کام کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ جب نفس ان میں سے ایک کے ساتھ فو کار ہوتا ہے تو دوسرے سے روگر دال ہو جاتا ہے کیونکہ وہ دونوں کو آسانی کے ساتھ مجتمع نہیں کرسکتا۔ اس تصور میں انسان ایک منقسم کرنے والے تناؤسے متصف بستی نظر آتا ہے، اور اس سے نجات اسی طرح پائی جا سکتی ہے کہ تناؤکے ایک قطب کو منہا کر دیا جائے، یعنی اس عمل کو جس کا تعلق جم سے ہے۔ پس، این سینا کی دانست میں انس کی ارفع ترین سرگرمیوں کی ادائیگی کی راہ میں جسم ایک سدراہ ہوتا ہے۔

اس کے برخلاف دیکارت انسانی ہستی کی وحدت پر اصرار کرتا ہے، اور اس پر کہ نفس اور جسم بوے قریبی طور پر ایک دوسرے سے متصل ہیں۔این مینا اور دیکارت کے درمیان اس بنیا دی فرق کی آخر کیا وجہ ہے؟

دیکارت کے نزدیک نفس اورجم کی وحدت بنیادی اور فطری ہے؛ اور یکی اس کے تمام فوروفکر کا افطاء آغاز ہے اس ضمن بیل شہرادی ایلزاجھ کے نام اس کے ۲۱ مگی اور ۲۸ جون ،۲۲۳ء کے مکا تیب کافی روشی بخش بیں ۔ پہلے خط بیل وہ بالکل صاف طور پر اس کا اظہار کرتا ہے کہ اس کے نزدیک نفس اور جم کی وحدت ایک بنیا دی تصور ہے، اور یہ سب بیل عام اور بالکل واضح ہے۔ ۵۵ دوسرے کمتوب بیل وہ اس کلتے کو مزید کھارتا ہے اور بتاتا ہے کہ نفس اورجم کے اتصال سے متعلق امور کا حوالی کو براہ راست اور واضح علم ہوتا ہے اور بتاتا ہے کہ نفس اورجم کے اتصال سے متعلق امور کا حوالی کو براہ راست اور واضح علم ہوتا ہے اور اس پر زور دیتا ہے کہ اس لیے برخض اس سے آگاہ بوتا ہے۔ لیکن بہال تک نفس کے جم سے واقعی امتیاز کا تعلق ہے تو بیصرف عقل باب کے ذریعے بی بوتا ہے۔ لیکن بہال تک نفس کے جم سے واقعی امتیاز کو تا بت کرنے بیل اپنا بیشتر وقت اور جدوجہد صرف کرنے کے گرفت بیل آپ سکتا ہے۔ اس امتیاز کو تا بت کرنے بیل اپنا بیشتر وقت اور جدوجہد صرف کرنے کے باعث اس نے ان دونوں کے اتصال پر حسب ضرورت توجہ نہیں دی تھی تا آپ کہ ایکر ابتھ نے اسے اس

اس کے برخلاف ابن سینا کے خیال میں نفس کا جسم پر انٹیاز ان برغور وفکر کرنے والے ہر شخص کے لیے بالکل واضح ہوتا ہے۔ اور یہی ابن سینا کے انسانی ہستی کی بابت غور وفکر کا تعطار آغاز

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

ذریعے محسوں کرتا ہے کہ جہاز پر کوئی چیز ٹوٹ تو نہیں گئے ہے۔" " Discourse میں وہ بیان کرتا ہے کہ ''کس طرح بیاس کے آفس کے الیے کافی نہیں کہ وہ اللہ فی جہم میں جاگرفتہ ہو، جس طرح جہاز رال اپنے جہاز میں ہوتا ہے، اللہ یہ کہ اپنے اعشا کو حرکت دے سکے، اسے تو جہم سے جڑا ہوا اور زیادہ متحد ہونا چاہیے تا کہ اس کے پاس، اضافتا، خود جارے جسے جذبات اور اشتہا کیں ہول، اور اس طرح ایک واقعی آدی بن سکے۔'' اللہ ان میں فیس اور جہم کی اس وصدت کی بنیا د پر دیکارت جہاز اور جہم کے تمثیلی استدلال کوردکرتا ہے۔ جم کا مقابلہ نقل وحرکت کے ایک ذریعے سے نہیں کیا جا سکتا جس کا ادراک صرف ایک خارجی شے کے طور پر ہوسکتا ہے۔

اس کے برنکس، ابن سینا کواس متم کا مقابلہ کرنے میں کوئی بھکیا ہٹ محسوں نہیں ہوتی ۔وہ جسم کو سواری کے جانور سے مشابہ قرار دیتا ہے: "کسی مخصوص مقام تک چنچنے کے لیے آدمی کو سواری کے ۔ جانور یا کسی ذریعے کی ضرورت ہوسکتی ہے۔ لیکن ایک بار جب وہ اس مقام پر پہنچے جاتا ہے اور ایسا اتفاق ہوتا ہے کہ حالات اسے ان سے خود کو حدا کرنے میں مانع ہوتے ہیں، تو ورود کا ٹھیک یہی ذریعہ ایک رکاوٹ بن جاتا ہے۔ ۵۴۰ تھوڑا آگے جا کر وہ اسی خیال کا اظہار قدرے کم تمثیلی پیرائے میں بھی کرتا ہے: ''فس اپنا اولین کمال (perfection) جسم کے ذریعے حاصل کرتا ہے؛ اس کا مابعد کا ارتقاء بہر حال، جسم پر منحصر نہیں ہوتا بلکہ خود اپنی فطرت پر ۔ ، ۵۲۰ '' چنانچی نفس کو تصور اور فیصلہ کرنے کے ان [بنیادی] اصولول کے حصول کے لیے جسم کی ضرورت ہوتی ہے۔ ان کے حصول کے بعد وہ اپنی طرف اوٹ جاتا ہے؛ اگر، اس کے بعد، اول ہو کہ قوائے دنی میں سے کوئی اس پر حاوی ہو جائے، تو بیاسے اس کے اصلی کام سے بھٹکا دیتا ہے۔ ۵۳۰۰ پس،اس کے باوجود کہ جسم نفس کے تفرداور تعقل کے ابتدائی مرطے میں اپنا وظیفہ ادا کرتا ہے اور مخیل کے ذریعے نفس کومعقولات (intelligibles) کے صدور کے لیے تیار کرتا ہے جوال کے اجزائے ترکیبی ہوتے ہیں، آھے چل کرید [ یہی جسم محض ایک رکاوٹ بن جاتا ہے۔ ابن سینا کے نزد کی آدی کی بہتری اس کے [جسم کے] بغیر ہونے میں ہے۔ اس کے خیال میں مجسم (embodied) انبان وحدت نہیں ہوتا ۔اس کے برنکس، مجسم انبان وہ ستی ہے جوانی ذات سے آوریش کے عالم میں ہوتا ہے کیونکہ نفس کے دو بظاہر متبائن فرائض منصمی ہوتے ہیں۔ان میں سے

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

ہے۔ کیکن جہاں اسے دشواری پیش آتی ہے وہ نفس اور جسم کے درمیانی تعلق کی تشریح ہے۔ وہ فی الواقع یہ اعتراف کرتا ہے کہ ' طبعی میلانات نفس کی اس کے مخصوص جسم سے وابشگی کا تعین اور ہر دو کی باہمی موزونیت کے تعلق کی تفکیل کرتے ہیں، کو یہ تعلق اور اس کے کوا نف جمارے لیے مبہم ہوتے ہیں۔ ۵۴۰ ظاہر ہے، ابن مینا کے لیے، اور اسی لیے اس کے قارئین کے لیے بھی، یہ تعلق غیر واضح ہے۔مثال کے طور ر، بیارس زیڈر (Beatrice Zedler) کو انسان کی بابت ان مختلف تصورات سے جوقلفی ابن مینا اور تھیم ابن مینا نے اپنی مشہور قانون فی الطب میں پیش کیے ہیں خاصی البھن کا سامنا کرنا پڑا ہے۔ ۵۸ جہاں تک فلیفے کا تعلق ہے، تو اس میں ابن سینانفس کوجسم سے آزا د کرانے کا کوشاں نظر آتا ہے۔لیکن طب میں وہ اسی جسم کی حتیٰ المقدور بہتر سے بہتر حفاظت کرنے کی کوشش کرتا ہے۔زیڈلراس مستحقی کوسلجھانے کی کوشش نفس کے دومختلف فرائض کے حوالے سے کرتی ہے۔ابتدا نفس جسم کا ضرور**ت** مند ہوتا ہے اور اس لیے اس کے لیے ضروری ہے کہ اسے صحت مند رکھے، لیکن بعد میں، جسم کی ضرورت سے زیادہ دکھ بھال کے کوئی معنی نہیں نکلتے ۔جسم کے دوبارہ زندہ کیے جانے کی بابت ابن سینا کی فکر میں بھی یہی دو جذبی رجحان ملتا ہے۔ ژال میشو (Jean Michot) نے اپنے عالیہ اور بے عد دلیب مضمون میں اس مسلے سے بحث کی ہے۔ ۵۹ وہ لوگ جو خود آ گھی تک سیح معنی میں رسائی عاصل کر سکتے ہیں انھیں نہصرف نفس کی لافانیت حاصل ہو گی بلکہ اس کی [لافانیت کی] آ گہی بھی ۔اور وہ لوگ جوخود آ گہی کے اس درج تک رسائی سے قاصر رہتے ہیں یا صرف وقفول وقفول میں ہی اس تک پہنے سکتے ہیں، تو نفس کی لافانیت تو انھیں بھی حاصل ہو گی لیکن وہ اس سے بالکل آگاہ نہ ہوں سے ۔وہ مخیل میں تو جسم کے حشر کا تجربہ کر سکیں سے جو، اس طور بر، ناممکن ہے۔ وہنٹس کوجسم سے اپنے اتصال سے حسب ضرورت آزاد نہیں کراسکے میں اور اس لیے حیات بعد الموت میں واقعی خود آگی سے یا اپنی خالص لافانی ذات، این نفس، کے ا دراک سے متمتع نہیں ہو سکیں سے؛ اس کے بجا ہے، وہ ایک تخیلی اور حسى متبادل سے چیٹے رہیں گے۔ ٹھیک یہی دو جذبی رجان ہم ابن سینا کے صلوق سے متعلق خیال میں بھی و کچھ چکے ہیں \_

دیکارت نفس اورجیم کے اتصال کوایک طے شدہ امر سمجھتا ہے اور اس کے بعدنفس کے جسم

پرانتیاز کو تا بت کرنے کی بڑی پُر زور کوشش کرتا ہے۔ وہ اس میں اتنی انچھی طرح کام یاب ہوتا ہے کہ چاہے وہ فوداس معاملے میں کسی ابہام یا الجھن کا شکار نہ ہو، اس کے قار مین ضرور ہو سکتے ہیں۔ اس پر حیرت ہوتی ہے کہ وہ کس طرح پہلے نفس کے جسم سے واقعی اور کامل انتیاز کا اثبات کرتا ہے اور پھران کے درمیان قر بھی تعلق حتی کہ ان دو بالکل متمایز اشیا کے اتصال کا جواز پیش کرتا ہے۔ اس کے اولین قار مین میں سے ایک، یعنی شنرادی ایلز بھے، اتنی سرگر دال اور حیران ہوئی کہ اس نے دو بارمسکلے کی با بت وائد میں سے ایک، یعنی شنرادی ایلز بھے، اتنی سرگر دال اور حیران ہوئی کہ اس نے دو بارمسکلے کی با بت دیکارت سے وضاحت طلب کی۔ دیکارت کے اس کے نام خطوط کے آغاز کی وجہ بھی تھی جس کا میں اوپر حوالہ دے چکی ہول۔

مسئلے کو سینتے ہوئے، ابن مینا اور دیکارت دونوں نفس کے اپنے جم سے مخصوص رشتے کا افراد کرتے ہیں لیکن اس رشتے کی بابت ان کے نظریات میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ دیکارت کی دائے میں یہ وحدت فطری اور بنیا دی ہے۔ سارا مسئلہ جم پر نفس کے انتیاز کو قائم کرنے کا ہے۔ دوسری طرف، ابن مینا کی دائے میں، نفس اور جم کا شجوگ اتفاقی تعلق کے ذریعے عمل میں آتا ہے، جو صرف اولین مرطے میں ہی ضروری اور آخری مرطے میں قدرے ہلاکت خیز قابت ہوتا ہے۔ اس کے نزدیک بھی نفس کا جم سے انتیاز بنیا دی ہے، اگر چہ اسے صرف دائش ور خواص ہی گرفت میں لانے کے اہل جوتے ہیں۔ ابن مینا کا سارا مسئلہ ہیہ ہے کہ نفس کے جم سے انقاقی تعلق کی تشریح کس طرح کی جوتے ہیں۔ ابن مینا کا سارا مسئلہ ہی تیک بی رہے گا۔ دیکارت اپنا مسئلہ طل تو کر لیتا ہے لیکن پچر وہ ۔ یا کم اس کے بعض قار کین ۔ ابن مینا ہی کے مسئلے سے دوچار ہو جاتے ہیں۔ اس کی سیر حی سادی وجہ یہ ہوستی ہے کہ یہ مسئلہ لا تیکل ہی رہے گھرا ہوتا ہے جب نفس کے جم سے کائل انتیاز پر مادی وجہ یہ ہوستی ہے کہ یہ مسئلہ ہیں وقت کھڑا ہوتا ہے جب نفس کے جم سے کائل انتیاز پر اصرار کیا جائے، کیونکہ اس نوع کا اصرار عام طور پر بنیا دکے پچھے جسے کوپس پشت ڈائل دیتا ہے جس کے اصرار کیا جائے، کیونکہ اس نوع کا اصرار عام طور پر بنیا دکے پچھے جسے کوپس پشت ڈائل دیتا ہی جس کے ذریع جس کے دریع میں اور جم کے دشتے، اور اس سے آئیں نیا دہ ان کے اتصال کی توجہ کی جا سے۔

#### حراشي و حراله جات

#### بر وفيسر ايميريطس، يوني ورخي آف وسكائسن، ميذ لين ام يكه -

- See the introduction to Avicenna in A. Hyman and J.J.Walsh, eds. Philosophy in the Middle Ages: The Christian, Islamic, and Jewish Traditions (Indianapolis, IN: Hackett, 1973), p. 234 and Majid Fakiry, A History of Islamic Philosophy, 2nd ed. (New York and London: Columbia University Press, 1983), p. 273.
- In regard to an eventual historical connection through scholastic uses of the "Flying Man" argument or thought experiment, see E. Gilson, "Les sources greco-arabes de l'augustinisme avicennisant", Archives d'Histoire Doctrinale et Litteraire du Moyen Age, Vol. 4 (1929), particularly, pp. 38-42.
- Main Arabic edition, F. Rahman, ed., Avicenna's de Anima, Being the Psychological Part of Kita al-Shifa' (London: Oxford University Press, 1959). Another Arabic edition along with a French translation by J. Bakosh, Psychologie d'Ibn Sina (Avicenne) d'apres son Oeuvre Ash-Shifa', Vol. I [Arabic], Vol. II[French translation] (Prague: Ed. de l'Academie Tchecoslovaque des Sciences, 1956). Medieval Latin translation edited critically by S. Van Riet, Avicenna Latinus: Liber de Anima, Seu Sextus de Naturalibus, 2vol. (Louvain-Leiden: Peeters-Brill, 1968-1972).
- Main Arabic edition, Al-Najat, 2nd ed. (Cairo, 1938), pp. 157-93.
- Avicenna's Psychology (London: Oxford University Press, 1952); reprint ed. (Westport, CT: Hyperion Press, 1981).
- Rene Descartes, Discourse on Method and Meditations on First Philosophy, trans. D.A. Cress, 2nd ed. (Indianapolis: Hackett, 1981). For the Latin of the Meditations, cf. Charles Adam and Paul Tannery (A.T.), Osuvres de Descartes, Vol. VII. For the French text to the same, Vol. IX and for the Discourse, see, Vol. VI (Paris: Cerf. 1897-1913).
- G. Furlani, "Avicenna e il'Cogito, ergo sum di Cartesio", Islamica, 3(1927), pp. 53-72; E. Gilson, "Les sources greco-arabes"; E. Galindo-Aguilar, "L'homme volant d'Avicenne et le'Cogito de Descartes", Institut des Belles Lettres Arabes, 21 (1958), pp. 279-95.

قضیے کے بعض پہلوؤں میں ابن سینا اور دیکا رہ کی آراء میں قریبی مناسبت بائی جاتی ہے۔ ابعض اوقات تو ان کا طرز استدلال بھی کیساں نظر آتا ہے۔اس کے یا وجود دونوں کی فلسفیانہ روش میں ا ختلاف بایا جاتا ہے۔ دونوں کے بنیا دی آغازی نقطے، ان کے مقاصد اور ان کے طریق کارمختلف ہیں اور یہ اختلافات بعض دوہر ہے اختلافات کی نثان دہی کرتے ہیں جو بنیا دی اور یا قابل شخفیف ہیں۔ان کی اُپنج اور خلاقی کامسکن ان کے دعاوی اوران کا دفاع نہیں ہے - ایک لحاظ سے دیکار**ت** کا 'cogito' ابن سینا کے بیال بہرحال پہلے سے ہی موجود ہے - بلکہ ان کی خلاقی کی اساس ان کے پورے فکری قالب ہر ہے۔ دیکارت ایک بنیا دی شک کے سمارے آگے بڑھتا ہے اور پھر اپنے بورے فلیفے کو 'cogito' برموقوف کرتا ہے، جو صدافت کے معیار کی بنیاد ہے۔ ابن مینا بنیادی شک کے ذریعے آگے 🕺 نہیں بڑھتا، اس لیے کہاس کے باس صدافت یا ہر بان کا کوئی نہ کوئی پہانہ پہلے ہی سے موجود ہے جس یر وہ اپنے 'مر دیزاں' کی بنیا د قائم کرتا ہے۔ یہ نفس اورجیم کے تعلق کی بابت ان کا تفکر ہے جہاں ان کے نقطہ نظر کے عظیم اختلافات رونما ہوتے ہیں، حال آئکہ دونوں ایک ہی مسلے سے اپنی دروناک نبر وآز مائی کرتے ہیں۔

مجھے امید ہے کہ نفس اورجسم کے مخصوص کیکن دائمی فلسفیانہ مسئلے سے متعلق ان ملاحظات سے یہ ظاہر ہو گیا ہو گا کہ کس طرح مشرق ومغرب کے [فلسفیانہ] سروکارایک سے رہے ہیں، اور ان کا اظهار گیارهویں اورستر هویں صدی بلکہ آج بھی بینانی اورعر بی حتیٰ کہ لاطینی، فرانسیسی یا انگریزی میں ہوا ے۔فلیفہ ہمیشہ قدیم رہا ہے لیکن ہمیشہ حدید بھی۔فلیفہ تنہا مغربی انہاک ہی نہیں ہے بلکہ یہ ساری بشریت کی مشغولیت ہے۔ یہا یک مکالمہ ہے جووفت اور ثقافتوں کے اختلافات سے بالا ہے۔

#### بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

de Avicena en el problema de esencia y existencia", Pensamiento, 5 (1959), pp. 375-400; M.-Th. d'Alverny, "Anniyyaanitas", in Melanges Etienne Gilson (Toronto, 1959), pp. 59-91; S. Van den Bergh, "Anniyya", in the Encyclopedia of Islam, 2nd ed. See also, Avicenne, Kitab al-'isharat wa I-tanbihat, Livre des Directives et Remarques, trans. A.-M. Goichon (Beyrouth-Paris: Vrin, 1951), Commentary on X, 3,n.3, and pp. p.3-7.

- V, 7; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 255.
- FI'. Cress, trans. second meditation, p. 63. A.T., p. 28.
- In the fifth meditation, one finds the grounding of memory for validating geometry, pp. 88-89; pp. 69-71.
- Therese-Anne Druart, "Ibn Sina's Conception of Intellection in the *De Anima* part of the *Shifa'* in its Relation to Aristotle's Positions in his *De Anima*", forthcoming in a collection of essays to be edited by P. Morewedge. Cf. III, 6; Rahman, ed., *Avicenna's de Anima*, pp. 244-48 and H.A. Davidson, "Alfarabi and Avicenna on the Active Intellect", *Viator*, 3(1972), pp. 162-63.
- As Professor Richard Frank kindly suggested, I read "al-muqarru bihi" and "uqarra bihi" with Bakosh, *Psychologie d'Ibn Sina*, Vol. I, p. 18 and the Medieval Latin translation, S. Van Riet, ed. *Avicenna Latinus*, I-II-III, p. 37 and n. 62 at the bottom apparatus criticus.
- I, 1; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 16.
- \*9. Meditations , VI, p. 93; A.T., p. 78.
- V, 6; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 239.
- Descartes, Meditations, VI, p. 93; A.T., p. 78; and Avicenna, 1,1;R., p. 16.
- Pt. See G. Verbeke, "Le'De Anima' d'Avicenne: une conception spiritualiste de l'homme", in S. Van Riet ed., Avicenna Latinus, IV-V, pp. 1-73.
- V, 2; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, pp. 216-17; Avicenna's Psychology, Chapter X, pp. 50-51.
- For instance, Kitab al-Isharat, X, 3; A.-M. Goichon trans., Livre des Directives, pp. 303-7
- Pa. Rahman, ed., Avicenna's de Anima, pp. 277-31; Avicenna's Psychology, Chapter

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

- E. Galindo-Aguilar, "L'Homme volant", p. 294.
- I, 1; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 16.
- Arabic edition by Mehren, Traites mystiques d'Avicenne, Fasc. III (Leiden: Brill, 1889-1899), pp. 28-43. English trans. A. Arberry in Avicenna on Theology (London: J. Murray, 1951), pp. 50-63.
- #- Furlani, "Avicenna".
- Roger Amaldez, "Un precedent avicennien du 'Cogito' cartesien?," Annales islamologiques, 11(1972), pp. 341-49.
- Lenn Evan Goodman, "A note on Avicenna's Theory of the Substantiality of the Soul", part II in The Philosophical Forum, 1(1969), p. 56; 1 Rahman, ed., Avicenna's de Anima, pp. 15-16.
- II. S. Van Riet, Avicenna Latinus, Bks. I-II-III (1972), p. 36.
- 10. Amaldez, pp. 344-46.
- S. Pines claims that in Avicenna the evidence of consciousness and the demonstration of the existence of the soul entail a certain conception of evidence. See S. Pines, "La conception de la conscience de soi chez Avicenne, et chez Abu'l-Barakat al-Baghdadi", Archives d'Histoire Doctrinale et Litteraire du Moyen Age, 29 (1954), pp. 21-56.
- 14. I, I; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 16.
- IA. V, 7; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 253.
- V, 7; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 253. Also Avicenna's Psychology, Chapter XV, pp. 64-66.
- V, 7; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 255.
- V, 7; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 255.
- Much ink has been used to deal with the word "Anniyyat". I do not want to take any position about it here, since it is a very controversial and complex issue and irrelevant to my purposes. See Richard M. Frank, "The origin of the Arabic philosophical term 'anniyyat'," Cahiers de Byrsa, 6 (1956), pp.181-201; Alonso Manuel, S.J. "La 'al-anniya' de Avicena y el problema de la esencia y existencia", Pensamiento, 14 (1958) pp. 311-45; A. Manuel, S.J., "La 'Al-anniyya' y el 'Al-wujud'

- Did., Chapter XI, pp. 55-56; V, 3; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, pp.222-23.
- V, 2; Ibid., p. 220 and Avicenna's Psychology, Chapter X, p. 53; also Ibid., Chapter IV, pp. 32-33.
- Descartes, Correspondance, Ch. Adam and C. Milhaud, eds., Vol. V (Paris; Presses Universitaires de France, 1951), n. 377, pp. 289-92. English translation in Descartes, Philosophical Letters, trans. A. Kenny. Reprint with corrections (Minneapolis, MN: University of Minnesota Press, 1981), pp. 137-40.
- Descartes, Correspondance, n. 387, pp. 322-25; A. Kenny, Philosophical Letters, pp. 140-44.
- Avicenna's Psychology, Chapter XII, p. 58.

Š

- "The Prince of the Physicians on the Nature of Man", The Modern Schoolman, 55 (Nov. 1977 to May 1978), pp. 165-77. On the question of the relation between body and soul in Avicenna, see also: M.-D. Roland-Gosselin, O.P., "Sur les relations de l'ame et du corps d'apres Avicenne", in Melanges Mandonnet, vol. II (Paris: Vrin, 1930), pp. 47-54; also Noriko Ushida, Etude Comparative de la Psychologie d'Aristote, d'Avicenne et de St. Thomas d'Aquin (Tokyo: The Keio Institute of Cultural and Linguistic Studies, 1968), pp. 94-104.
- Δ9. Jean Michot, "Avicenne et la destinee humaine".

- XIII, pp. 58-61.
- FY. Cress, p. 93; A.T., pp. 78.
- ru Cress, pp. 52-53; A.T., pp. 12-14.
- PA. Cress, p. 32; A.T., Vol. VI, pp. 59-60.
- V, 4; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, pp. 231-33; Avicenna's Psychology, Chapter XIII, pp. 61-63.
- Avicenna's Psychology, Chapter XII, p. 57; V, 3; Rahman, Avicenna's de Anima, p. 225.
- Avicenna's Psychology, Chapter XII, pp. 56-57; V, 3; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, pp. 223-25.
- Avicenna's Psychology, Chapter XII, p. 57; V, 3; Rahman, Avicenna's de Anima,
  225.
- Avicenna's Psychology, Chapter XIII, pp. 58-59; V, 4; Rahman, ed., Avicenna's de
  Anima, pp. 227-31.
- Avicenna's Psychology, Chapter XIV, pp. 63-64; V, 4; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, pp. 233-34. This also leads to interesting reflections on the "imaginary" resurrection of the bodies. See the remarkable article of Jean Michot, "Avicenne et la destinee humaine: A propos de la resurrection des corps", Revue Philosophique de Louvain, 79 (1981), pp. 453-83.
- "b. Avicenna's Psychology, Chapter XII, pp. 57-58: "This yearning binds the soul specially to this body, and turns it away from other bodies different from it in nature so that the soul does not contact them except through it".
- ^'Y<sub>■</sub> Cress, p. 91; A.T., pp. 75-6.
- 64. Article 2; A.T., vol. XI, p. 328.
- V, 7; Rahman, ed., p. 255.
- ^9. Cress, p. 94; A.T., p. 81.
- △ Cress, p. 31; A.T., vol. VI, p. 59.
- V, 3; Rahman, ed., Avicenna's de Anima, p. 223; Avicenna's Psychology, Chapter XI, p. 56.
- Only in Avicenna's Psycholog, Chapter XII, p. 58.

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

### عارف نوشاہی\*

# آفتاب رائع لكهنوى اور اس كاتذكره رياض العارفين

## فاری سے ترجمہ عصمت درانی\*\*

فاری اوب کی تا ریخ میں بیایک دلیسپ اتفاق ہے کہ شعرا کے دو تذکرے ایک بی نام، دیاض العادفین ، سے تقریباً ایک بی زمانے میں تصنیف ہوئے ہیں ان میں سے ایک کے معتف، رضا تلی خان ہدایت (۵۱ محرم ۸/۱۲۱۵ جون ۱۸۰۰-۱۰ رقع الثانی ۱۲۵۸ ر۲۹ جون ۱۸۲۱ ) ہیں ، جفول نفی خان ہدایت (۵۱ محرم ۸/۱۲۱۵ جون ۱۸۲۰ / ۲۹ جون ۱۸۲۱ میں ایمان میں لکھا۔ اورسرا نے صوفیہ اورصوفی شعراکے حالات زندگی پر منی بیتذکرہ، ۱۸۲۳/۱۲۲۰ میں ایمان میں لکھا۔ اورسرا تذکرہ ای نام سے، آفاب رائے لکھنوی کی تصنیف ہے جو ۱۸۸۳/۱۲۲۰ میں لکھنو ، ہندوستان میں لکھا گیا۔ ہدایت کی دیاض العادفین نے اس قدر مقبولیت حاصل کی کہاب تک ایمان میں بانچ مرتبہ علی ہوئی ہے (۱۳۰۵ ہجری قمری ، ۱۳۱۱ ہجری شمی ، ۱۳۳۱ ہجری شمی ، ۱۳۵۱ ہجری شمی میں ) کین آفاب کی دیاض العادفین صرف ایک مرتبہ با کتان میں شائع ہوئی ہے۔ سیّد حیام الدین راشدی (۱۹۱۱ ء ۱۹۸۲ء) نے کتب خان اثر انجمن ترقی اردو، کراچی میں موجود سیّد حیام الدین راشدی (۱۹۱۱ء ۱۹۸۲ء) نے کتب خان از انجمن ترقی اردو، کراچی میں موجود سیّد حیام الدین راشدی (۱۹۵۱ء ۱۹۸۲ء) نے کتب خان از انجمن ترقی اردو، کراچی میں موجود

آفتاب رائے کی دیباض البعاد فین کے مخصر بہفر د کننے [شارہ ۴ ق ف ۸۵] کی بنیا دیراسے مرتب کیا

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

یوٹ نگا تو مفتف نے یہ بات مان کی اور جواشعار اس کے حافظے میں محفوظ تھے، شعرا کے حالات کے ساتھ لکھ کر قلیل مدت میں ایک تذکرے کی شکل دے دی اوراس کا نام دیاض العاد فین رکھا۔ م اس بیان سے چند نکات ظاہر ہوتے ہیں:

-معنف نے اس تذکرے کی تر تنب کے لیے صرف ''عشقیا شعار'' کومذ نظر رکھا۔

۔ یہ تذکرہ مجنفر مدت میں لکھا گیا۔معنف کی سیر چن کا واقعہ ماہ جنوری ۱۸۸۳ء میں پیش آیا تھا اور دیباض البعباد فین کا قلمی نسخہ، ۹ مئی ۱۸۸۳ء کو کتابت کیا گیا ہے۔پس معنف نے پانچ ماہ کی نہایت قلیل مدت کے اندراندرایں تذکرے کو پایئے تکیل تک پہنچایا۔

یہ بات بہت مستجد معلوم ہوتی ہے کہ اس تذکرے میں درج کلام مفتف نے محض اپنے حافظے کی بنیاد پر لکھا ہو ۔ کویا اس کے حافظے میں ہزا رول اشعار اور ان کے قائل کا نام بھی محفوظ تھا جھی اس نے قائلین کے حالات تلاش کر کے ان کا اضافہ بھی کیا۔

جہاں تک شعرا کے عالات زندگی کا تعلق ہے، دیاض العاد فین کمی خصوصیت کا عامل نہیں ہے۔ کیونکہ معزف نے شعرا کے احوال لکھنے میں کوئی خاص اہتمام روانہیں رکھااور شعرا کے متعلق جو پچھ لکھا ہے، بہت مختصر ہے یا قدیم تذکروں کی کرار ہے شعرا سے متعلق جواطلاعات اس تذکرے میں ملتی ہیں، نہصرف ناکافی ہیں، بلکہ بعض مقامات برتاریخی لحاظ سے قائل اعتبار بھی نہیں اور نہ معنوف نے کوشش کی کہ گونا گوں روایات میں سے کسی درست تر روایت کا انتخاب کرے مثلاً:

ا۔ مولانا عبد الرحمان جامی کے سال وفات -۸۹۸ ھے۔ میں کوئی اختلاف نہیں ہے؛ کیکن دیباض البعاد فین کے مؤلف نے اسے 'نسبعة و تسبعین و ثمان ماثة '' (۸۹۹ ) بتالا سے ۔ ۳

الد مولوی سلامت اللہ کشفی بدایونی کے حالات زندگی میں لکھا ہے کہ ۱۰۹۸ھ میں ولادت ہوئی ۔ مولوی سلامت اللہ کشفی بدایونی کے حالات زندگی میں لکھا ہے کہ ۱۰۹۸ھ میں ولادت ہوئی۔ جو کہ خود میں اس کا سال وفات ۱۲۳۳ ھے لکھا ہے۔ (اور یہی معتقب نے ہی قتیل کے حالات میں اس کا سال وفات ۱۲۳۳ ھے لکھا ہے۔ (اور یہی درست ہے) لیکن معتقب نے ان دوتا ریخوں کے فاصلے پر توجہ نہیں دی۔

اوراس پراروو میں ایک محضر مقدمہ لکھا جو ڈاکٹر علی رضا نقوی کے فاری ترجمہ کے ساتھ شائع ہوا۔
چوں کہ یہ کتاب شخامت کی حال تھی، مرتب نے اسے دو جلدوں میں اشاعت کے لیے تیار کیا۔
تذکر ہے کی پہلی جلد(حرف الف علی) مرتب کی زندگی میں ہی ، مرکز تحقیقات فاری ایران و پاکتان،
اسلام آبا دکی جانب سے ۲ ۱۹۵ء میں شائع ہوئی۔ ۱۹۷۸ء میں ایران میں انقلاب رونما ہوا تو کئی سالوں
کک مرکز تحقیقات فاری ایران و پاکتان، جو انظامی طور پر ایک ایرانی ادارہ ہے، عدم فعالیت کا شکار
رہا۔چنال چہ دریا ص العداد فین کی دومری جلد (حرف ع - ی) کی اشاعت ۱۹۸۲ء تک ملتوی
رہا۔چنال جہ دریان میں مستدراشدی کم ایر پل ۱۹۸۲ء کو وفات پاگئے لہذا مرکز تحقیقات
فاری ایران و پاکتان کے اس وفت کے مریر اکبر ثبوت صاحب نے دومری جلد پرمقدمہ کھنے کا کام
میر سے بیر دکیا، جو میں نے لکھ دیا اس مقدمہ میں معزف اور دیا صاحب نے دومری جلد پرمقدمہ کھنے کا کام
بات کی گئی اور تذکر سے کے مرتب (راشدی ) کے علی کارنا مے پر بچھ روثنی ڈائی گئی اب تیمیں سال بعد،
بات کی گئی اور تذکر سے کے مرتب (راشدی ) کے علی کارنا مے پر بچھ روثنی ڈائی گئی اب تیمیں سال بعد،
بات کی گئی اور تذکر سے کے مرتب (راشدی ) کے علی کارنا مے پر بچھ روثنی ڈائی گئی اب تیمیں سال بعد،
بات مقدمہ پر نظر قانی کی ہے اور اسے معمولی اضافات اور رڈ وبدل کے ساتھ ذبیل کی سطور میں چیش کیا جارہا ہے مقدمے کی وہ حسید دوسیّد راشدی کے ذکر پر مئی تھا، اسے یہاں حذف کر دیا گیا ہے۔

#### رياض العارفي

دیاض العاد فین ، فاری زبان کے زیر اثر علاقوں (برصغیر، ماوراء النہر، ایران، افغانستان)
کے دو ہزار ایک سوستاون (۲۱۵۷) فاری گوشعرا کا عمومی تذکرہ ہے، جو اُن کے تخلص کی رعایت سے
الف بائی ترتیب کے مطابق تصنیف ہوا ہے ۔ بظاہر مرتب ( راشدی ) نے مصنف کی قائم کردہ الف بائی
ترتیب کو مزید بہتر کر دیا ہے ۔

معقف نے تذکرے کا سبب تھنیف اس طرح بیان کیا ہے کہ ایک روز، ما ہ جنوری ۱۸۸۳ء (رقع الاؤل ۱۳۰۰ھ) میں، عالم جوانی میں وہ ایک سیمر دلبر کے ہمراہ چمن کی سیر کو گیا تھا۔ وہاں ہر موضوع پر با تیں ہونے لگیں۔ بات شور انگیز اشعار اور عشق آمیز نکات تک جا پیچی باتوں باتوں میں اس نے رتن سنگھ دخی کے تذکرہ انیس العاشہ قین کی ستائش کی اور آقاب ماے سے بھی اشارے کنا ہے اور کہی کھل فظوں میں کہا کہ وہ بھی عشقہ اشعار کا ایک مختفر مجموعہ تیار کرے۔ جب اس بارے میں اصرار

یر کاش داس لطفی بریلوی (۱۶۲۲) \_10

انند رام مخلص لاجوري(٢٩) \_11

ع باتھ مشاق ہریاوی (۱۷۷۸)

بجولا سنگه شرب اكبر آبادي (۱۷۸۱)

رای منوبر ۱ اکبر آیا دی ۱ (۱۸۷۳) \_19

مکھن لال موجد بدا یونی (۱۸۸۳)

چنی رای نحیف لکھنوی (۱۹۲۰)

سيالكوتي مل وارسته لاجوري (٢٠٦٨)

پنجاب رای والی لکھنوی (۲۰۸۲)

بزاري لال وحيد (٢٠٩٢)

## للعنؤ كے شعرا

ان شعرا کی فہرست، جن کا وطن لکھنؤ ہے، یا کافی عرصہ لکھنؤ میں اقامت گزین رہے۔کل

۳۳ شاعر بين:

سراج الدين على خان آرزو بكعنو مين وفات يائي (٣)

بنده على خان شير اقلن باسطى (٢٥٣)

ملامحد روضه خوان متخلص به بهار (۳۱۸)

راجه بهکوان داس صاحب بها در لکھنوی (۳۲٦)

مير زاعبدالعلى تحسين تشميري (٣٧٢)

تشليم افغان قصوري (٣٧٨)

ميرحس لكھنوى لندني (۵۲۹)

البته بعض مقامی شعرا کے متعلق معلومات کے ضمن میں یہ تذکرہ اہمیت کا حامل ہے۔مثلاً معتن کے ہم مسلک شعرا (ہندوشعرا) کے حالات زندگی اور نمون کلام، اس کے ہم وطن شعرا (لکھنو کے رہنے والے )، اس کے عہد کے شعرا ،اور رتن سنگھ زخی کے دوست جن کے نام دیگر مآخذ میں بہت تم نظرآتے ہیں۔

یہاں دیا ض العاد فین سے بعض خاص طبقات شعرا کی فہرست پیش کی جاتی ہے (ہرشاعر کے نام کے بعد قوسین میں اس مسلسل نمبر کا حوالہ دیا گیا ہے جو راشدی اشاعت میں آیا ہے )۔

کل۲۴۴شاعر ہیں:

موہن لال انیس خیر آبادی (۲۳۱)

چندر بھان ہر ہمن اکبر آبادی (۲۹۳) ٦٢

> مکھن لال بہجت (۳۲۱) \_٣

راجه بهلوان داس صاحب بها در للعنوى (٣٢٦) \_6

> مجوبت رای بینم (۳۴۱) \_ ۵

خوب سنگھ بروانہ(۳۵۰) \_4

> جيال(٢٦٦) \_4

ذوقی رام حسرت دہلوی (۵۱۳)

سرب شکھ [ درمتن :سنگھ] دیوا نه دبلوي (۱۳۹) \_9

رتن سُنگھ زخمی لکھنوی ( ۷۵۵ )

دولت سنگهشکری لکھنوی (۹۴۸)

بالك رام صبورى لكفنوى (١٠٣٢) \_11"

بديا دهر فصبح لكفنوي (١٣٢٣)

منولال فلسفى بريلوي (١٣٣٩)

محمر حيات بيتاب (٣٣٣)

\_7

مير زامحمه سميح ذرّه ولكصنوي (١٥٠) \_9 ۳۱\_ پنجاب رای والی لکھنوی (۲۰۸۲)

٣٣\_ زبر دست خان وفايي (٢١٠٢)

## معتف کے ہم عمر شعراء

وه شعراجو تيرهوي صدى جرى مين برصغير مين بقيد حيات تصان كي مجموى تعداد ٨ إ:

- - ۲\_ بدیا دهرفصیح (۱۳۲۳)
  - س<sub>-</sub> منولال فلتفي بريلوي (١٣٣٩)
  - ۹\_ تھیم نارعلی قرین لکھنوی(۱۵۰۹)
  - ۵\_ غلام جمانی مصحفی دولوی (۱۷۹۵)
    - ٧\_ عبدالرحيم بيك مفتون (١٨١٨)
  - کصن لال موجد بدایونی (۱۸۸۳)
    - ۸\_ چنی لال نحیف لکھنوی (۱۹۲۰)

#### رتن عظم زخی کے احماب اور تلا فرہ

راجه رتن سنگھ زخمی کے دوستوں اور شاگر دول میں ہے 9 افراد کا اس تذکرے میں ذکر کیا گیا ہے:

- ا حافظ بارخان راغب لكعنوى (٢٦٨)
  - ۲\_ منولال فلتني بريلوي (۱۳۳۹)
  - س\_ ريكاش داس لطفي بريلوي (١٦٢٢)
  - ٣ هج ما تحد مشاق بريلوي (١٤٧٨)
    - ۵\_ محمد فاخر مکین(۱۸۴۳)
- ٦\_ كمن لال موجد بدايوني (١٨٨٣)
- کے ظہور اللہ خان نوا بدا یونی (۲۰۲۵)
  - ۸\_ بزاری لال وحیر (۲۰۹۲)

ا۔ شخ حس علی خان ذبین لکھنوی (۲۵۶)

اا۔ سجان قلی بیک راغب لکھنوی( ٦٦٧)

۱۲\_ میرزا عبدالله رافت لکھنوی (۲۲۹)

۱۳ محمد برهان على خان ربين لكهنوي (۲۴۵)

۱۳ رتن سنگه رخی (۷۵۵)

۱۵ عنایت الله بیگ متخلص به ساکن و بلوی (۷۸۳)

۱۶۔ میرزا اہراہیم بیگ شرر(۹۱۳)

۱۷ دولت سنگه شکری (۹۴۸)

۱۸ میرزامحمه با قرشهپداصفهانی (۹۹۵)

19\_ بالك رام صبوري لكفنوي (١٠٣٢)

۲۰\_ بریا دهرفصیح لکھنوی(۱۳۲۳)

۲۱\_ محمر حسن قتیل دہاوی (۱۳۹۷)

۲۲\_ تھیم شارعلی قرین لکھنوی (۱۵۰۹)

۲۳ میر کاشف علی کاشف لکھنوی (۱۵۳۲)

۳۴\_ میرزا عبدالرضامتین اصفهانی (۱۶۴۳)

۲۵\_ محبت خان محبت بریلوی (۱۲۶۱)

٢٦ - مجولا سنگه مشرب اكبر آبادي (١٧٨١)

المصحفى والوي (٩٥ ١٤)

۲۸\_ محمد فاخر مکین(۱۸۴۳)

۲۹\_ محمد تقی میر دبلوی (۱۹۰۸)

۳۰\_ چنی لال نحیف کلفنوی(۱۹۲۰)

۳۱ میرزا امام ویر دی واصلی لکھنوی (۲۰۷۰)

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

۹\_ زیر دست خان وفایی (۲۱۰۲)

## ریاض العارفین کے مَآثَدُ

سيدراشدى في اين ويباح مين دياض العادفين كمندرجه وبل مافذ كا ذكر كيا ب-

- ا آنىشكده (تأليف لطف على بيك آذر)
- انيس العاشقين (بظاهر تأليف ما ي)
- ۲- مخزن الغرایب (تألیف احمطی سندیلوی)
  - ۹۔ سرخوش (یعنی کلمات اشعراء) ۲

ان جار مآخذ کے علاوہ، ریساض السعبار فیس کے مصنف نے ، تقی اوحدی کے استفادہ کیا علی مترکزہ کے مصنف نے ، تقی اوحدی کے استفادہ کیا عبر فسات السعبار فالم والد کا داخستانی آ ( یعنی تذکرہ ریساض المشعبر ا ) سے بھی استفادہ کیا ہے ۔ مثلا ہے ۔ مثلا ہے ۔ مثلا اس نے قر الدین منت دہلوی کے اشعار کو ان الفاظ کے ساتھ نقل کیا ہے: '' راقم نے اس کا بیر رسالہ ، کہا ہے ''

آفاب راے نے صرف قدیم کتب سے اقتباس ونقل پر بی اکتفانہیں کیا بلکہ کہیں کہیں ہیں انتخاب رائے متعلق اپنی رائے بھی دی ہے ۔ مثلاً:

میر زاعبد القادربیدل عظیم آبادی(م ۱۳۳۰ه)، جن کی تصانیف برصغیر باک و بند، افغانستان اور تا جکستان میں بہت ببندی جاتی جیں، ان کے بارے میں معقف اس طرح اظہار خیال کرتا ہے: بعض نا واقف بندو، بیدل کو بہت بڑے شعرا میں شار کرتے جیں کین اہل زبان کے ہاں وہ مجھ بھی نہیں ۔بیدل کی فاری ناصر علی [سربندی ] کی طرح بندی سے بھی برتر ہے۔ ا

اورخود ماصرعلی سر ہندی کے بارے میں لکھا ہے: اس کے شعروں میں او پچ نچ بہت ہے۔ اللہ معقی*ت تذکرہ* معقی*ت تذکرہ* 

برقتمتی سے دیباض البعاد فین کے مصنف کے حالات زندگی خاطر خواہ نہیں ملتے۔نہ تو اس نے خود دیباض البعاد فین میں اپنے احوال بتائے ہیں اور نہ ہی کسی اور مآخذ میں اس کا تذکرہ دیکھا جا

سکتا ہے۔ وہ دیا صاحب، کھنٹو کا رہنے والا بتاتے ہیں اور اپنے وہ استادول، مولانا امام اشرف جائسی امام بخش صاحب، کھنٹو کا رہنے والا بتاتے ہیں اور اپنے دو استادول، مولانا امام اشرف جائسی (مسلمان) اور جواہر لعل (ہندو) کا نام لیتے ہیں۔ اس آقاب رائے نے تذکرے ہیں اپنے بعض رشتہ واروں کا نام بھی تکھا ہے۔ سیّدراشدی نے اس قتم کی اطلاعات کی بنیا در معقف کا ایک شجرہ نامہ تیار کیا ہے۔ اس میرے خیال میں سیّد راشدی سے شجرہ تر تیب دینے میں پھی خلطی ہوئی ہے۔ وہ رتن سکھ زخی کو ہوئی ہے۔ وہ رتن سکھ زخی کو آقاب اس کو ' بدر ضرم' (اپنے ضرکا والد) کا تا ہے ہیں۔ معقف نے اپنے ضرکا والد) بناتے ہیں۔ معقف نے اپنے ضرکے والد کا نام و نسب '' راجہ رتن سکھ صاحب بہا در اکھنوی این رائے بالک رام صاحب این راجہ بھوان وائی صاحب بہا در'' ککھا ہے۔ (جا اس کا بیٹا راجہ راکھنوی این رائے بیٹت دربار اُودھ کا دیوان رہا ہے۔ چنال چہ راجہ بھوان وائی (م۔۱۰۱۱ھ) اس کا بیٹا راجہ رائے ایک کارنا مے ہیں، یہ رام صوری اور اس کا بیٹا راجہ رتن سکھ ومنصب رہے ہیں۔

دیاض العادفین کے مخصر بہ فردننی پرایک مہر فہت ہے جس پر بی عبارت کندہ ہے: "اہلیہ القاب رائے بنت دولت سکھ ابن راجہ رتن سکھ ۱۳۱۹ ہے ۔ پر شغیر میں "اہلیہ" کا لفظ یوی کے لیے استعال کیاجاتا ہے ۔ راشدی کہتے ہیں کہ اس مہر میں غلطی ہے ۔ کیونکہ آفاب رائے کی یوی دولت سکھی ہیں نہیں ہوسکتی ۔ راقم الحروف کو اس عبارت میں کوئی اشکال نظر نہیں آتا ۔ کیونکہ آفاب رائے نے دوبار دیاض العاد فین میں دولت سکھ بن راجہ رتن سکھکو "خصر راقم" کھا ہے ۔ اوراس مہر میں بھی آفاب رائے کی یوی اپنی القاب وہ وہ یہ کہ ریاض العاد فین میں دولت سکھ بن راجہ رتن سکھ بنائی ہے ۔ صرف ایک اشکال ہے ، وہ یہ کہ رائی مہر پرسال ۱۲۹ ھے کندہ ہے آیا ماشدی نے ابھا پڑھا ہے جو کمکن ہے کچھ اور ہو ] جب کہ ریاض العاد فین مالی ہوئی تو یہ کیے ممکن ہے؟ اس کا مطلب ہے کہ آفاب رائے دیاض العاد فین کوائی جوائی کے عالم ہے بیاس سال کے لگ بھگ رتی ہوگی اور اس میڈ کرہ کی تا گیف کے وقت [ ۱۳۰۰ ھیں اس کی یوی کی عمر پراس سال کے لگ بھگ رتی ہوگی ۔ جب کہ فود آفاب رائے دیاض العاد فین کوائی جوائی کے عالم کی تھنیف بتاتا ہے ۔ بہر حال اس مہر سے ایک بات تو واضح ہے کہ آفاب رائے کی اہلیہ پڑھی کہی کی تھنیف بتاتا ہے ۔ بہر حال اس مہر سے ایک بات تو واضح ہے کہ آفاب رائے کی اہلیہ پڑھی کسی کی تھنیف بتاتا ہے ۔ بہر حال اس مہر سے ایک بات تو واضح ہے کہ آفاب رائے کی اہلیہ پڑھی کسی کی تھنیف بتاتا ہے ۔ بہر حال اس مہر سے ایک بات تو واضح ہے کہ آفاب رائے کی اہلیہ پڑھی کسی کی تھنیف بتاتا ہے ۔ بہر حال اس مہر سے ایک بات تو واضح ہے کہ آفاب رائے کی اہلیہ پڑھی کسی

بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء

جیں: زخی مہارات رتن سکھ بہادرجو، شاہان اور ہے سے فخر الدولہ، دہیرالملک، مہارات رتن سکھ ہوشیار جنگ کے خطاب سے سر فراز ہوئے، ہر یکی رائے پور کے رہنے والے شے ان کے والد رائے بالک رام وزیر الممالک نواب آصف الدولہ بہادر والی ملک اور ہے دور حکومت میں ''میر آئٹی'' کے عہدے ک فد داریاں جھاتے ہے ۔ آکھنو میں تو ب خانہ بالک سخ آئی کے مام سے اب تک مشہور ہے ۔ زخی نے، غازی الدین حیدر، وارالسلطنت لکھنو کے اولین بادشاہ اور ثمر قالخلاف نصیر الدین حیدر، دوسرے بادشاہ غازی الدین حیدر، دوسرے بادشاہ کے عہد میں ''منٹی الملوک'' کا خطاب بایا۔ سرکاری خطوط نولی پر مامور سے اور محمد علی شاہ، تیسرے شاہ لکھنو کے زمانہ میں اس ریاست کے دیوان کے منصب پر فائز سے اوران کومہارات کا خطاب ملا تھا۔ آخر کار ۱۲۲۳ ہوئی ریاسال کے بعد ۱۲۶۷ ہوئی رائی کار ۱۲۹۳ ہوئے وائی بر کی اور شمر کی اور شمر کی اور شمن سال کے بعد ۱۲۹۷ ہوئی رائی ملک بقامو کے وی آئی سے باتے ہوئے اختیار کیاا ور شمن سال کے بعد ۱۲۹۷ ہوئی رائی ملک بقامو کے وی آئی اور شمن سال کے بعد ۱۲۹۷ ہوئی رائی

ڈاکٹرسیّر علی رضا نقوی نے تذکرہ نویسی فارسی در ہند و پاکستان میں انیس انعاشقین کے تعارف کے ضمن میں زخی کے حالات نبتاً زیا دہ تفصیل سے لکھے ہیں۔

## رائے بالک رام میوری

رائے بالک رام صبوری ، رخی کے والد ہے۔ آقاب رائ ان کے حالات یوں بیان کرتے ہیں: صبوری یعنی میر سے سر کے وا وا ، رائ بالک رام صاحب این راجہ بھگوان واس لکھنوی ، والدعالی قدری وفات کے بعد ، کافی عرصہ کل نواب مخفور و مبرور وزیر الممالک آصف الدولہ [وفات: ۱۵۰ اصل کے دیوان رہے ہیں۔ ا

مظفر حسین صبا ان کے بارے میں یوں لکھتے ہیں: صبوری، راے بالک رام کھنوی، مہارات رتن سُگھ زخی کے والد ہیں اور نوابان اور ھے کا حکومت میں میر آتش کا عہدہ ان کے پاس تھا۔ اور ان کے بنائے ہوئے توپ خانے کے آٹا رابھی تک محلّہ توپ خانہ بالک سمنج لکھنؤ میں موجود ہیں۔'' ۲۰

صبح محمد میں معتون نے صبوری کے بارے میں جو پچھ بیان کیا ہے ،ہم نے اسے رخی کے ذکر میں نقل کر دیا ہے ۔

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

غانون تھی۔

یہاں مؤلف کے بعض اقربا کے وہ حالات درج کیے جاتے ہیں جن کی طرف سیّد ماشدی نے اشارہ خبیں کیا ہے۔

## كنور دولت علم شكري (۱۲۰۰ - ۱۲۸۱ هـ)

معدون کی بیوی کے والد الیحنی آفاب رائے کے سر سے۔ آفاب رائے نے ان کا احوال دیا اس العاد فین میں ایول لکھا ہے جگری ایعنی راقم کے سر ، کنور دولت سنگھا بن راجہ رتن سنگھ ، جن کی جانے ولا دت لکھنٹو ہے ، ہروز جمعہ ، ہم شعبان ، ۱۲۱۸ھ ، ابتدا ہے مر میں بی ، جب ابھی وہ اٹھارہ سال کے بھی نہیں ہوئے سے ، علوم عربیہ ، حکمت ، استعلام اور فاری زبان کی با ریکیوں سے فارغ التحصیل ہو کر اقسام ریاضی میں ممل مہارت حاصل کی ۔ شب و روزا ستفادہ اور نفع رسانی میں مصروف رہے ۔ جودت ذہن ، پختہ رائے اور نظم ونثر میں معروف رہے ہیں ۔ ماا

محر مظفر حسین صبا، جوخود کھنٹو میں پیدا ہوئے تھے اور ریاض العاد فین سے جارسال پیشتر تذکر ۂ روز روش نے ۱۲۹۱ ھیں تالیف کیا شکری کے بارے میں لکھتے ہیں: شکری، کنور دولت سنگھ کھنٹوی فرزند راجبہ رتن سنگھ، کی ولادت شرکھنٹو میں ۱۲۰۰ ھیں ہوئی نظیق ، مہذب، ادیب ،مؤذب، کلتہ سنج ، باریک بین اور علم ریاضی میں اپنے والد کے جانشین ستے۔

## رتن عكمه زخي (۱۹۰–۱۲۷۷هه)

شکری کے والد سے ایعنی آقاب راے کے سر کے والد زخی کی کتابوں میں سے، تذکرہ انیس العاشقین، دیوان زخمی (مطبوعہ)، سلطان التواریخ ، جام گیتی نما ، حدائق الد نجوم (مطبوعہ) اور شرح سحل کمشتری (مطبوعہ) موجود ہیں۔ دیاض العارفین میں ان کے حالات زندگی مختر آاس طرح بیا ن کیے گئے ہیں: زخی یعنی داجہ رتن سکھ صاحب بہادر لکھنوی ابن دائے بالک رام صاحب بہادر لکھنوی ابن دائی موجود ہیں۔ والد ، جن کی ولادت ۱۰۹۰ ھیں ہوئی۔ ا

صب محسلشن میں ان کے حالات زندگی قدرے تفصیل سے اس طرح بیان کے گئے

بنیاد جلد چہارہ ۲۰۱۳ء

(اصل مضمون فاری میں بعنوان ''آفتاب رای لکھنوی واٹر او تذکر ہ ریاض العارفین' کھا گیا جوسہ ماہی دانے شی اسلام آبا دہ شارہ ۲۰۱۱– ۱۰۷ سال ۱۲ – ۲۰۱۱ء جس ۱۵۷ – ۱۵۲ میں شائع ہوا۔ روہ ترجے پر مضمون نگار نے نظر ٹانی کرتے ہوئے جزوی تبدیلیاں کی ہیں )۔

#### حراشي و حراله جات

- › پروفيسر شعبهٔ فاري، کورڈن کالج، راول پنڈی-
- • السيمنث يروفيسرشعية فارى، اسلاميه يوغورس، بهاول يور
- احمد محلق معانى، تاريخ تذكره هاى فارسى (تبران: واعتكاه تبران، ١٣٥٨ محمل)، ١٣٢٧-
- ۱۰ آفآب رائے ، قد ذکر و ریاحت العلافین ، بھی و مقدمه سیّر صام الدین راشدی جلدا (اسلام آباو: مرکز تحقیقات فاری ایران و پاکتان ۱۸۰ ۱۹۵۱ء)، می ۱۳۰۱ اسلام فاری اقتباس: "از مرددی تخن می رفت کرسلسلز تخن بداشعار شور انگیز و نگات عشق آمیز سرکشید او به ستایش تذکر و اندیس العاشد قین ، تألیف ...... رتن سکل زخی ..... بنا کذاشت، گانی به صراحت و نما فی با ایما، برای ترتیب مختری کرفز ان کوم را شعار عاشقانه باشد ایرام بسیار و اصرار فی شان مودن گرفت ...... آگشت قبول بر دیده نهادم و در عرصه قبیل میرچه به خاطر واشم ، آن را با برخی از احول تخن سنجان و نما آسی الکار ایشان ساملی و دل به نبان قلم میرده به ریاحی العداد فین نامور سراخم."
  - ٣ الضأه جاه ص ١٩٧٥
  - ٣ اليناً، ج٢ ، ١٥٠٠ -
  - ۵۔ الیضاً، ج۲،ص ۱۱۹۔
  - ٧ ۔ اليفاُه ج اه نمبر۲ (ارود) نمبر۱۱۲ (فاری)۔

  - ٨۔ اليغاُه ج١، ١٤٤ احوال روحی بير بوری (مسلسل نمبر٢٣٧)۔
    - اليفاً، ج٢ ، ٢٣١ "رقم اين رسالة اوراديده است." .
- ۱۰- الیضاً، ج۱۰ " اگرچه للعضی از جندمیان تا بلد او را ازاعاظم شعرا می وانند امانز و انل زبان چه رفیج فاری او مانند ناصر علی بدر از جندی است." -
  - اليفاً، جَا،م طوع من ميت وبلند دراشعارش اكثر "-
    - الم اليفاء جاء ال
    - ١٣- اليضاً، جاء ص٣-

۱۳ اینا، جادی ۱۳۵۷؛ اسل فاری اقتباس: "همری - یعنی خسر راقم - کنور دولت منظه این راجدرتن منظه، که مولدش دارالسلطنت کفتنو ، روز جهر جم شعبان جزار و دوصد و بیجد ه جمری و درحداثت من که جنوز در بهارستان سال فامن عشر و گامزن بوه از مختصیل علیم عربیه و محکمت و استعلام و دقایق زبان فاری فارغ گردید و در اقسام ریامنی مهارت کلکی مجم رسانیده، شب و

روز بدافا ده واستفاده معروف بوده، بدجودت ذاكن واصابت راك وانتا ولقم وفتر معروف بوده است."ب

ا به محمد مظفر حسین مبا، روز روشن (۱۲۹۱ء)، م ۱۲۹۸؛ اسل فاری اختباس شکری ، کنوردولت سکی کففنوی فرند راجد رتن سکی و ولاقش در شرح کفننو ۱۲۹۰ ها افغان افغاده ، مردی خلق و اورب و مؤلاب و کند سلی و وقیقه رس و در علم ریاضی خلف پدر خود بود "نیز و کلیمی بلی حسن خان ، تذکرهٔ صدیع محمل میسن (مجویال ۱۲۹۵ه می) م ۱۸۹ س

۱۱ - ریساه السعبا رفین ، ج۱، م ۴۸۸۳ اسل فاری اقتباس: "رقی یعنی راجدرتن سطحه صاحب بهاور کهنوی این رای با لک رام صاحب این راجه بهکوان واس بهاور ، په رخسرم ، که ولا دکش ورسند یک بزارونو و اجری است."

علی صن خان، تذکرهٔ صدیح محلت ( بحویال ۱۲۹۵ه) می ۱۸۹ افاری اقتباس: "زخی، مهاراجدرتن تنگه بهادرکه از شابان اؤده به خطاب "فخر الدوله و پیر الملک مهاراجه رتن تنگه بهادر بوشیار بخک" مرفراز بود اصلی از به بلی رام پور است. پرش رای با لک رام در سرکاروزیر انحما لک نو اب آصف الدوله بها در والی ملک او ده عهدهٔ "میر آفتی" را انصرام ی حدود توپ خانه با لک تنج در گفتنو به نامش الی الاان مشهور، و زخی در عهد غازی الدین حیدر اولین باوشاه وارالسلطنت تکفتنو و شرق الملوی خاطب و ما مور بود و در زمان محمولی شاه سومی شابان شهرة الخلافی تصیرالدین حید باوشاه دوی به خطاب و خدمت مثنی الملوی خاطب و ما مور بود و در زمان محمولی شاه سومی شابان کلاده کوشه به آسان مود و پایان کار در سعهٔ کی بزار و دو صدوشمت و جهاردین الملام راملی حقه بافته الفتیار مود و بعد سرمال در ۱۳۷۵ بجری راه آمزت و بیود به اکثر علوم عربی و فاری و ترکی و انگرین ی و شکرت آشایی داشت ....".

۱۸- سیری رضا فقوی «ندندگسره ندویسسی فارسسی در هندویدا کسستدن (تیران: اختیارات علی، ۱۳۳۳ پیشی ). ص ۱۸-۲-۵۲ -

ا - ریساه السعارفین ج۱ اج ۴۸۹ اسل فاری اقتباس: "مبیری یعنی جد خسرم، رای بالک رام صاحب این راید بینگوان داس کفتنوی که که بعدوفات بدر عالی قدر، مدتی صاحب ویوان نواب مختور مروروزیر انمما لک آصف الدولد وفات: ۱۱۵۰ه ه

۱۹ ... مجد مظفر حسین مباه روز روت .... (تهران: کمآب خانهٔ رازی، ۱۳۳۳ مخسی)، ۱۳۵۳ مل فاری اقتباس: معبوری، رای با لک رام لکھنوی پدر مباراجه رتن منظمه زخی است و درسرکار والیان او ده خدمت میر آتش به نامش مسلم بود و آفار تو پخانهٔ با لک منج مرتبهٔ او بنوز در لکھنو باقی است."

#### مآخذ

آفراً برائے۔ تذکرہ ریباض العارفین۔ تعلیم و مقدمہ سید حمام الدین راشدی۔ جلد ا ۲۰۔ اسلام آبا و: مرکز تحقیقات فاری ایران و پاکستان، ۱۹۷۷ء - ۱۹۸۲ء۔

خان ، علی صن - تذکرهٔ صبح گلشن - بجوبال ، ۱۲۹۵ هـ صبا ، محر مظفر صین - روز روشن - تهران: کتاب خانهٔ رازی ، ۱۳۳۳ تشی -معاتی ، احمر محلی - تاریخ تذکره های فارسی - تهران: فاصگاه تهران، ۱۳۲۸ تشی -نقوی ، سیرعلی رضا - تذکره نویسسی فارسی در هند و پاکستان - تهران: اختا رات علی ، ۱۳۳۳ تشی - نجيبه عارف\*

# انگارے

مصنف: شاندور ما رَتَى (Sándor Márai)

مترجم: مجمع عمر ميمن

ناشر: شهرزاد، کراچی (۲۰۰۷ء)

صفحات: ١٨٥

بنیاد جلد چہارم۲۰۱۳ء

جس کا اعتراف مترجم نے نہیں کیا، اور وہ یہ ہے کہ معروضیت کے تمار دووں کے باوجود، ترجے کے دوران اصل سے پچھ منہا ہی نہیں ہوتا، پچھ داخل بھی ہو جاتا ہے۔ ابندا بیا ول اپنی اردوصورت میں قاری تک پہنچتا ہے تو اس میں صرف شاغدور ما رَئی اور ان کے جرمن، فرانسیں اور انگریزی مترجمین ہی نہیں ، خود عرمین کا جمیم متن اور اس کے تارش کی مختلف سطحوں کو جذب کرنے کا درجہ بھی نمایاں طور پر ظاہر ہو جاتا ہے۔ ماول میں وجود کی مازک پرتوں کی الٹ پلٹ، عمیق ترین کوشوں کی با زیافت اور پیچیدہ جذبات واحساسات کے آمیزوں سے الگ الگ رنگوں کی شاخت کا عمل جس بار کی اور نفاست، فنی ابلاغ کی کال ترین مہارت اور انسانی فطرت سے فیر معمولی واقفیت کا متقاضی ہے ، اس کی بہترین مثال جمیں اس باول میں نظر آتی ہے۔ مترجم نے اپنے ابتدائی کلمات میں بہت وضاحت سے کہا ہے کہ معروضیت محض ایک خیال خام ہے اورخود ان کے الفاظ میں:

فکشن کو سجھنا \_\_ بڑا اچھا جملہ ہے! کیے عالی شان عزم اورولولے کا مظہر! لیکن ذیا غور کیجے تو عجیب مخصے میں گرفتار ہوجا کیں گے۔کسی چیز کواچی ذات کے با ہر نہیں سمجھا جا سکتا معلوم ہوتا ہے کہ جس چیز کو سمجھنے کی کوشش کررہے ہیں، اس میں صرف اپنے ہی کو سمجھنے کی کوشش کررہے ہوتے ہیں معروضیت، معروضیت! غیرے اپنی ذات کو منہا کر کے اے سمجھنا، کم از کم یہ میرے بس میں نہیں۔ ا

یوں اگر چہ اُنھوں نے اس با ول کے بارے ٹیں اپنے کلمات کوصاف صاف معروضیت کی تہمت سے بچا لیا ہے لیکن اس کے باوجود سے کلمات باول کی روح تک وکہنچے اور اس کی نبض پر ہاتھ رکھنے کا ایک وسیلہ ضرور بنتے ہیں۔ البتہ مترجم نے باول کی بادبی کرنے سے باز رہنے کے ادا دے کے باوجود باول کے موضوع کے بارے ٹیں جو اشارے دیے ہیں، اور نہ نہ کرتے ہوئے جو چند با تیں درج کر دی ہیں، وہ منذ کرہ باول ہی کوئیس، فکشن کی تخیلاتی دنیا کو بچھنے اور محسوں کرنے کا ایسامعیار قائم کرتی ہیں، وہ منذ کرہ باول ہی کوئیس، فکشن کی تخیلاتی دنیا کو بچھنے اور محسوں کرنے کا ایسامعیار قائم کرتی ہیں جس کی بنا پر قاری فکشن کے مطالع سے ایک خاص نوع کی وجدانی روشن، ایک مخصوص طرز کی باطنی دائش اور کاروبار زبست کا ایک الگ سا فہم وا دراک حاصل کرلیتا ہے۔ یہ فہم وا دراک، سے عرفان اسے عملی زندگی میں کام آئے ، نہ آئے ، اس کے اندرایک لامحدود وسعت اور عمق ضرور پیدا کر دیتا ہے جے شاید حاصل حیات بھی سمجھا جا سکتا ہو۔

محر عرمیمن کے بقول اس با ول کا موضوع بظاہرتو مردوں کے درمیان دوتی کی نوعیت کے تعین کی ایک کوشش ہے لین اس کے ساتھ ساتھ آسٹر وہتگیرین اشرافیہ کی اقدار کا ماتم، دوتی، غداری، شہوت، انتقام تک بے شارموضوعات اس میں سمیٹ لیے گئے ہیں۔ تاہم جھے بیہ با ول پڑھ کرمحسوں ہوتا ہے کہ اس میں زندگی سے نہرو آزما ہونے کے مختلف اور متضاد قرینوں کو جس بے تقصبی اور ممکنہ غیر جانب داری سے چش کرنے کی کوشش کی گئی ہے وہ بذات خود قابل شخسین عمل بی نہیں، با ول کا مرکزی جانب داری سے چش کرنے کی کوشش کی گئی ہے وہ بذات خود قابل شخسین عمل بی نہیں، با ول کا مرکزی دھا را بھی ہے۔ بظاہر ایک دومرے سے جڑے ہوئے، گہری محبت اور انسیت میں بند سے ہوئے، طویل رفاقت اور ہم آجنگی کے تاروں میں بیوست انسان ایک دومرے سے کتنے مختلف ہو سکتے ہیں اور ان کی راحت و مسرت کے پیانے ایک دومرے سے کس قد رمختلف بلکہ متضاد ہو سکتے ہیں اور اس تمام تر تعناد واختلاف کے باوجود ان کا قرب ایک دومرے سے کس قد رمختلف بلکہ متضاد ہو سکتے ہیں اور اس تمام تر تعناد واختلاف کے باوجود ان کا قرب ایک دومرے سے کس قد رمختلف بلکہ متضاد ہو سکتے ہیں اور اس تمام تر تعناد واختلاف کے باوجود ان کا قرب ایک دومرے کے لیے کتنا ایم اور ضروری ہو سکتے ہیں اور اس نہیا دی طور پر اذبت بسند ہوتا ہے؟ کیا انسان کی خوشی اور آسودگی کا دارو مدار مسلس با آسودگی اور اسودگی کا دارو مدار مسلس با آسودگی اور کینوٹنی کی اور آسودگی کا دارو مدار مسلس با آسودگی اور کینوٹنی پر ہے؛ یعنی ہے کہ کیا ہر اثبات کس نفی کا مختاج ہے؟ کیاروشن کا احساس ، اندھرے کی موجودگی کی بھر مکنوٹنیں؟

انگارے میں صرف موضوع یا خیال ہی اہم نہیں، اس کی کھنیک بھی غیر معمولی ہے۔معنف نے ابلاغ کے لیے اپنے بیانے سے نیا دہ انھاران باتوں پر کیا ہے جو بیانے سے حذف کر دی گئی ہیں اور جن کی طرف صرف جند غیر اہم اشارے کیے گئے ہیں۔ یہ بات جرت انگیز ہے کہ مصنف نے کس طرح بعض اوقات کی ایک منظر کے بیان سے، کی ایک فارجی شے کے ذکر سے، کی ایک غیر متعلق ی بات سے کی گہری واغلی کیفیت کا اظہار کیا ہے۔ مثال کے طور پر کہانی میں ہیورک کی مال اور شہنشاہ کی بات سے کی گہری واغلی کیفیت کا اظہار کیا ہے۔ مثال کے طور پر کہانی میں ہیورک کی مال اور شہنشاہ کے درمیان کی جذباتی لگاؤ کا کہیں ایک بار بھی تذکرہ نہیں ہوا۔ گراس کی موجودگی کا احساس ہیزک کی پورٹ خصیت کو بچھنے کی کلید بن جاتا ہے۔ پہلی ملاقات پر شہنشاہ کا اس سے نداق کرنا جوایک انتہائی عام کی گزری عنایت کی بات تھی۔ "پر گھر کی دیوار پر آویزال اس کی مال کی تصویر جو ویانا کے اسی پینٹر کے بنائی تھی جس نے شاہ با نو (ملکہ ) کی پورٹ بے بنائی تھی ، اس کے والد کا ، جوگا ردکا سابھی تھا اور جس

بنیاد جلد چهارم۲۰۱۳ء

کی تصویر میں اس کے سر کا خفیف سا جھکاؤ ہی اس کے مجروح تفاخر کا واحد نشان تھا، شکار میں مشغول رہنا اور ایوں ہی ہر وقت بھیڑیوں اور بارہ سنگھوں کی جان لیتے رہنا کیوں کہ وہ غیر ملکیوں اوران کے طور طریق کو تباه نہیں کر سکا تھا (اس کی بیوی غیر ملکی تھی) کسی غیر ملکی (اجنبی اور مامعلوم ثقافت کی یر وردہ)سے شادی ، خواہ وہ کتنی ہی گہری محبت کا نتیجہ کیوں نہ ہو، اپنے ساتھ جو نا قابل بیان احساس ا مست انا، کسی نہ کسی مرحلے پر بیچھے رہ جانے یا بچھڑ جانے کا تجربہ لاتی ہے، اسے کس لطیف انداز سے اس ما ول میں بغیر کسی لفظ کے بیان کیا گیا ہے کھر بور ہم آ جنگی اور مفاہمت کے با وجود کہیں نہ کہیں ، کچھ نہ کچھ اپیا ضرور ہوتا ہے جو با ہمی اشتراک کی رسائی سے باہر رہ جاتا ہے اور شک وشہے کی بنیا دبنآ ہے ۔ یا شاید سے محض شک نہیں ہوتا، حقیقت کاایک اور پہلو ہوتا ہے جس سے آئکھیں ملائی بھی نہیں جا سکتیں اور جائی بھی نہیں جاسکتیں۔ یہ احساس کہ اس کی بیوی اور اس کے شہنشاہ کے درمیان کوئی ایسا غیر محسوس تعلق تھا جے کسی لفظ کی قید میں نہیں لایا جا سکتا اور جے ہیزک کا باپ اپنے شخصی وقار اور خودداری کے تحفظ کے خیال سے بھی زبان برتو کیا، شاید اپنے خیال میں بھی لانے کی جرائت نہیں کر سکا، شوہر اور بیوی کے درمیان" ایسی معرکه آرائی کوجنم دیتا ہے جوالفاظ کی ربین منت نہ تھی ۔ان کے ہتھیا رموسیقی، شکار،سفر، اور شام کے استقبالیے تھے جب پوراقصر یوں مجر ک اٹھتا جیے اس میں آگ لگ گئ ہو''۔ ایسی بی تشبیہوں ،استعاروں اور علامتوں کی مددسے اس الشیس جذبے کی جان لیواحدت کو بیان کرنے کی کوشش کی گئے ہے جس میں گہری محبت اور شدید مگر بالکل خاموش رقابت کی تندی ہے۔ اسی خام موا د سے ہیزک کی شخصیت تغییر ہوتی ہے جواس کہانی کا واحد فعال اور گویا کر دارہے اور اپنے اس ماضی کے ساتھ وہ اپنی ذاتی زندگی کے محاذ پرسرگرم رہتا ہے ۔ ہیزک کی مال نے شہنشاہ کے نداق یر، کداسے اس کا سابی شوہر جس جنگل میں لیے جاتا ہے وہاں ریچھ ہوتے ہیں اور وہ خود بھی ایک ریچھ ہے، مسکرا کر کہا تھا کہ وہ اسے موسیقی سے سدھا لے گی۔'' یہ ایک جملہ ہیزک کے کردار کی کلید بن جاتا ہے۔ کیول کہ بیزک کوموسیقی سے نفرت ہے۔ بیزک کی مال موسیقی سے جنگل کے وحثی جانورول کورام کرنا جاہتی تھی ، اور وہ بھیڑ یوں اور ہرنوں تک کومتحور کرنے میں کامیاب ہو گئی تھی مگر ہیر ک کا باپ اس

ک کسی وصن سے بھل نہ بایا۔الٹا اس نے بیانو کو اینے اور اپنی بیوی کے درمیان ایک فلیج سمجھ لیا

تھا۔اس کے بیٹے نے بھی اپنے باب کی بدادا اپنے خون میں بالی تھی۔

کہانی بیز ک اور اس کے بھین کے دوست کوراڈ کے گردگھوتی ہے جے اس نے اپن زندگی کی ہر نعمت ، ہر خوب صورتی میں اتنے فطری طور پر شریک کر لیا تھا کہ دونوں مل کر ایک ہو گئے تھے۔ کیرا ڈی غربت اوراس کے احساسِ مفلسی کاعلم ہوجانے کے باعث ان کے درمیان، انتہائی گہری دوسی کے باوجود جو طبیح حائل ہو جاتی ہے،اسے جن الفاظ میں ادا کیا گیا ہے،اس سے برا ھرکراس پیچید ورتین احساس کی ترجمانی کے لیے شاہد ہی کوئی طرز اظہار مناسب ہو اور اس سارے پس منظر، دونوں کی تنهائی اوراس کی الگ الگ وجوہات کے بیان کے بعد اس بات کا انتشاف کہ اس کے دوست کے ا ایک ایس خفیہ جامے پناہ تھی، جس کے دروازے خوداس بر بند تھ، اوریہ پناہ گاہ موسیقی تھی، کہانی ک اٹھان میں ایک المیہ تاثر پیدا کر دیتا ہے۔ یہی موسیقی بیورک اور اس کی بیوی کے درمیان ایک ا قابل عبور فاصلہ، اوراس کی بوی اور کوزا ڈے درمیان ایک نا قابل بیان رشتہ قائم کر دیت ہے۔موسیقی ابلاغ كا أيك ابيا ذريعه ب جس سے صرف وہ لوگ فائدہ اٹھا سكتے بيں جوموسيقى كا ذوق ركھتے بيں اورجومل کر موسیقی سنتے ہیں؛ ہیرک اس ذوق سے عاری تھا۔ اگرچہ تینوں میں سے کوئی بھی کسی ورسرے کو دکھ نہیں پہنچانا جا ہتا لیکن موسیقی کا رشتہ جو بیجان بریا کرتا ہے اس سے بے وفائی کا بھبھوکا ا شقا ہے اورغداری کی خواہش جنم لیتی ہے جے مجھی عملی جامہ نہیں پہنایا جا سکنا گراس کی موجودگ کا احساس ہی ہیمرک کی خودداری، آن بان اور اس کے اندھے اعتماد اور احسانات کے ایک طویل سلسلے کو تھیں پہنچانے کے لیے کافی ہے۔ نیتجاً اکتالیس سال تک انتقام کی آگ بھڑ کتی رہتی ہے اور بالآخر جب اسے بجھانے کا موقع ملتا ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ خودایے آپ سے مسلسل مبارزت کے نتیج میں وہ ساری کی ساری اندر سے پھلا دینے والی آگ سرد ہڑ چکی ہے۔لیکن اس طویل دورانیے میں ہیورک کی خود کلامی میں خود اینے آپ، اور دوسرول کی باطنی کیفیات سے شناسائی کے جومر علے طے ہوتے ہیں وہ اس بظاہر سطی سے واقعے کے ذریعے بیانے میں ایس علویت، ترفع ذات کے ایسے شاندار امکانات اورعرفان وا دراک کے دائر ہے کی الیمی وسعت پیدا کر دیتے ہیں کہ یہ کہانی محض دویا تین انسا نول کے ورمیان رونما ہونے والے واقع کی واستان نہیں رہتی بلکہ انسانی فطرت کے عالم سیر تنوع اور انسانی

بنیاد جلدچهارم۲۰۱۳ء

رشتول کی ته درته برتول کوروش کرتی چلی جاتی ہے موسیقی کے انسانی روح بر جومختلف الرات رونما ہوتے ہیں، ان میں تمیز اور ان کے بارے میں ہیزک کی رائے انسانی نفسیات کے گہرے رازوں کی

> ایک شام وہ ہیرک کی مال کے ساتھ پیانو پر چہار دی موسیقی کا کوئی بارہ بجا رہا تھا كراجا بك ايك واقعه موكميا - بيد ذر س يهلي كا وقت تها، وه لوگ برا به طاقاتي كمر میں جمع تھے۔گارد کا اضر اور اس کا بیٹا ایک کونے میں بیٹھے ہوے، تمام باصبر اور نیک طینت لوگوں کی طرح، بروی شانتگی ہے موسیقی من رہے تھے، اس رویے کے ساتھ کہ ''زندگی فراکض ہے عبارت ہے ۔موسیقی سننا بھی ایک فرض ہے۔خواتین کی خواہشات کا احرام لازم ہے۔" وہ شوپیں کی " پولونیز فیطائ" بجارے تھے، اور میمرک کی مال كي احظ والهانه الدازين كم يورا كمرا جكماً اور قرارا تفا-موسيقي ك حتم موجاني کے انتظار میں، اینے کونے میں شائنتگی اور صبروسکون سے بیٹھے باب بیٹے کو بڑی شدت سے بول لگا جیسے کوزافر اور میزک کی مال قلب ماہیت کے کسی عمل سے گزر رہے ہوں ۔ یوں محسوس ہونا تھا جیسے موسیقی کمرے کے سازوسامان کواٹھائے وے رہی مو، کوئی بے پناہ طاقت دیز رہیمی بردول کو اڑائے دے رہی مو، جیسے قلب انسانی کی مرائیوں میں مدفون ہر مجر اور زوال بذیر ذرہ ایک برتی ترب کے ساتھ زندہ مورہا مو، جیسے روئے زین کے ہر بای میں کوئی غارت گر آ پٹک خوابیدہ پڑا مواورا پی فیصلہ کن تھاپ شروع کرنے کے مقررہ لمحہ کا منتظر ہو۔مہذب سامعین کواحساس ہوا کہ موسیقی خطرناک چیز ہے، کیکن پیانو نواز جوڑا خطرے کا ہراحساس کھو چکا تھا۔" پولوٹیز فعطائ' کیا تھی بس ایک بہانہ تھی دنیا ہر ان قوتوں کو آزاد چھوڑ دیے کا جن کے ور لیع نظم و منبط کے ان ڈھانچوں کو جنجھوڑ کر بھک سے اڑایا جاسکے جو آ دمی اپنی ت میں جاگزیں اشیا کی بردہ بوش کے لیے وضع کرنا ہے۔وہ پیانو کے سامنے کھڑی پشت کے ساتھ بیٹھے تھے، اس کی کلیدوں سے کھھ دوری پر جھکے ہوے، تا ہم ان سے جکڑے ہوے، کویا موسیقی ، بذات خود، شعلہ فشال دیو مالائی محموروں کے غیر مرئی جھے کو دوڑاتی ہوتی اس طوفان سے نکل رہی ہوجس نے پوری زمین کواچی زومیں لے رکھا ہو، اور ان بے لگام قوتوں کی اس دھا کا خیز اور اندھا دھندسریٹ دوڑ میں لگام بر قابو رکھے

کی خاطروہ اینے جسموں کوشکل سے سنجالے ہوے ہوں۔ اور پھر ایک واحد ترکی ادائیگی کے ساتھ وہ رک کے ۔شام کا سورج کھڑ کیوں سے جھکا جھکا سا آرہا تھا، اور طلائی ذرے اس کی شعاعوں میں چکرا رہے تھے، کویا نا راجی اور خلا کی طرف گام زن اں دوڑتے ہوے ارضی رتھ نے گر د کاطو فان اٹھا دیا ہو۔ مل

نا ول نگاری فنی مہارت محلنیک اور پلاٹ کی بنت میں واضح ہوتی ہے۔کہانی کے کھلنے کا انداز قدیم داستان کوئی کے انداز سے مشابہ ہے جس میں قاری یا سامع کی توجہ اور دلچین کومسلسل قصے پر مرکوز رکھنے کے لیے واقعات کوایک فاص سوچی سمجھی ترکیب سے پیش کیا جاتا ہے تا کہ تجس آخر دم تک قائم رہے۔معنف نے اپن بصیرت اور زندگی کے بارے میں اپنے تفطہ نظر کو بہت خوبی سے کرداروں کی زبانی کہلوایا ہے۔

> ان تمام لوگوں کی طرح جوایے واقلی رجحان اور خارجی حالات سے مجبور موکر وقت سے سلے بی تنہائی پند ہوجاتے ہیں، دنیا کے بارے میں اینے خیالات کا اظہار كرتے وقت كوزا أد كالهجه بلكا طنزيه، خفيف ساتحقير آميز مونا ، بايس بمه اضطراري طورير تجس سے سرتا سرمملوبھی، کویا اُدھر، دوسری طرف، واقعات جوشاید مورے ہیں، ان ے صرف بچوں کو دلچین ہوسکتی ہے، یا انھیں جو بچوں سے بھی زیا دہ ماتجر بدکار ہوں۔ نا ہم اس کی آواز گھرے دور ہونے کے ملال کی چغلی بھی کھا رہی ہوتی: شاب ہمیشہ ای اس مہیب، مشتبر، سردمبر وطن کے لیے روپتا ہے جے دنیا کہتے ہیں۔ اور جب محمی کوزاڈ دوست دارانہ اغداز میں، ندا قا، فی البدیہ، اور دانستہ اکساری سے گارد کے بيے كى أس ونيا ميں مهمات كے حوالے سے چيم چيار بھى كرتا، تو اس كے البج ميں ا یک پیاہے آ دمی کی دنیا کوسر تا سر پی جانے کی منھ زور تمنا بھ**ی** بخو بی منی جاسکتی تھی۔ م

موسم اور آب و جوا کے انسانی فطرت اور شخصیت پر جومستقل اثرات رونما جوتے ہیں ان کا بیان نہا ہت شدت آمیز اندا زمیں کیا گیا ہے۔ دوسری طرف انسان کی باطنی دنیا کے متوازی عالم فطرت کی منٹیلیں تلاش کر کے انھیں ایک دوسرے سے ہم آ پڑک کیا گیا ہے؛ مثلاً انسانی نفس اور اس کی تاریک م المحاول كوجنگل كى دنيا اور شكار كے جيجان الكيز لمحات كى خارجى مصورى كے ذريع كامل اوربے عيب طریقے سے انسانی بصیرت بر وارد کردیا گیا ہے ۔ عماروں اور ماحول کی مظرکشی سے ایک خاص نوع کی

#### حواله جات

- استفنف يروفيسر، بين الاقوا ي اسلام يونى ورشى، اسلام آباد.
- ا- محمد عرمين، "يند كلي"، انگاري (كراچي:شهرزاه ٢٠٠٤ء)، عن ا-
  - ۲- شاندور مارتی، انگارے، مترجم محمر عمرین، ص۲۶-
    - ٣- الفنأ، ص ٢٩-
    - ٣- العِنَّاءُ ٣-٥٨-
    - ۵۔ الفناء س۸۷۔

#### مآخذ

مارتی، شاغدور۔ انگل مے۔مترجم محد عمر میمن کراچی: شرزاد، ۲۰۰۷ء۔

فضا بندی کا ہنر فکشن کی ایک قدیم سحنیک ہے گر اس سحنیک کو مصنف اور مترجم دونوں کی فن کارانہ مہارت نے ماول کی کامیا بی کا ایک اہم ذرایعہ بنا دیا ہے۔ بعض نثری کلاے تو شعری لطافت اور خیال انگیزی سے اس قدرمملو ہیں کہ کسی نثری نظم کا حصہ معلوم ہوتے ہیں۔

قصر ایک بند دنیا تھا، کسی سنگلاخ پھر کے مقبر ہے کی طرح، جو پرانے وقوں کی کنی بی الملوں کے مروفوروں کی گل کر بھر تی ہوئی ہڈیوں سے لبرین ہواور جن کے سلیٹی ریشم یا سیاہ کیڑے کے کفن آ ہتہ آ ہتہ بارہ بارہ ہو رہے ہوں۔ اس میں خاموشی فود اس میں خاموشی فود اس طرح محصور تھی جیسے کوئی قیدی ہوجے اپنے اعتقافات کی باواش میں مزادی گئی ہو، اور جو کسی قصر کے زئین و زعتوبت خانے کی تک و تاریک کوشر کی میں اپنی ناترا شیدہ وارچی اور بارہ بارہ لباس میں کسی سڑتے ہوئے جیسے ویڈی گئے بیال پر سُن پڑا مائیل فا ہو۔ اس میں یا دیں بھی محصور تھیں، جیسے یہ مقیس ہوں، یا دیں جومرطوب کونے کھدروں میں چھی بیٹی ہوں، جیسے کھنمییاں، چیگا دڑیں، چوہ، اور پردار کیڑے کہنے مکانوں کی جیسے ویڈی کئی زئین دوز کوشر یوں میں چھی ہوتے ہیں۔ دروازوں کی چنینوں سے انجر تی ہوئی کسی ہوئی وخروش، پھیلے موئی ہوئی وخروش، پھیلے کے کسی لمح کا جوش وخروش، پھیلے موئی ہوئی ہو جو گئوں کا بوش وہودگیوں کا ایک مقرقرا ہرٹ کا فقش، بہت پہلے کے کسی لمح کا جوش وخروش، پھیلے ایک می موجودگیوں کا ایک مقرقرا ہوئے کوگوں کر چیسے بڑا ہو، ای قتم کی غیر کسی موجودگیوں کا مظیر ہونا ہے۔ گ

مٹی ہوئی تہذیب، برتی ہوئی اقدار، ٹوٹے ہوئے نقتے، ٹبی ہوئی تاریخ اور تبدیل ہوتا ہوا جغرافیہ، یہ سب واقعات اس باول کی کہائی کا حصہ نہ ہوتے ہوئے بھی اس کی تغییر میں شال رہ چیں۔ کہائی کا کیوس بظاہر بہت محدود مگر دراصل بے انتہا وسعت کا عالل ہے۔ سب سے اہم بات یہ ہیں۔ کہائی کا کیوس بظاہر بہت محدود مگر دراصل بے انتہا وسعت کا عالل ہے۔ سب سے اہم بات یہ کہ مترجم نے ترجے کے دوران مختلف مکنہ متبا دل الفاظ میں سے جن الفاظ کا امتخاب کیا ہے وہ باول کی مجموعی فضا اور مزاج سے اس قدر میل کھاتے ہیں کہ ایسا معلوم ہوتا ہے جسے اس خیال کوصرف آٹھی الفاظ میں سوچا جا سکتا تھا، اس کے علاوہ اگر کوئی لفظ استعال کیا جائے تو شاید معافی کی گریتیں ان کی اور کئی جہتیں مجموب رہ جا کیس گی۔

#### Christina Oesterheld\*

# Rumi, Iqbal and the West: Some Recent Interpretations from Pakistan

Sufism and particularly the Sufi doctrine of *vahdat al-vujūd* (unity of being, A. Schimmel: monistic pantheism) has long been a controversial subject in Islamic discourse. It was, for instance, strongly opposed by Syed Ahmed Sirhindi, the *Mujaddid-i Alf-i Sānī* (reformer of the second millenium, 1564-1624). In the words of Annemarie Schimmel:

Against this doctrine which had changed the personal and active Allah of the Qurānic revelation Who is the creator out of nothing, into a Being which contains the world in itself, and, as such, leaves no room for the personal relation between man and God – against this doctrine was directed Ahmed Sirhindi's main energy, and it is small wonder that almost all reformers in later days have gone back to his work.<sup>1</sup>

He advanced the concept of *vahdat al-shuhūd*, (unity of appearances, A. Schimmel: testimonarian monism) instead. Iqbal quoted him several times in his poetry and in his lectures.

Annemarie Schimmel, on the other hand, quotes Ubaidullah Sindhi as saying: "This Islamic philosophy (of *vahdat al-vujūd*) is in fact the same Hindu philosophy, which the Muslim mystics of India have brought to a magnificent completion." Given the great popularity of what Bausani termed "allegorical pantheism" in the Subcontinent, Iqbal's criticism of certain Sufi attitudes and practices and of Persian

poetry "which does not sharpen the sword of the self" met with much opposition from his contemporaries which eventually led him to remove a critical passage on Hafiz from the second edition. Iqbal, however, whose father was deeply inclined towards Sufism and who himself was initiated in the Qadiriya order, never opposed Sufism as a whole. His poetical works reveal a profound and lasting impact of mystical Persian poetry. He not only chose Rumi as his spiritual guide and mentor, but also was deeply influenced by Hafiz in imagery and diction. There can be no doubt about the centrality of Sufi ideas and Sufi ethics for his poetry and for his system of thought or worldview.

Poetry in general allows for a multitude of interpretations, and the same applies to most of Igbal's poetic works, especially to those written in Persian. Hence, some verses may be understood in a pantheistic as well as in a theistic sense. Apart from such occasional ambiguities, Iqbal was very outspoken in his refutation of the vujūdī type of Sufism which ran counter to his concept of the Ultimate Ego/Divine Principle as a Personal God who could be addressed by the individual human ego, as the Creator who is engaged in a constant, never ending process of creation. His concept of God is in accordance with the Ouranic concept of Allah which is often quoted by Igbal. On the relation between the human ego and God he said: "In the higher Sufism of Islam unitive experience is not the finite ego effacing its own identity by some sort of absorption into the Infinite ego, it is rather the infinite passing into the loving embrace of the finite." The human ego could thus partake from some aspects of the Divine and develop qualities such as forgiving, love of all creatures, creativity, generosity, patience etc. This point was elaborated with regard to Rumi by Erkan Turkmen in his study The Essence of Rumi's Masnavī. 6 Interestingly, Iqbal was sure that mystical experiences could be scientifically studied and explained, if not today, then some day in the future. Finally it

has to be pointed out that Iqbal's highly intellectual Sufism is far removed from many forms of popular veneration of Sufi  $p\bar{t}rs$  at the shrines and strictly adheres to the *sharīat*. Iqbal also understood the prescribed rituals (prayer, fasting etc.) of Islam as an important step toward spiritual perfection.

Sufi concepts, spirituality as such, are at the core of some publications of the Iqbal Academy in Lahore which I am going to discuss very briefly now.

The aims and objectives of the Iqbal Academy, founded in 1951 as a statutory body of the Government of Pakistan, are "to promote and disseminate the study and understanding of the works and teachings of Allama Iqbal". Iqbal's importance is described in the following words on the page under "Iqbal" of the Academy's website:

Iqbal is the best articulated Muslim response to Modernity that the Islamic world has produced in the 20<sup>th</sup> century. His response has three dimensions:

A creative engagement with the conceptual paradigm of modernism at a sophisticated philosophical level through his prose writings, mainly his *The Reconstruction of Religious Thought in Islam* which present his basic philosophic insights.

His Urdu and Persian poetry which is the best embodiment of poetically mediated thought, squarely in the traditional continuity of Islamic literature and perhaps the finest flowering of wisdom poetry, or contemplative poetry or inspired poetry in the modern times.

As a political activist/ social reformer—rising up to his social responsibility, his calling at a critical phase of history.<sup>8</sup>

The first two points are at the core of the texts by Muhammad Suheyl Umar which I am going to discuss next.

M. S. Umar, the current director of the Iqbal Academy, was born in 1954, received his classical (school) education at Central Model School, Lahore, Forman Christian College,

Lahore, Govt. College, Lahore, BA (English, Philosophy) Govt. College, Lahore, MA (English); along with acquiring Arabic, Persian and traditional Islamic Sciences (Arabic, Persian, Tajvid and Hifz). He is a prolific writer and has translated or adapted numerous texts on theism and spirituality by Western authors such as Martin Lings, Gai Eaton (both converted to Islam), Lord Northbourne, Fritjhof Schuon, and others, into Urdu. The present talk will be limited to three of his smaller writings (originally lectures) in English published between 1997 and 2010.

The main focus of his "That I May See and Tell" Significance of Iqbal's Wisdom Poetry (Iqbal Academy Pakistan, <sup>1</sup>1997, <sup>2</sup>2002) is Iqbal's concept of all-compassing consciousness as expressed in his "wisdom poetry", its firm Islamic roots and its universal applicability. According to Muhammad Suheyl Umar, Iqbal combines rational reasoning and intuitive insight to reach a higher state of consciousness. He extended classical poetic concepts with a view to modern realities. Most of his poems belong to the highest class of poetry which Muhammad Suheyl Umar defines as concerned not with outward beauty but "with the beauty of inner meaning (jamāl-i ma ānavī)". 9 Iqbal thus is a poet of "intellectual-conception and intuition-expression." 10 In full accordance with Igbal's view on the limits of rational knowledge, he sees wisdom poetry as a means and vehicle for the expression of truth which complements logic in "that it deals with forms of knowledge which are not accessible to the unaided logical faculties of man." Thus wisdom poetry brings about a transformation of the soul and its sensibilities, causes an assent in the soul of man, has an almost alchemical quality about it, "a power to transform knowledge, making it a 'tasted' fruit which is digested and which transforms one's being, thus, through its re-echoing of the fundamental truths of our existence aids man to return to the higher states of being and consciousness."12

To underline the universal character of Iqbal's message, Muhammad Suheyl Umar quotes John Haywood:

The scholar familiar with the poetical classics of Arabic and Persian has the feeling, after reading Iqbal, that he is very much in the same tradition. Indeed, the last was to think of Iqbal is as a Pakistani poet. Rather does he speak for Islam universally and for the common ground between Islam and the other major world religions..." (...) a large proportion of the verses in his work is truly gnomic poetry—'hikmāh' wisdom in the highest sense of the word. Moreover, they are not wisdom only to Muslims, or to Orientals, but to men of every creed and race. This is one of Iqbal's great achievements that he bridged the gap between East and West, and gave utterance to the common ground in the great religious and philosophical systems of the world. <sup>13</sup>

As is already obvious here and even more conspicuous in the following texts, Muhammad Suheyl Umar is very keen to establish a firm bond between theistic or, in his words, Traditionalist, thinkers on a global scale. Frequent quotations from different religious systems of the world serve to support his claim of a spiritual brotherhood of man. The need for this spiritual awakening was time and again stressed by Iqbal. In the sixth lecture of his *Reconstruction* he proclaimed:

Humanity needs three things today—a spiritual interpretation of the universe, spiritual emancipation of the individual, and basic principles of a universal import directing the evolution of human society on a spiritual basis. 14

With even more urgency, the same idea is repeated in Muhammad Suheyl Umar's Martin Lings Memorial Lecture of April 2010, titled *Repair and Redeem: Iqbal's Re-Statement of Sufi Thought.* (2<sup>nd</sup> April 2010, LUMS, Lahore; Iqbal Academy, 2010). Here, Muhammad Suheyl Umar especially highlights

the close relationship between Rumi and Iqbal. He sums up the themes of their poetry:

The persistent themes of Rumi are the longing for the eternal, the reuniting with God, enlightenment through love, and the merging of one's self with the universal spirit. Overarching themes in Iqbal are the One Reality coursing through the veins of the Universe, the Immanent-Infinite, the relationship between the human and the Divine, search for what does it mean to be human, unfolding of human potential, love, universal peace and harmony and core human values. 15

Differences in emphasis are explained by their different background in time and space. Muhammad Suheyl Umar sees Iqbal as "one of the outstanding sages and poets of our times". 16 In his view the most fundamental aspect of Igbal's relationship with Sufism, and one in which he is in full accord with Rumi, is that both regarded Sufism as a system of repair for the ills of their times. While, according to him, with Rumi it was the challenge posed by rationalism in the medieval age of Islam (fitna-e āsār-e kuhan), Muhammad Suheyl Umar asks whether Iqbal took up the challenge "posed by the modern age of secular modernity and materialism, i.e. (fitna-i āsār-i ravān)?"17 His answer is Yes, followed by a detailed discussion of Iqbal's concept of Sufism, again stressing his refutation of vujūdī Sufism. For Muhammad Suhevl Umar, Igbal stood in the long illustrious tradition of Sufi self-critique: when he "criticized some personalities or practices connected with Sufism its true nature was that of a benevolent concern for the welfare of his own 'interpretive community' that is Sufism." 18 And he quotes Manzur Ahmed who attested Iqbal "a Sufi philosophic system of his own". 19

With regard to Iqbal's intellectual engagement with the West, Muhammad Suheyl Umar remarks that his studies in Europe had acquainted Iqbal with the conceptual shift "that the enlightenment project and modernity's world view had brought

in the human thought, the damage it had done to the academia, and the means of repairing the ills." His immersion in the Western academy gave him analytical tools and methods he would later use—for a "constructive-critical engagement with the Islamic tradition". Thus, Muhammad Suheyl Umar stresses that Iqbal differed from "dogmatic zealots who see nothing problematic in the received tradition and nothing of value in the modern academy. (What is of value is, however, not mentioned in detail and not referred to again!)

Again underscoring Iqbal's universal relevance Muhammad Suheyl Umar goes on to state that Iqbal has something to offer to philosophy, to science and to religion, "to repair the ills in their respective domains by tapping at the sources of wisdom offered by Tradition. That is what makes him relevant today and for the future."

In this context he quotes F. Schuon:

The error of modern man is that he wants to reform the world without having either the will or the power to reform man... (...) Reforming man means binding him again to Heaven, (...) tearing him away from the reign of passions, from the cult of matter, quantity and cunning, and reintegrating him in the world of the spirit and serenity...<sup>23</sup>

Another important aspect is pointed out by Muhammad Suheyl Umar: Iqbal's interpretation does not "fit into the Sunni and Shi'ite Kalām narratives. It, obviously, comes from the Islamic wisdom tradition (...), through its rich and illustrious tradition of wisdom poetry (...trans-Rational Sufi metaphysics)". 24

Muhammad Suheyl Umar's views have to be analysed in the context of the current state of affairs in the world (continued Western domination in many fields, military interventions by Western forces in Muslim countries; ideas of the clash of civilizations, the bogeyman of Islam build up by some Western powers and ideologues) and in Pakistan. The ideal of spirituality projected by him cuts across religious denominations, sects etc. and could thus be understood as a "system of repair" against communal strife in Pakistan or anywhere else. Apart from such theoretical/theological speculations, on the practical plane popular religiosity at Sufi shrines has come under attack in Pakistan in a most violent form for a couple of years, with an increased number of militant attacks on Sufi shrines since the year 2010. The militants responsible for those attacks will hardly have followed abstract discussions on the question of doctrine, but this aggressive spell of violence against sites of Sufi veneration is no doubt linked with political and social changes in the country which undermine religious tolerance and plurality in religious denominations and practices. Hence the spirituality suggested by Iqbal and by Muhammad Suheyl Umar could also serve as a "system of repair" against sectarian strife in Pakistan.

Muhammad Suheyl Umar has clearly condemned religious fanaticism, militancy and terrorism in a lecture with the title In the Wake of 11th September. Perspectives on Settled Convictions—Changes and Challenges (Iqbal Academy, 2005). Here he urges the Muslim world to "learn to be tolerant of a world which threatens its very existence without losing its identity and the secularised West must learn the very difficult lesson that its modernised understanding of man and the world is not universal."<sup>25</sup> He appeals to all sides in the present conflicts to revisit the 'half-truths' that used to create obstacles to mental co-operation in piety." <sup>26</sup> But he is not very optimistic that a more universal spiritual perspective can be found because of the "anti-spiritual pressures" of the modern world, especially modern education.<sup>27</sup> While Muhammad Suheyl Umar here applies a rather modernist, historical interpretation of scriptures, e.g. with regard to the concept of jihād or the definition of infidels, and argues against a literal, a-historical understanding of certain passages in Ouran and Sunnat, he on

the other hand again privileges a certain worldview, i.e. the theistic, Traditionalist, over any other. Taken as a whole, however, his writings can be understood to be a contribution to tolerance and understanding between adherents of different religions.

But I also see some problematic aspects of Muhammad Suheyl Umar's views as expressed in the texts under discussion:

- His attempts at inter-faith dialogue are accompanied by an essentialising of Modernity and of the West, reproducing clichés about the materialism of the West. Here he often follows Igbal, but occasionally also surpasses him. Igbal no doubt took recourse to clichéd binary oppositions such as the spiritual East and the materialistic West, and the idea that the East was corrupted by the West, occurs time and again in his works. One example is Pas cheh bāvad kard ai aqvāme sharq; numerous other examples can be found in his last collection Zarb-i kalīm. Iqbal completely ignored that one impetus for the development and spread of Sufi movements was the materialism, greed and the struggles for power within the Muslim empires of the 11-12<sup>th</sup> centuries and onwards, and Muhammad Suheyl Umar follows him suit. (It is a different story that some Sufi orders developed very close relations with the powers that be.) And yet, Iqbal's views about the West are much more differentiated and complex, depending on the respective context.
- Muhammad Suheyl Umar diminishes the great importance Iqbal accredited to science and scientific knowledge, his belief in future developments in psychology etc., his rational outlook on many practical, political and social matters.

- The quotation from Schuon reveals a technophobic attitude, equal to that of the Luddites. A similar idea is occasionally expressed by Iqbal, but Iqbal is not adverse to material progress as a whole.
- Muhammad Suheyl Umar sees the present Western world dominated by the "Postmoderns"—this is a very one-sided perspective. On the other hand, it is not clear on what kind of experience his statement "Postmodernism is tackling social injustices more resolutely than people previously did."<sup>28</sup> is based.
- Muhammad Suheyl Umar creates "Others" in secularists, pantheists etc. and denies that they may possess human values and potential for a meaningful worldview. Due to this "othering", this exclusion of a large part of humanity, he may—against his own wishes—even be appropriated by more fanatic religious forces.
- In the texts discussed here, very little is said about the historical context in which Iqbal worked.
- In the attempt to stress Iqbal's universality, he glosses over Iqbal's clear statement of the superiority of Islam. In his sixth lecture he stated: "Believe me, Europe today is the greatest hindrance in the way of man's ethical achievement. The Muslim, on the other hand, is in possession of these ultimate ideas on the basis of revelation, which, speaking from the inmost depth of life, internalizes its own apparent externality."<sup>29</sup>
- There is a certain element of idealising the pre-modern past, ascribing to it an almost uniform, unquestioned spirituality which provided a human perspective and a higher meaning to existence—but human vices and weaknesses flourished in all ages; materialism, greed and selfishness were always part of human nature; no spiritual or religious system has ever succeeded in

- controlling them (See the remark on the materialism of Rumi's time!)
- The focus is exclusively on individual perfection which would (almost automatically) lead to social perfection, thus downplaying Iqbal's political activism, his vision for the Muslims of North India, his social utopia, which in addition to individual perfection needs certain political and social structures.
- As an example for this see the last sentences of the 6<sup>th</sup> lecture: "Let the Muslim of today appreciate his position, reconstruct his social life in the light of ultimate principles, and evolve, out of the hitherto partially revealed purpose of Islam, that spiritual democracy which is the ultimate aim of Islam." <sup>30</sup>

In a way, these last sentences are the point of departure for Khurram Ali Shafique. He has described the deficiencies in the implementation of Iqbal's vision in Pakistan in the concluding remark of his illustrated biography of Iqbal<sup>31</sup> and developed the idea of the spiritual democracy of Islam in his book *The Republic of Rumi* (Iqbal Academy Pakistan, 2007). In the biography he explicitly criticizes the Pakistani ruling elites/the Pakistani establishment for failing to realise Iqbal's vision and states:

Many things that Iqbal took for granted—such as democracy, cultural pluralism, a certain degree of tolerance and efficient governance—now need to be rediscovered through our own effort. We need to readjust his thought to this situation. (...)

Iqbal's concept of a separate homeland for the Muslims on 'communal' lines was driven by a desire to avoid precisely the kind of games that were later played in Pakistan by some wielders of power. One can be sure that the denial of human dignity in the name of state necessity would be *shirk* in the eyes of Iqbal, and he would say that it amounts to making the state a partner with God. (...)

Bad politicians, bureaucrats and military adventurists could hardly be looked upon to accomplish a task that was more challenging than running any other state in the world, for this was a state that was to present a model against the common trends of the age. The very point in having Pakistan was to defeat the idea of geographical divisions in the world and lead the humanity in discovering a universal spiritual democracy.<sup>32</sup>

As you see, here Khurram Ali Shafique is much more concerned with the third aspect of Iqbal's personality, his role as a political activist and social reformer which is hardly mentioned at all by Muhammad Suheyl Umar. The quotation also reveals Khurram Ali Shafique's deep concern with the fate of Pakistan, and in extension, its possible role as a model for the world, given the right leadership! He goes on to stress that Iqbal supported the "legitimacy of the Muslim law but focused on the eradication of poverty and injustice." This aspect of Iqbal's thought is hardly ever taken up by Muhammad Suheyl Umar.

Khurram Ali Shafique is also very critical of Iqbal Studies in Pakistan which according to him are uninspired and repetitive. He accuses Iqbal commentators of not testing "new ideas against the rules of logic, reasoning and common sense." In his later works he sets out to present fresh ideas based on new interpretations of Iqbal and taking his works as point of departure.

He interprets Iqbal's work as "hitherto partially revealed", i.e. he is of the opinion that, like the Quran, Iqbal's poetry as a source for endless meaning will be realised over time and which are independent of the poet's intended meaning at the time of composition. In my view, quite a number of the meanings uncovered by him, particularly the mysticism of numbers/numerology he sees at work in Iqbal's poetry as well as in Rumi and in Muslim history or the history of Pakistan, are of a very esoteric nature.

Khurram Ali Shafique's "novel" The Republic of Rumi sets off with a parable about Rumi winning the support of the people "with the help of parables, poetry, flute and some whirling dance"<sup>35</sup> and bringing peace and unity to the world. He then asks whether this could ever happen in the future and replies that "some possible answers to these questions may be hidden in the writings of Dr. Sir Muhammad Igbal..."<sup>36</sup> The book is divided into seven chapters (according to the magic of the number 7, which he explains at the end of the book.) Ahmad Javed commented on the book. "This book takes you a long way on the path devised by Igbal in order that Rumi's system of mysteries could seep into the deepest possible recesses of human consciousness."37 I have to admit that I have not yet read the book, so I will proceed to the next text which Khurram Ali Shafique sees as a continuation of *The Republic* of Rumi.

In Khurram Ali Shafique's writing we thus find an astonishing combination of factual presentation and contextual analysis in the biography, but a highly esoteric attitude in some of his other writings. Another example of the latter type is his short paper "Andāz-i mahrmānā" (Confidential discourse/talk) published by the Iqbal Academy in 2009. Here he offers new interpretations of some very popular poems. For the present purpose, I will look only at his discussion of the famous poems for children (Bachcho h kē līyē) from Bā hg-i darā which, incidentally or not, are seven in number. In these poems he sees the progress of a single character from a fly (Makhkhī aur  $makr\bar{a}$ ), then becomes a squirrel ( $\bar{E}k$  pahar aur gilehri), a goat  $(\bar{E}k \ g\bar{a}'\bar{e} \ aur \ bakr\bar{i})$ , a child  $(Bachch\bar{e} \ k\bar{i} \ du \ \bar{a})$ , a firefly (*Hamdardī*) which actually is the *khudī* of the child, then the *khudī* is the victim of the over-possessive and over-protective mother (Mān kā khvāb), while in Parindē kī faryād finally the human soul bemoans its expulsion from the garden of Paradise and its separation from God. The forces keeping the bird-soul in captivity are selfishness, greed, short-sightedness, lack of insight. In a separate interpretation of  $Bachch\bar{e}\ k\bar{\iota}\ du\ \bar{a}$ , he explains how the child proceeds to turn from a candle (sham) into a moth ( $parv\bar{a}n\bar{a}$ ) and from non-specificity in naming God to cultural consciousness ( $khud\bar{a}$ , rabb,  $All\bar{a}h$ ) in the course of the poem. The homeland (vatan) mentioned in the poem is the final home of man, Paradise; only in the metaphorical ( $maj\bar{a}z\bar{\imath}$ ) sense it can be understood as denoting India.  $^{39}$ 

With these interpretations Khurram Ali Shafique seeks to establish that there was a perennial, unchanged subtext in Iqbal's poetry which remained largely unimpressed by historical changes. This statement is striking when one thinks of the completely different attitude discernable in the *Illustrated Biography*. And although Khurram Ali Shafique does not deny the fact that six of the seven poems were adaptations of English poems, he does not allow any reference to the Christian ethics in the originals to enter his discussion. His interpretations are immanently Islamic, with a number of references to Rumi, the Quran, the example of the Prophet etc. He leaves no room for other, often very obvious contextual interpretations. Thus, the reading of *Parindē kī faryād* which would come to mind immediately is as an allegory of the colonial situation.

Khurram Ali Shafique then goes on to criticize Western interpretations of Iqbal, especially some of Annemarie Schimmel's assumptions. On the final pages he highlights Iqbal's visionary faculties and quotes a passage from a letter Iqbal wrote to Ghulam Qadir Girami in 1917 in which he mentioned that he took his knowledge from the Quran which contains all information about the future destiny of Muslims which, in turn, seems to form the basis for Khurram Ali Shafique's attempts to derive visions of the future from Iqbal's corpus of writing. He sums up the main purpose of the article: to show the inner connection in Iqbal's writing; many

meanings of his texts have not yet been realized by us, there is scope for ever new discoveries. Iqbal's foresight and visions of the future may be right or wrong, but nevertheless they are the most important feature of his poetry which has never been adequately studied so far; at the present precarious state these new aspects in Iqbal's writing are of utter significance for Pakistan, therefore it is essential to read him and understand him on his own terms.<sup>41</sup>

Khurram Ali Shafique is currently engaged in the project of writing a comprehensive five-volume biography of Iqbal in Urdu, commissioned by the Iqbal Academy, the first volumes of which have already been published. The combination of historical research and exact contextual information with a high degree of esoteric interpolations and interpretations revealed in his previous works occasionally resurfaces in this new project. The question is whether the element of esoteric mystification inherent in Khurram Ali Shafique's method would really be helpful in fulfilling Iqbal's vision as he understands it.

In conclusion, one may say that while Muhammad Suheyl Umar is engaged in a dialogue with Western Traditionalists and seeks to build a bridge between East and West on a spiritual basis, Khurram Ali Shafique, in contrast, opts for an immanently Islamic reading of Iqbal, refuting the impact of Western thinkers and Western education on him, with the aim to obtain guidelines for the future of Pakistan based on a new, highly esoteric interpretation of Iqbal's major writings. Thus, his vision is Pakistan-centered, but eventually aimed at developing a truly Islamic democracy in Pakistan as a model for the world.

NOTES

- \* South Asia Institute, University of Heidelberg, Germany.
- 1. Annemarie Schimmel, *Gabriel's Wing* (Lahore: Iqbal Academy Pakistan, <sup>5</sup>2009), 8.
- 2. Quoted in: Ibid., p. 7. See also the detailed discussion of *vahdat ul-vujūd* in Muzaffar Alam, *The Languages of Political Islam. India 1200-1800* (London: Hurst & company, 2004), 91-114.
- 3. Allesandro Bausani, "Theism and Pantheism in Rumi", *Iranian Studies*, Vol.1, No. 1 (Winter 1968): 20.
- 4. "is sh ēr sē hotī nahīri shamshīr-i khudī tēz", second line of "Sh ēr-i ajam, in Kulliyāt-i Iqbāl, Urdū (Lahore: Iqbal Academy Pakistan, 82007), 639.
- 5. Muhammad Iqbal, *The Reconstruction of Religious Thought in Islam* (Lahore: Sang-i-Meel Publ., 1996), Lecture 4, p. 98.
- 6. Turkmen, Erkan, *The Essence of Rumi's Masnevi* (Konya 1997), 348-350.
- 7. See *Reconstruction*, Lecture 4, p. 88.
  - 8. <a href="http://www.allamaiqbal.com/">http://www.allamaiqbal.com/</a> The formulation is Muhammad Suheyl Umar's
- 9. Muhammad Suheyl Umar, "That I May See and Tell" Significance of Iqbal's Wisdom Poetry (Iqbal Academy Pakistan, <sup>1</sup>1997, <sup>2</sup>2002), 5.
- 10. Ibid., p. 6.
- 11. Ibid., p. 15.
- 12. Ibid.
- 13. Quoted in: Ibid., p. 11.
- 14. Muhammad Iqbal, Reconstruction, 156.
- 15. Muhammad Suheyl Umar, *Repair and Redeem: Iqbal's Re-Statement of Sufi Thought*. (Martin Lings Memorial Lecture, 2<sup>nd</sup> April 2010, LUMS Lahore; Iqbal Academy, 2010), 1-2.
- 16. Ibid., p. 2.
- 17. Ibid., p. 2.
- 18. Ibid., p. 5.
- 19. Quoted in: ibid., p. 8.
- 20. Ibid., p. 10.
- 21. Ibid.
- 22. Ibid., p. 11.
- 23. Ibid., p. 15.
- 24. Ibid., p. 21.
- 25. Muhammad Suheyl Umar, *In the Wake of 11<sup>th</sup> September. Perspectives on Settled Convictions—Changes and Challenges* (Lahore: Iqbal Academy, 2005), 3.

- 26. Ibid., p. 4.
- 27. Ibid., p. 5.
- 28. Muhammad Suheyl Umar, "Repair and Redeem", p. 17.
- 29. Reconstruction, p. 156.
- 30. Ibid, p. 157.
- 31. Khurram Ali Shafique, *Iqbal. An Illustrated Biography* (Lahore: Iqbal Academy Pakistan, 2006).
- 32. Ibid., p. 200.
- 33. Ibid., p. 201.
- 34. Ibid.
- 35. Khurram Ali Shafique, *The Republic of Rumi* (Iqbal Academy Pakistan, 2007), 11.
- 36. Ibid., p.14.
- 37. Ibid., back page of the cover.
- 38. Khurram Ali Shafique, *Andāz-e mehrmānā* (Iqbal Academy, 2009), 13-24.
- 39. Ibid., pp. 12-13.
- 40. Ibid., p. 37.
- 41. Ibid., pp. 38-39.

#### **SOURCES**

- Alam, Muzaffar. *The Languages of Political Islam. India 1200-1800*. London: Hurst & company, 2004.
- Bausani, Allesandro. "Theism and Pantheism in Rumi." *Iranian Studies*. Vol.1, No. 1. (Winter 1968): 8-24.
- Iqbal, Muhammad. *The Reconstruction of Religious Thought in Islam*. Lahore: Sang-i-Meel Publ., 1996.
- Schimmel, Annemarie. *Gabriel's Wing*. Lahore: Iqbal Academy Pakistan, <sup>5</sup>2009
- Shafique, Khurram Ali. *Iqbal. An Illustrated Biography*. Lahore: Iqbal Academy Pakistan, 2006.
- —. The Republic of Rumi. Iqbal Academy Pakistan, 2007.
- —. Andāz-i mahrmānā. Iqbal Academy, 2009.
- Turkmen, Erkan. The Essence of Rumi's Masnevi. Konya, 1997.
- Umar, Muhammad Suheyl. "That I May See and Tell" Significance of Iqbal's Wisdom Poetry. Iqbal Academy Pakistan, 1997, 2002.

- —. In the Wake of 11<sup>th</sup> September. Perspectives on Settled Convictions—
   Changes and Challenges. Lahore: Iqbal Academy, 2005.
   —. Repair and Redeem: Iqbal's Re-Statement of Sufi Thought. Martin Lings
   Memorial Lecture, 2<sup>nd</sup> April 2010, LUMS Lahore; Iqbal Academy, 2010.

#### SarmadSehbai\*

#### **MIRAJI: The Return of Anima**

Miraji, Judah's son, the lord of autoeroticism defies the generative order of nature by wasting his seed and deflating the masculine to androgynize him. His attire is forbidding, he is an early day hippie, a modern punk, a walking theatre who appears among the straight people with a pointed moustache, long hair and an opera length string of beads. In his hands roll the triplets of tiny globes; totems of beauty, love and death.

An articulate broadcaster, a leading intellectual, editor of a prestigious literary journal and a critic par excellence, Miraji, while mastering the 'other' alters the social codes of identity through his ambiguous poetry and curious guise of anonymity. He is no martyr or a crusader but a fallen 'Adam' tied to his belly and genitals; the twin demons of human existence.

What significantly makes Miraji different from his contemporaries is his awakening of the feminine, the anima, which by the early twentieth century was repressed by the dominant narratives of Hegelian idealism and Marx's dialectical materialism. In the Subcontinent these narratives found expression in Iqbal and later in the manifestoes and poetry of the Progressives of the thirties.

Iqbal in his dazzling flights of consciousness pursued an ideal man, who soared above the waist, while the Progressives romanced with the masses to idealize the universal Proletariat. In their aerial ascensions to metaphysical ideals the body was a hindrance. Body as such is considered low and vulgar in the high seriousness of our literature. It is linked with the baser mortals while the 'sublime' is reserved for gods and godlike men. But the body remains a signifier of the instinctual being, the very tone of the ethnic skin of human beings. The new 'Adam' of Iqbal and the universal Proletariat were not of flesh and blood but disembodied haloes of cerebral inventions. In their utopian heights man was not discovered on earth but in heaven. The paradisal bliss was an escape from the original sin; the body.

With the loss of the 'instinctual', there was more of

ta akkul and tafakkur, intellect and philosophy in their work;

the essence had become prior to existence. Such was the schizophrenia of the early twentieth century. Miraji dramatized this inane split of rationality and passion, of body and the mind. The aerial heights of the idealists were without the touch of earth, the warmth of flesh and blood, without the tactile feel and the kinesthetic experience. Their two dimensional figures were representational without an earthly presence or what Camille Paglia calls chthonian, something miasmic and muddy, the pre-natal darkness, the unconscious, the womb where Miraji retreated, as there was too much noise and din of pragmatism, rationality and predictability in the dominant art practices. His desire to escape into a jungle or darkness of a temple or a cave or to be alone in some comfortable zone was the desire for the unconscious, the womb.

Both the Progressives and Hegelian idealists were patriarchs, phallic ideologues with moral authority, projecting a male gaze that denied the feminine principle. To confront the father and the male machoism, Sanaullah Dar became a woman; Mira.

In representational art, the narrative takes over by deferring the rawness and the presence of the experience. But as Mirza Ghalib tells us there is no *jalva*, revelation, without *kasāfat*, the materiality of things, it's the presence and not represencing of things which creates great art.

Miraji's interest in myth also points to his preoccupation with the body as mythology embodies the projections of human imagination. He is a pagan priest who animates ordinary things and turns them into mythic experiences. Miraji carries in himself the dark-skinned Dravidian women who are fulsome unlike the two dimensional picture-queens from the Persian miniatures. Like Gauguin's Tahitian women, they walk bare on the earth.

Miraji eroticized the otherwise stoic and cerebral tone of Urdu poetry by embodying the desire into flesh and fantasy into a palpable sensation. In his awakening the body, he had libidinized the high seriousness of literature with orgies of senses and colours. He liberated Urdu poetry from the dominant narratives and rigid forms of poetry. His free use of Braj, Avadhi and Hindi evoked the Hindu past; an answer to the Persianized diction of Iqbal, Rashed and Faiz, who looked towards the court tradition of refined Urdu, cleansed of the native ethos.

Miraji's awakening the feminine against the patriarchy was a threat to the high moral code of both the Progressives and Iqbal's didacticism. His bodily intervention into their narrational representations was a disturbing presence. It was not him 'freeing the verse' but 'freeing the body' that had invited their wrath.

Marginalized and excluded from their fold like Manto and Ismat he was labelled by the Progressives as an individualist, morbid and sexually sick poet without any direction or purpose. But Miraji didn't stop for the buzz words of his times; he went on sculpting images from his own biographical experiences. He refused to merge into the given social persona of some white collared revolutionary. He remained insoluble for the mainstream.

Miraji'sonanism was not simply to delink himself from the normal social practices, but also to hermaphrodize himself for a unisex experience. Each time he masturbated he deflated the oppressive male and awakened his anima, the feminine self. Sanaullah Dar castrated the male and feminized himself by calling himself Mira.

His journey from Sanaullah to Miraji is through falling in love with a Bengali girl Mira Sen. Dedo, the land owner of TakhtHazara becomes Ranjha and Izzat Baig becomes Manhiwal as these transformations are performed through the alchemy of love. Love disrupts identities and destabilizes the power hierarchies. It's through love that Sanaullah becomes Miraji. But, why Miraji? Why not Mira Sen? The word 'ji' is a form of addressing someone with love, respect and devotion.

Mira 'ji' is not a name but a calling for his beloved Mira. Perhaps at some time Sanaullah Dar addressed Mira Sen for her attention by saying 'Mira ji listen to me,' and she did not respond. It appears that Sanaullah had stilled that image by freezing the words 'Mira ji' that turned into an eternal cry in the wilderness, 'Miraji! Miraji!' It became like Munch's scream frozen in silence and thus becoming endless; a continuous calling for Mira.

We know how Heer became Ranjha by incessantly calling for Ranjha, '*Rānjhā Rānjhā ākhdī main āpē Rānjhā hoī*.' Like Heer, Sanaullah Dar had embraced his double, the feminine in him and had become Miraji.

(Read at the National Seminar on Miraji organized by the Gurmani Centre for Languages and Literature at LUMS, on November 2, 2012)

<sup>\*</sup>Sarmad Sehbai is a poet, playwright and director of theatre and television plays.

Ali Usman Qasmi \*

# The Oxford Edition of Iqbal's Lectures: A Brief History

The purpose of this article is to add to the existing corpus of information about Igbal's life and works and the letters he exchanged with his friends and contemporaries. Of my particular interest is Iqbal's interaction with the scholars and influential figures across Europe. As earlier documentation of Iqbal's interaction with European scholars has shown, Iqbal benefited a lot – both intellectually and professionally – from the generous support of European professors and intellectuals. Thomas Arnold played the role of a mentor during the early academic career of Iqbal. He had a great influence on Iqbal during his years as a graduate student at Government College Lahore. His role was instrumental in getting Iqbal admitted at Trinity College of Cambridge University. Later, it was his recommendation letter that enabled Igbal to get his PhD approved from the University of Munich. Others among the benefactors of Iqbal include J. M. E. MacTaggort who taught him philosophy at Cambridge and Reynold A. Nicholson who introduced Iqbal to the western readership by translating his Persian poetry into English. It was years before another orientalist, A. J. Arberry, made systematic attempts to translate a bulk of Iqbal's poetic works for the benefit of a larger readership beyond the confines of a Persian literate world.

Other than his poetry, Iqbal's single most important contribution has been his scholastic essays entitled The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Delivered in different cities of South India, these lectures were published initially from Lahore in 1930. These lectures are a testament to the complexity of Igbal's philosophical ideas. It is reported that Iqbal had pinned high hopes on this work and expected its critical appreciation from educated Muslim intellectuals. He was disappointed not to receive a fruitful response to his intellectual endeavours. With such a dismal reaction to one of the most important works on Muslim-European philosophical dialogue and scholasticism, this work could easily have slipped into oblivion – at least for some years – had it not unexpectedly caught the attention of Oxford University Press for publication. This article provides the details whereby Iqbal was able to get his lectures published by the Oxford University Press in England. Also, it brings to light two letters of Iqbal which had hitherto been unpublished and which give interesting details about a contemporary of Igbal named Sirdar Ikbal Ali Shah.

### **Background to the Lectures of Iqbal**

From the mid-1920s onwards, Iqbal had been planning on writing a series of essays about different aspects of Islamic thought and philosophy. The first of such essays was drafted in 1924 and presented before an audience in Lahore. It dealt with the theme of Ijtihad. It was around the same time that Iqbal received an invitation from the Muslim Education Conference of Southern India to deliver a series of lectures in Madras. Before Iqbal, Sayyid Suleman Nadawi was extended a similar invitation in response to which he delivered lectures on the biography of Prophet Muhammad. These were later published in book form entitled *Khutbāt-i Madrās*. In the preparation of his own lectures as well, Iqbal received a lot of intellectual

support from Nadawi as is evidenced by numerous exchange of letters between the two in the 1920s.

Iqbal wrote his second lecture "The Spirit of Muslim Culture" in April 1927 and delivered it at the annual session of the Anjuman Himayat-i-Islam in Lahore.<sup>2</sup> By the end of December of 1928, as he was planning to leave for an extended tour of South India, Iqbal had prepared three additional lectures. In addition to an invitation from the Muslim Education Conference, Iqbal had also been requested by the Nizam of Hyderabad to deliver three lectures at the payment of a handsome fee.<sup>3</sup> In January 1929, Iqbal travelled to Madras, Hyderabad, Mysore and Bangalore to deliver his lectures.

In order to make Iqbal's ideas known to Muslim circles of Northern India, Iqbal was sent an invitation by the Aligarh Muslim University. By that time Iqbal had been engrossed in the writing of three remaining lectures in a series of six lectures which he had planned on the theme of Islamic thought. He had been waiting for the summer break in courts at Lahore to focus on the writing of these lectures. By the time Iqbal reached Aligarh in November 1929, he had finished writing the remaining three lectures. They were finally published from Lahore in May 1930. Their original title was *Six Lectures: On the Reconstruction of Religious Thought in Islam.* 

The seventh lecture was drafted when Iqbal received an invitation from the Aristotelian Society London to deliver a lecture in 1932. For that occasion, Iqbal penned "Is Religion Possible?". This was added to the Oxford edition of the book. Iqbal also had plans to write a fresh lecture with the title "Time and Space in the History of Muslim Thought". He collected some relevant material for this purpose as well but could not finish work on it because of his bad health. In a letter to Dr. Zafar-ul-Hasan of the Philosophy Department of Aligarh Muslim University in May 1937, Iqbal enquired if he could get the help of a competent philosophy student from Aligarh

Muslim University who could assist him finish work on the proposed lecture.<sup>6</sup>

## **Background to the Publishing History of Oxford University Press in India**

The archives maintained at the head office of the Oxford University Press (OUP) in Oxford – from where all the information about the Oxford edition of Iqbal's book has been acquired – is an extensive repository of research material on the publishing history of Oxford University Press. On the basis of this archival record, Rimi B. Chatterjee has compiled a history of the Oxford University Press's publishing operations in British India. According to Chatterjee, by the last quarter of the 19<sup>th</sup> century, the executive board supervising commercial interests of OUP had come to the conclusion that a sound commercial operation in British India could no longer be postponed.

By then, the publishing enterprise of OUP for India, was limited to editions of *Sacred Books of the East* compiled by Max Muller and a few other titles including the *Rulers of India* series. According to Chatterjee:

The bulk of scholarship on India published by the Press from roughly 1890 to 1910 comprised two main categories: antiquarian or Indological works on contemporary Indian systems. Both sought to tame the variety and 'mystery' of India and aid its comprehension and control by the English. The Indological output of the Press was by various hands including Monier Williams, Max Muller, T.W.Rhys Davids, and via London, E.B. Cowell, A.A. Macdonell, and A. Berriedale Keith. This group produced translations of sacred and ancient books, scholarly disquisitions on

ancient cultures, and texts of comparative religion from a European standpoint.<sup>7</sup>

Apart from that there were administrative gazetteers and histories produced by retired civil servants and staff of India Office.

Till the end of the nineteenth century, OUP did not have a direct presence in India and its interests in India were looked after by other distributing and publishing agencies. It was when Humphrey S. Milford (1877-1952) rose to a position of influence at OUP in 1907 that a serious attempt was made to enter the book market in British India. As an ambitious entrepreneur, Milford transformed the business enterprise of OUP. During his time, not only OUP's business operations were expanded but also a number of thematic changes were made to the titles published by it.

Milford's first concern was to have first-hand knowledge about the commercial viability of this venture and setting up of local offices which could liaison with Indian booksellers. He sent A. H. Cobb to India as a sort of mobile sales manager. As part of his survey, Cobb was required to meet the members of various education boards so as to get an idea about their curriculum and academic requirements. Any profitable publishing venture in India could not have been successful without some stake in the textbook publishing business.<sup>8</sup>

The next step for Milford was to set up local offices in major presidency towns in India. He made it clear to his Indian representatives that he would rather adopt a 'hands-off' policy and that all the initiative in dealings with local publishers and stockists would be with the representatives themselves. According to Chatterjee: "The Branch Managers were to sell CP [Clarendon Press] and OUP books and remit the proceeds to London, but they were also to develop their own lists, act as

agents for as many other publishers as was profitable, and even take books on commission."9

The publication of S. Radhakrishna's (later the president of independent India) *Principles of Psychology* in 1914 can be taken as the formal start of OUP's publishing operations in British India. About the publications by Indian authors during the initial phase of OUP's publishing history in India, Chatteriee observes:

Interactions with India happened on three levels at the Press. The earliest layer of Indian authors were the wealthy 'world citizens' who could afford Oxford printing and on occasion were considered worthy of the Clarendon imprint. With the opening of the Branch, the Press came in contact with well-wishers, officials and employees who helped to establish the Press in India. The third layer, the Indian authors, who got on to the Oxford lists on their own merit, were initially in a minority, and tended at first to be school book compilers and teachers rather than path-breaking scholars. As the operation became more established and more confident in India, the number of serious scholars it published began to swell. Until today such books form the bulk of its India list. 10

It was one of the duties of the local agents of OUP to look for potential authors and commercially viable titles. On occasions, orientalists — whose academic expertise in the subject was considered too sound to ignore their suggestions in the selection process of potential publishing titles — would make recommendations to the OUP to select a particular author or his/her work for publication. This is how Muhammad Iqbal's *Reconstruction of Religious Thought* was brought to the attention of OUP for publication.

### **Edward John Thompson, Lord Lothian and Iqbal**

It was Edward J. Thompson (1886-1946), along with Lord Lothian (1882-1940), who played a key role in getting Igbal's book recommended for publication by OUP. E J Thompson<sup>11</sup> was an orientalist and a former missionary who had devoted his life to the study of Bengali literature with a special interest in the works of Rabindra Nath Tagore. He not only translated bulk of his Bengali poetry into English but also wrote a doctoral dissertation on Tagore. Besides being a translator and instructor for Bengali, Thompson was also regarded as a fine novelist and poet in his own right. At Oxford, where he had come to acquire a permanent position for the teaching of Bengali to members of civil services trained for British India, Thompson increasingly became an influential figure.Before joining Oxford, Thompson had spent a great amount of time in Bengal. He was known to the Calcutta office of the OUP from the 1920s. His opinion about various works on Indian literature was given considerable weightage by European publishers interested in publishing the works of Indian authors.

Thompson had found a powerful patron in Lord Lothian who helped him further his academic interests and career. Lord Lothian was a highly influential figure in the British political and diplomatic circles. He had a chance to meet Iqbal during the Round Table Conference and held a very high opinion of him. This feeling was mutually shared.

As chairman of the board of trustees for Rhodes Foundation at Oxford University, Lord Lothian had considerable influence in academic and literary circles as well. It was because of Lord Lothian that Thompson's research trips to India were financed by Rhodes Foundation. During these trips, Thompson got a chance to meet Iqbal on different occasions. One such meeting provided the occasion for Iqbal's

interaction with Thompson on the future polity of India. In that meeting Thompson gathered the impression that Iqbal was supporting the 'Pakistan scheme' of Chaudhry Rehmat Ali. Iqbal denied his support for the "Pakistan scheme" in a letter addressed to Thompson which became controversial when it was made public in the 1970s.

In all, Thompson made three trips to India during the 1930s on funds provided by the Rhodes Trust. On at least two occasions, he was sent for the purpose of making an assessment of the cultural and political dynamics of the Indian scene and submit a written report. On another occasion he visited India to hunt material for his upcoming biography of Thomas Metcalf. In these reports Thompson had urged an increased cultural cooperation between the empire and its colony. One of his suggestions was to establish the position of Lectureship at the India Institute to be filled by an Indian. Since Lothian himself was a liberal-federalist who advocated greater political rights and autonomy for the colonies, he readily agreed to this suggestion. Lothian raised the issue of financing this position with the trustees. He proposed an appointment on experimental basis instead of asking them for a permanent financial commitment. Lothian also suggested that Oxford University would be a more appropriate forum for such a position rather than the Institute. His idea was to invite "a well-known Indian professor, to come to Oxford and lecture, on some aspect of Indian literature or culture for one, two or three terms in the ordinary academic way, the lecture to be attended by the students of the I.C.S. or anybody else who was interested." Lothian asked for suggestions about those who could fill this one year position on experimental basis and the emoluments to be offered for this purpose. 12 Lothian got the trustees committed for a one year grant worth £400 on the understanding that it was experimental and for one year only. 13

Another way of increasing contacts between the metropolis and the colony was through the Rhodes Memorial

Lectureship. It was Lord Lothian who sought Thompson's help in inviting a guest lecturer from India. In previous years such prestigious scholars and figures as Smuts, Einstein, Flexner, Cassel, Halevy and others had been invited as guests. For 1933, the Trust was anxious "to get an Indian" who "must of course be of first class calibre and something more than a University Lecturer" and "who will impress Oxford as being worthy of the Rhodes Lectureship". Tagore "would have filled the bill" but he was seriously ill. Thompson initially recommended the name of Srinivasa Shastri (1869-1946) – an Indian scholar and administrator – but he excused himself on health reasons. Iqbal was Thompson's second choice. Lothian was concerned that Iqbal should be made aware that Shastri had already declined before him otherwise it might give rise to some communal trouble. <sup>15</sup>

Iqbal was initially enthusiastic about the idea of accepting the invitation of delivering the Rhodes Memorial Lecture as can be seen from his letter to Lord Lothian. However, due to health reasons, Iqbal had to postpone his visit. He sent a brief cable to Lothian in the beginning of January 1934: "Sorry impossible this year", on which Lothian remarked to Thompson, "What a nuisance". 16

Recently a book compiled by Professor Riaz Husain hasadded considerable new details about correspondence of Iqbal with Lord Lothian on the invitation sent to Iqbal to deliver Rhodes memorial lectures at Oxford. It turns out that other than sending a cable, Iqbal also wrote a letter to Lord Lothian in which he gave reasons for his inability to come for lectures in 1934. He explained, in a letter dated January 14<sup>th</sup>, 1934, that he relied on legal practice for his bread and butter. His practice had suffered because of his absence for participation in the Round Table Conferences. He thought that his absence would further add to his financial problems. He also mentioned that he had been preparing a lecture on a more

philosophical topic ("Time and Space in the History of Muslim Thought") but since Lord Lothian had asked him to prepare a lecture on a theme of more general interest, he would do so readily.<sup>17</sup>

About Iqbal's initial idea of delivering a lecture dealing with Muslim metaphysics, Thompson wrote to Lord Lothian in a rather contemptuous tone:

Igbal's psychology, as I understand it, is this. He is a Brahmin, and Kashmiri at that, of the same clan as Haksar, Sapru & the Nehrus. That gives him an inherited metaphysical beat. And he is very sensitive about the charge brought against Muhammadanism, that it is a sterile low-grade religion, good for savages & negroes, but giving nothing on the metaphysical side for the mind to bite on, infinitely inferior here to Christianity & Hinduism. He is ambitious, as his lectures show, to put Islam on the worldmap metaphysically. He has Einstein on the brain, and also our Dunn ("An Experiment in Time") and others. He wants to challenge Einstein and prove that Islam has great philosophy & great philosophers. On top of that, the name of Oxford and of his predecessors as Rhodes Lecturers has put the wind up him; and he feels he did not get enough notice for such an innings as he feels he is expected to play. I shd. [I should] ask him to reconsider his decision in the light of your Letter, which shd. reach him in a very few days. He has not had it, and still thinks he has to launch a world-shaking philosophy here, instead of merely giving a jolly show for Islam. 18

Iqbal's request for postponement of his appointment as Rhodes lecturer was delayed for another year. He was now appointed to give Rhodes Memorial Lecture in 1935. Lord

di Usman Qasmi 35

Lothian informed Igbal of this decision made by the Vice Chancellor of Oxford University and the Rhodes Trustees in March 1934. 19 Igbal responded positively and suggested to give three separate lectures on the meaning of Islam as a world movement, law of Islam and its economic significance and on the past, present and future of the Indian Muslims.<sup>20</sup> Unfortunately Igbal was taken ill in the same year and could not fulfil his commitment of delivering the Rhodes lecture. Lord Lothian was still eager to invite Iqbal for the next year. He wrote to him in January 1935 to enquire about his health and possibility of travelling to Oxford to deliver these lectures. In two of his letters written in response in January and April 1935, Igbal informed Lothian that his bad health persisted and that he had to travel to Bhopal for medical treatment.<sup>21</sup> He was still hoping to recover and be able to travel to England. Eventually, it was in June 1935 that he wrote to Lord Lothian to express his inability to travel outside India. This was not only because of his ill health but mainly due to the fact that his wife had passed away leaving him with the responsibility of raising his young children.<sup>22</sup>

The inability of both Shastri and Iqbal to deliver the Rhodes Memorial Lecture left no choice but to defer the matter of inviting an Indian over for these lectures. The matter came up again in 1937. Thompson was told that Shastri was in high spirits. But since the Rhodes Trustees had been turned down twice by Indians, Lothian wanted to make absolutely sure that Shastri would be able to deliver the lectures before sending him an invitation. Lothian suggested a general topic like East and West or, if Shastri was inclined, "Indian prospects under the new Constitution". In case of the latter, the lecture was better to be postponed till the coming year "as it would be difficult to form any judgment on the subject on the morrow of the elections." <sup>23</sup>

# Correspondence Leading to the Approval of Oxford Edition of Iqbal's Lectures

During his correspondence with Thompson for a potential speaker at Oxford, Lothian was also impressed upon the idea of introducing Iqbal's essays in the Western world. Thompson had already met the Indian agent of OUP and told him about the excellence of Iqbal's work. In the report sent back to the main office, recording the observations of Thompson about Iqbal and his work, it was said:

He [Thompson] said Iqbal was a brilliant rogue, is likely to be next Rhodes Lecturer here, and is a candidate for the Nobel Prize. He didn't share his views, but admitted that he was a big man and lively.<sup>24</sup>

Thompson's recommendation had coincided with that of Lord Lothian. In reply to a letter by Lord Lothian – a copy of which is not available but written before the above cited note of  $2^{nd}$  February – Milford wrote:

It was very good of you, on an Atlantic voyage, to find time to commend Iqbal's lectures. I have written at once to our Indian Branch to obtain a copy of the lectures and shall, if we can see our way, take the matter up directly with Sir Muhammad Iqbal. The subject is first rate one, and I imagine, from his position as a poet, that he writes well.<sup>25</sup>

The fact that two important figures had simultaneously made reference to Iqbal's work, there was a great deal of urgency at the OUP main office to acquire a copy of Iqbal's book. In a letter sent to the Secretary's office on March 10<sup>th</sup>, 1933, it was reported: "Goffin wrote on 17<sup>th</sup> February that he cannot get a copy of the lectures locally, but is writing to his Lahore agent for copies, which he will send by next mail if possible, together with any information he can collect."<sup>26</sup>

One of the reasons for this rush was to make sure that OUP's competitors McMillan, which had a strong network in India with Thompson being considered as one of their agents, would not get ahead in this race to acquire copyrights for a European edition of Iqbal's book. Secondly, the presumption that Iqbal was a 'big name' who was being considered as a Rhodes Lecturer and possibly as a Nobel laureate, was an important commercial consideration as well. Milford would not have like to repeat the saga of a German publisher who is reported to have put the manuscript of Tagore's poetry in the dustbin. But when he came to know, on the same day, that Tagore had been nominated for a Noble Prize, he searched for the manuscript in the dump.<sup>27</sup>

Finally the agents in Bombay were able to acquire the copies of Iqbal's work. They reported:

We have obtained two copies, and one is being sent to you separately by this mail. The book is indeed atrociously produced. I gather from a learned friend that its contents vary considerably in value, and that as a whole it presents a rather queer mixture of philosophical, religious and sociological stuff unlikely to please the specialists. But that it is generally considered a "remarkable book".

"The price of the present edition is Rs. 5/-." We await further instructions from you before approaching either author or publisher. We foresee no sales in India for a new edition. 28

After acquiring the copies, it became possible for Milford to assess the academic and commercial worth of this book on his own. On the basis of that assessment, he found it feasible to publish the book. Accordingly, Milford wrote to Iqbal on 23<sup>rd</sup> March 1933:

My dear Sir,

We have been reading with pleasure and interest your six lectures on the <u>Reconstruction of Religious Thought</u>, printed at Lahore.

The suggestion has been made to me by Lord Lothian that I should seek your permission to reprint the book at Oxford in a becoming style and allow it to find a wider circle of readers.

At your convenience I should like to hear how such a proposal would appeal to you.

Yours faithfully Signed.<sup>29</sup>

Iqbal was only too pleased to accept the offer of publication of his work by the Oxford University Press. In a letter written by him, Iqbal approved of the publication rights for the OUP. Full text of Iqbal's letter, of which only a facsimile survives, is as follows:

Dr. Sir Mohd. Iqbal, Kt. M.A. Ph.D. Barrister-at-Law, Lahore. 9<sup>th</sup> April, 1933.

My dear Sir,

Thank you so much for your kind letter which I read yesterday. I had already sent two copies of my lectures to Mr. Edward Thompson of Oxford, one of which was meant for you. I hope these books have reached Mr. Thompson and that he has presented one of them to you on my behalf. I have no hesitation in giving you the required permission to reprint the lectures. Indeed I consider it a great honour if the Oxford University Press undertakes to reprint it. In case they do so I shd. [should] like to make one or two changes, and if you consider it advisable you can add to these lectures another lecture which I delivered to the Aristotelian Society of London

last December. It was extremely kind of Lord Lothian to make this suggestion to you. I wrote to him some time ago; but I do not know whether my letter reached him.

> Thanking you, Yours sincerely, (Signed) MOHAMMAD IQBAL

P.S. The subject of the lecture delivered to the Aristotelian Society was - 'Is Religion Possible?'. You can get a copy of it from the Society. Bergson appreciated it very much.

[image of the original letter on page 55 (ed.)]

# The Charge of Plagiarism

The book was finally published on January 11<sup>th</sup>, 1934. A total of 1000 copies was printed. A hitherto unknown aspect about the publication of Iqbal's lectures is that he was greatly offended by the plagiarism of his work by a Britain based Indian writer of Afghan ancestry, Sirdar Ikbal Ali Shah. In one of his books, *Islamic Mysticism*, Shah had copied from Iqbal's lecture "Is Religion Possible", verbatim. When Iqbal came to know about it, he immediately informed OUP about it. This is recorded in his second letter written to the OUP, only a facsimile of which now survives in the OUP archives. Iqbal wrote:

Barrister-at-Law, Lahore. 25<sup>th</sup> December 1933.

My dear Mr. Milford,

Thanks for your kind letter. I should feel much obliged if you could kindly send me a few copies of the book when it is ready.

I must also bring it to your notice that an Indian writer – Sirdar Iqbal Ali Shah – in his book "Islamic Sufism", published by Rider & Co. in 1933, has copied verbatim more than 40 pages of the book you are printing. He has mentioned my name, but not the title of the book from which he has quoted. These quotations are as follows:

P. 173-194

P. 76-96

I think it will be good if some reviewer of my book points this out in his Review.

Hoping you are well and thanking you.

Yours sincerely,

(Signed) MOHAMMAD IQBAL

[image of the original letter on page 56 (ed.)]

The publishers of Shah's book, Riders and Co., were accordingly informed about the plagiarism charge. In a letter addressed to Riders and Co. dated January 26<sup>th</sup>, 1934, it was said:

We have recently published a volume of essays by Sir Mohammad Iqbal most of which had previously appeared in India. We are surprised to find that in the book published by you, <u>Islamic Sufism</u>, by Sirdar Iqbal Ali Shah, large passages of Sir Mohammad Iqbal's book are reprinted almost verbatim, e.g. Chapter III, pp. 76-96, reproduces pp.171-88 of our book, and Chapter VII, pp. 172ff. reprints, with slight omissions, pp. 95-117 of our book.

We hold the European rights of Sir Mohammad's work, and cannot see that any permission has

been obtained from us or from the author. We should be glad of your explanation. <sup>30</sup>

Although Ikbal Ali Shah had acknowledged Iqbal as one of the influences in the writing of the above mentioned book, he had not cited any of his work. Especially, the paragraphs from "Is Religion Possible" were reproduced without any reference. When he was informed about the charge of plagiarism, Ikbal Ali Shah gave a flimsy explanation for his act in the following letter:

I have to say that the book of essays, in question, is published only now, whilst my MS was ready more than a year ago, when I had not the least idea of any such book from that house; how then could have I taken extracts in advance also, if you will notice carefully, you will see that where Sir Mohamed Iqbal's material has been used, his name has been mentioned quite clearly, and he is quoted as an authority to prove some of my sufi contentions.

Furthermore, Sir Mohamed Iqbal gave this material to me personally during his English visit when he was in London as a member of the Indian Round Table Conference; and what is more that ISLAMIC SUFISM is a work which I have written entirely on the lines and sources that he himself indicated; for without the advice of such an important man of Islam, I could not tackle a very difficult subject. He has been my cultural leader for more years than with most; and I would be the last person to do any thing which may detract from the value of the work of that Poet-Laureate of Islam. You should assure the Clarendon Press that I dare not take liberties

with the activities of the one man whose services have endeared him in the world of Islam.

Whilst on this subject, perhaps you will kindly request Clarendon Press to send me a copy of Sir Mohamed Iqbal's Essays, for as I should like to review the book for The Bookman naturally in a favourable manner, for I class myself as a humble friend and a great admirer of the poet. Also, you might send a copy of this letter of mine to Clarendon Press, if you will please. 31

The OUP found this explanation inadequate. In another letter to Rider and Co. dated 21<sup>st</sup> February 1934, it was stated:

...an acknowledgment does not cover the reproduction of large passages; and that the fact that a copy of a book or essay was given to a person by the author does not justify him in reproducing them. Nor does admiration for the author justify such a use of his work. Otherwise the whole copyright law would be useless...

What the OUP demanded was that for any future copies sold or printed, there should be a note printed at the beginning of the larger passages in the book stating that these passages have been taken from a book authored by Iqbal and published by OUP.

Just to add pressure to Rider and Co.in order to make them acquiesce to demands made by OUP, it was decided to consult legal advisors of OUP – Ravington & Son. Before a formal legal notice could be sent, R. T. Ravington first wrote to K. Sisam at OUP about clarification of some points. In that letter the following questions were raised:

> (1) The date when Sirdar Ikbal Ali Shah acquired the material written by Sir Mohamed Iqbal and whether there was any assignment in writing to him of the copyright in such material. It looks to me rather as though the former was given oral

- permission by the latter to make what use he pleased of the material.
- (2) Particulars of the agreement between the Oxford University Press and Sir Mohamed Iqbal. I presume the Oxford University Press were the owners of the copyright in November last, and that in the assignment of the copyright to them there was no reservation of any right in favour of Sirdar Ikbal Ali Shah or anyone else.
- (3) Were the passages as to which the dispute arises published in India previous to the appearance of your book, and if so, by whom.<sup>32</sup> In response to these queries, Ravington was told:
- (1) I feel confident that there was no assignment of the copy-right to Sirdar Ikbal Ali Shah and no permission to use it by transcription. I took up the matter first on the letter from Sir Mohamed Iqbal of which I enclose a copy. You note that Sirdar Ikbal Ali Shah says Sir Mohamed Iqbal gave him the matter, but he pretty clearly means that Sir Mohamed Iqbal gave him a copy of his book, which is a very different thing from giving permission to reproduce it.
- (2) We received our authorisation from Sir Mohamed Iqbal on 9<sup>th</sup> April 1933 by the letter of which I attach a copy, and there is no other agreement.
- (3) The lectures were published under the title of The Reconstruction of Religious Thought in Islam at Lahore in 1930, and the printing was done by the Kapur Art Printing Works, Lahore. It was a very cheap, poor edition, and even our Bombay branch had to write to Lahore to get a copy. Whether Iqbal paid for the printing, or

what arrangements he made with the obscure publisher, I cannot say. But I think it is quite clear that he retained the copyright in his own hands, as there has never been a suggestion from him that there was any other claim.

While I am clear that Iqbal holds the copyright and that our permission for the new edition is good, I am by no means clear that we could act in our own right against Rider, though Iqbal seems to think we could. It seems to be certain that Rider's author copied the Indian edition, not ours, and that strictly the person who has a grievance is Iqbal, and we could only take the matter up as his agents, because of his letter of 9<sup>th</sup> April 1933. But I think a stiff letter would probably bring Rider to his senses.

Accordingly, a 'stiffer letter' was sent to Rider and Co. on March 12<sup>th</sup>, 1934 by Ravington and Son. The letter said:

We draw your attention to the fact that Sirdar Ikbal Ali Shah the author of Islamic Sufism, has inserted on pages 76 to 96 and 173 to 194 thereof two long passages which occur in Reconstruction of Religious Thought in Islam written by Sir Mohamed Iqbal and published by the Oxford University Press. Sirdar Ikbal Ali Shah does not own the copyright in Reconstruction of Religious Thought in Islam and has not been given permission to reproduce the two passages referred to above. The inclusion therefore of these two passages in Islamic Sufism is a piratical act and an infringement of copyright. It is not possible to let such a matter as this pass without some notice being taken of it, and we

shall therefore be glad to hear from you without delay what steps you are ready to take to make amends for the piracy which has been committed.

As expected, the letter did "bring Rider to his senses". In replying to Ravington and Son, Clifford W. Potter of Rider wrote on March 13<sup>th</sup>, 1934 that there was delay in response because the previous manager had left early in December and therefore the matter remained unacknowledged. It added:

We may ask you to convey to Messrs. The Clarendon Press our sincere apologies for using excerpts without the publisher's permission, and our assurance that we shall immediately proceed with the insertion of a note of the longer passages reproduced with the acknowledgment that they appear "Reconstruction of Religious Thought in Islam". Meanwhile, we much regret that both you and they should have been put to unnecessary trouble.

This meek response was surprising for Ravington as well. He wrote on March 14<sup>th</sup>, 1934:

Rider & Co. have given in very meekly. I was afraid that they might dispute the point as to whether any right of the Oxford University Press had been infringed.

It should also be noted that in an attempt to mollify Iqbal who was greatly offended by Shah's act, Shah dedicated his book on Kemal Ata Turk published in 1934 to Iqbal with the following dedication: "As a humble token of appreciation for his great services to Eastern scholarship, this book is dedicated to Sir Mohamed Iqbal, the Laureate of Islam." In another book, he published an excerpt – with acknowledgment – from Iqbal's lecture "The Conception of God and the Meaning of Prayer". 34

# A Note on Ikbal Ali Shah (1894-1969)

Ikbal Ali Shah was the scion of an Afghan family. Born in a family of Mausavi Sayvids, Shah's family had long been settled in Afghanistan. In 1840, Shah's great-grandfather was awarded the title Jan-Fishan Khan for his support of Shah Shuja who had been installed as a puppet ruler by the British. In 1841, following the defeat of the British, Jan-Fishan Khan was forced to leave Afghanistan. The British-Indian government rewarded his loyalty with an estate in Sardhana, Uttar Pardesh. 35 Ikbal Ali Shah continued to receive a paltry amount of this monthly stipend throughout his life. Ikbal Ali Shah received his college education at Aligarh Muslim College before moving to Edinburgh around the First World War for a brief stint in medical education. It was during his stay in Scotland that he met his future wife Morag Murray. Ikbal Ali Shah's son Idris Shah made a name for himself in the West as a proponent of Sufism. Much of his claims about spiritual prowess, like his father about his academic relevance, were far too exaggerated. Like his father, he too was involved in an academic scandal in the 1960s when he claimed to have owned an original manuscript of Omar Khayyam's poems which was used to publish an 'authentic' edition of the great poet's works. However, Idris Shah was much more successful than his father in his literary and religious endeavours. This can be estimated from the fact that no less than the figure of Noble Laureate, novelist Doris Lessing was among his admirers and followers. 36 His role in promoting Islamic spiritualism in the West were applauded in a seminar attended by various literary and academic figures (including famous Pakistani historian Ishtiaq Husain Qureshi). Its proceedings were published by Ikbal Ali Shah's long-time friend and British academic, Professor Rushbrook Williams. 37 The descendants of Ikbal Ali Shah and Idris Shah continue to portray themselves as descendants of Afghan royalty with spiritual eminence because

of their Sayyid ancestry through which they claim to be building bridges between East and West.

Ikbal Ali Shah was not only a megalomaniac about his supposedly royal ancestry but also about the academic calibre of his work. He wrote almost a dozen books on different aspects of Muslim history, civilization along with biographies and political commentaries. But these were mainly journalistic pieces. Most of this work was produced to fulfil the requirements of the propaganda machinery of British Foreign Office and India Office for whom Ikbal Ali Shah was working in one capacity or the other. Even these offices of the British government were not too enthusiastic about the quality of propaganda work done by Shah. On one occasion, when Shah had approached the ministry of Foreign Affairs with a recommendation letter from Sir Zafarullah Khan, an opinion was sought from the Political (External) Department about the utility of his services. In its response, the departmental note said:

We have known him over a long period as a contributor of articles, principally to the provincial newspapers in this country, on matters affecting the Muslim world as particularly those concerning India and Afghanistan. ... [If] either the Foreign Office, the Colonial Office or the British Council were on the look-out for a person who could prepare, under supervision, material and articles in a form suitable for publication in Arab countries, Ikbal Ali Shah might be worth considering.<sup>38</sup>

As an agent for the British Information Department, Foreign Department and India Office on different occasions, Shah's activities had ranged widely from writing articles in the newspaper in accordance with the departmental guideline to which he was employed to advising the government on procurement of *halal* canned meat for Muslim soldiers of the British Army in South America. But he was never considered intellectually impressive for any responsible position. On another occasion, the activities and role of Shah were described in the following words:

He has written several books in Islamic matters and is associated with a body called the Islamic Research Bureau, whose object is to present the non-Congress point of view. Ikbal Ali Shah supports the Muslim League's programme and does propaganda on the Pakistan question. He is employed by the Ministry of Information to write articles useful for Muslim papers in India ad he provides the Ministry with a regular service of news along these lines. His association with the Ministry of Information is kept confidential. <sup>39</sup>

Although most of the departmental correspondence and notes about Shah were written in a contemptuous tone, vet these departments could not outrightly deny the importance of Shah for the overall propaganda machinery of the empire in India. Shah had been the London representative of two Muslim newspapers from India, Star of India and Eastern Times. He later became a correspondent for an Afghan journal Islah as well. In this way Shah was considered as the only freelance journalist who could write in English and could be used to present the Muslim point of view in line with the ministerial guideline for propaganda. 40 This was considered important for British strategic interests. The political department found it an excellent idea to use Shah to write articles for these journals and newspapers which could carry forward the agenda and propaganda of the British government. The Information Ministry asked Professor Rushbrook, Director of Near and Middle East Section, Ministry of Information, to coordinate with Shah and guide him about the kind of contributions to be made to these publications. 41 Professor Rushbrook Williams

Ali Usman Qasmi 49

(1890-1978), like Ikbal Ali Shah, was associated with the propaganda wing of different British departments. Through his writings he served the state purposes and its strategic interests. Throughout his career, he remained an ardent supporter of Pakistan scheme and the utility of the Pakistani state. He went to the extreme of defending the actions of the Pakistani state in East Bengal in 1971 which had resulted in the killings of thousands of civilians.<sup>42</sup>

The debate on Pakistan scheme was an important aspect of propaganda in British India during the war period. With regard to Pakistan scheme, Shah wrote a pamphlet which was titled Pakistan: A Plan for India. It was published in 1944. As cited above, Shah was responsible for propagating the anti-Congress viewpoint in India and this pamphlet was in part extension of such activities. Therefore Shah was counting on financial support from the India Office for this project as he asked them to buy a certain number of its copies. He had calculated that the contents of the book would be considered by the ministry as useful to its own propaganda. Although written as a Muslim case for Pakistan, without an objective analysis of the situation, the India Office recommended publication of the pamphlet as a way of presenting the Muslim case for Pakistan for a British readership. 43 But the question of buying 500 copies of the pamphlet was postponed till the publication of the book as the price quoted by Shah was considered too high. It is not known how many copies, and at what rate, did the British government purchase of this pro-Pakistan pamphlet.

Since the start of the Second World War, Shah had been employed under the Middle East Section of the Information Ministry. When his contract was coming to an end, there were little chances of renewal for another term as his services were no longer required or considered useful. Shah was aware of this fact. He, therefore, made an attempt to broaden the scope of his services for the ministry. He

suggested that in addition to his work at the Middle East desk he could also be useful as a "Muslim advisor" to BBC. Alternatively he could also carry out monitoring in Persian and Hindustani for BBC or edit a fortnightly journal. He thought it would be useful if he could be sent on a trip to India to gather information and judge the mood of Muslims there. <sup>44</sup> But none of these suggestions were considered viable.

With the termination of his contract looking imminent, Shah approached the ministry to plead his case for extension in a rather agitated mood. He hinted at turning over to Congress's India League in London if no suitable alternative was made available to him. That would have compromised a lot of political secrets for the British Government. The British were hoping that the Muslim League would set up a rival organization to India League in London. It was hoped that Shah could be adjusted in that organization. In this regard Sir Hassan Suharwardy had written to Muhammad Ali Jinnah for the setting up of such an organization but nothing concrete had been done in this regard by that time.

As a follow-up, Sir Hassan Suharwardy was accordingly informed that Ikbal Ali Shah was in an agitated state of mind because of financial constraints and because of termination of his contract. He was told that in case Shah carries out his threat of crossing over to Congress and India League, he might put them in an embarrassing situation. 45

With funds from Muslim League not forthcoming in the near future for the establishment of an organization in London and the looming threat of Shah's crossover to the Congress, MacGregory at the Information Department of India Officepleaded the case to extend the contract of services for Shah. He wrote:

The reasons are first that Iqbal Ali Shah is the only Moslem of any standing in this country with even elementary qualifications engaged in propaganda work and in the absence of an

effective substitute he therefore should not be discarded, the Moslem question being of the importance that it is. Secondly it is certain that Moslem League will set up an organization in this country to further its interest in opposition to the existing Hindu or Congress organizations, and that Ali Shah will automatically become associated with this. It is desirable therefore that the Government should retain its power to influence him instead of, perhaps, finding him a source of trouble, after the Indian blackmailing manner or method.<sup>46</sup>

After this period, the association of Shah with the Information Department is uncertain. It is known that he set up an Islamic Research Bureau with its head office in London for the ostensible purpose of carrying out non-Congress propaganda. It is not clear whether in doing so he was receiving direct financial support from the government on regular basis or not. But as shown in case of his pamphlet on Pakistan, he did not sever all ties with the Information Department and continued to follow a line which he thought would be found desirable by the ministry and for which it would be willing to offer financial assistance in some manner.

**NOTES** 

\* Assistant Professor, Lahore University of Management Sciences, Lahore.

1. Dr. Rafi-ud-Din Hashmi, "Allāma Iqbāl kē Angrēzī Khutbāt", in: *Iqbāliyāt* 37, 4 (January-March 1997): 8. For details about the lectures prepared by Iqbal during the 1920s, I have largely drawn on researches carried out by Dr. Hashmi.

2. Ibid.

3.For detailed information, cf. Sayyid Shakil Ahmad, "Hayāt-i Iqbal kē Chand Na'ē Goshē", in: *Iqbāliyāt*26, 2 (July-September 1985): 5-54.

4. This he described in a letter to one of his friends Muhammad Jamil Khan dated August 4<sup>th</sup>, 1929; cited in Hashmi, "Angrēzī Khutbāt", 9. 5. Ibid, p. 12.

6. Dr. Rafi-ud-Din Hashmi, "Allāma Iqbāl kē Chand Ghair Mudavvan Khutūt", in: *Iqbāliyāt* 23, 4 (January 1983): 43.

7.Rimi B. Chatterjee, *Empires of the Mind: A History of the OxfordUniversity Press in India under the Raj* (New Delhi: OxfordUniversity Press, 2006), 232-3. In detailing the history of Oxford University Press, I have mainly summarized the findings of Chatteriee.

8.Milfordhad a keen sense of publishing industry and also a great knack for the gauging the demands of his readers. In this regard, Chatterjee has noted an interesting anecdote about Milford: "Thomas Arnold who was editing in 1930, the *Legacy of Islam*, complained to Milford that Oxford was pressurizing him to call it the *Legacy of Arabia* on the grounds that no one in England knew what 'Islam' meant. Milford went out into Warwick Square and polled random passers-by on the meaning of the word 'Islam': most didn't have a clue. Therefore, he said, the title would have to carry the term 'Arabia' although indeed 'neither title really connotes [both] Baghdad and Cordoba'." Chatterjee, *Empires of the Mind*, p. 195.

9.Ibid, p. 101.

10.Ibid, p. 383.

11.For detailed information about his life and works, cf. Mary Lago, "India's Prisoner": A Biography of Edward John Thompson, 1886-1946 (Columbia: University of Missouri Press, 2001).

12.Lord Lothian to Edward J. Thompson, July 13<sup>th</sup>, 1932, *Edward John Thompson Private Papers* (henceforth EJTPP), University of Oxford, 37.

13.Lord Lothian to Edward J. Thompson, July 19<sup>th</sup>, 1932, *EJTPP*, 39.

14.Lord Lothian to Edward J. Thompson June 10<sup>th</sup>, 1932, *EJTPP*,35.

15. Lord Lothian to Edward J. Thompson, July 12<sup>th</sup>, 1933, EJTPP, 54.

16.Lord Lothian to Edward J. Thompson, January 15<sup>th</sup>, 1934, EJTPP, 61.

17. For details, cf. Professor Riaz Husain, *Allama Muhammad Iqbal: Rhodes Lecture dēnē kī Dā vat (Oxford University File Number 2694 ki Daryaft)* (Lahore: Iqbal Academy, 2012), p. 26.

18. Edward J. Thompson to Lord Lothian, January 16<sup>th</sup>, 1934, Ibid, p. 28.

19. Lord Lothian to Muhammad Igbal, March 6<sup>th</sup>, 1934, Ibid, p. 31.

20. Muhammad Iqbal to Lord Lothian, March 28<sup>th</sup>, 1934, p. 32. Ibid, p. 32.

21. Muhammad Iqbal to Lord Lothian, January 26<sup>th</sup>, 1935 and April 15<sup>th</sup>, 1935, Ibid, pp. 38-9.

- 22. Muhammad Iqbal to Lord Lothian, June 22<sup>nd</sup>, 1935, Ibid, p. 43. In these circumstances it is difficult to ascertain the claim made by M.D. Taseer that Iqbal rejected the offer because he sensed an imperial venture in this whole exercise. According to him, Iqbal had also been invited by Lord Lothian to attend an Islamic moot to be held in Palestine which was to follow shortly after his Rhodes lectures. Later Iqbal found out that the Islamic moot was to serve imperialist purposes. In order to avoid this Islamic moot, Iqbal made an excuse of his ill health. In this way, Iqbal let go off the prestigious Rhodes lecture at Oxford— says Taseer just to avoid the imperialist venture of an Islamic conference. Afzal Haq Qarshi, ed. *Iqbāliyāt-e Tāsīr* (*Iqbāl kē Fikr-o Fan par Muhammad Dīn Tāsīr kē Maqalāt*) (Lahore: Iqbal Academy Pakistan, 2010), 27.
- 23.Lord Lothian to Edward J. Thompson, January 7<sup>th</sup>, 1937, *EJTPP*, 79. 24. "Iqbal's Lectures", Unnamed to Humphrey S. Milford, February 2<sup>nd</sup>, 1933, *Oxford University Press Archives* (henceforth *OUPA*), file 7070.
- 25. Humphrey S. Milford to Lord Lothian, February 2<sup>nd</sup>, 1933, *OUPA*.
- 26. Unnamed to Humphrey S. Milford, March 10<sup>th</sup>, 1933, *OUPA*. Raymond Cullis Goffin was ex-professor at Cotton College Gauhati. He was appointed as manager for Indian operations in 1926-27. Chatterjee, *Empires of the Mind*, 142-3.
- 27. Axel Monte, "Images of Iqbal and Tagore in Germany", in: Gita Dharampal-Frick, Ali Usman Qasmi, and Katia Rostetter, eds. *Revisioning Iqbal: As a Poet and Muslim Political Thinker* (Karachi: OxfordUniversity Press, 2011), 92.
- 28.Memo from Branch Office, Bombay to Secretary of the Clarendon Press, Oxford, March 14<sup>th</sup>, 1933, *OUPA*.
- 29. Humphrey Milford Letter Book, February 18<sup>th</sup>, 1933 May 31<sup>st</sup>, 1933, *OUPA*, 376.
- 30.Other than Iqbal, the plagiarism charge was reported to the Press through Bruce Richmond of the *Times Literary Supplement* and A. T. Wilson, an MP and former oilman for the Anglo-Persian Oil Company. Milford sent all the relevant documents along with the book to Charles Rivington, the Press's legal adviser. The book was a fairly straightforward copy of Iqbal's work and Milford was confident that Rider and Co would withdraw and settle with the Press. Chatterjee, *Empires of the* Mind, 409.
- 31. Ikbal Ali Shah to Rider and Co, February 15<sup>th</sup>, 1934, *OUPA*.
- 32. R. T. Ravington to K. Sisam, March 8<sup>th</sup>, 1934, *OUPA*.
- 33. The complete reference for this book is, Sirdar Ikbal Ali Shah, *Kamal: Maker of Modern Turkey* (London: Herbert Joseph, 1934).

34.Ikbal Ali Shah, ed. *The Oriental Caravan: A Revelation of the Soul and Mind of Asia*(London: D. Archer, 1933), 237.

35.Much of the information about Ikbal Ali Shah's ancestry has been collected from the website maintained by Shah family. For details, cf. http://web.me.com/shahinfo/SIRDAR IKBAL ALI SHAH/Home.html,

accessed on October 7<sup>th</sup>, 2011. Additional information about the Shah family has been obtained from an article by James Moore titled "Neo-Sufism: The Case of Idries Shah". For details, cf. <a href="http://www.hermes-press.com/S">http://www.hermes-press.com/S</a> shah.htm, accessed on October 7<sup>th</sup>, 2011. The family website claims Indian actor Nasir-ud-Din Shah and English cricketer Owais Shah to be part of the extended Shah family.

36. For details, cf. James Moore, "Neo-Sufism".

37. L.F. Rushbrook Williams, ed. *Sufi Studies: East and West: A Symposium in Honour of Idries Shah's Services to Sufi Studies* (London: Octagon Press, 1973).

38.Secretary, Political (External) Department to W. Mallet, Foreign Office, January 9<sup>th</sup>, 1939, "Sirdar Ikbal Ali Shah: Particulars of Writings, Movements etc", India Office Record (IOR), L/ PS/ 12/ 216. I am grateful to Martin Cabrera for sending me the digital copies of archival material on Ikbal Ali Shah. Only a portion of that material has been used in this article. There are various other projects and activities in which Ikbal Ali Shah was involved but for the sake of brevity, I have chosen to cover only main aspects of his life and work.

39.J.F.G., India Office, Whitehall, to Professor C. M. MacInnes, Department of History, University of Bristol, January 21<sup>st</sup>, 1944, India Office Record (IOR), L/I/I/1509, 57.

40.A. H. Joyce, India Office, to Professor Rushbrook Williams, Middle East Section, Ministry of Information, April 26<sup>th</sup>, 1940, L/I/I/1509, 183.

41.A.H. Joyce, India Office, to Professor Rushbrook Williams, Ministry of Information, February 20<sup>th</sup>, 1940, L/I/1/1509, 243. Supervision of Shah's writings was considered essential since he was not considered competent enough to be entrusted with important tasks on his own. On one occasion, Shah was entrusted with an important task of preparing a draft article on the Muslim war efforts. But his draft was found to be unsatisfactory as it touched upon controversial subjects. The ministry then used the services of A. J. Arberry who was, at that time, an Assistant Librarian at the India Office, to do the job which he successfully did. A. H. Joyce to Sir Hassan Suharwardy, October 22<sup>nd</sup>, 1940, L/I/I/1509, 224.

42. For details, cf. Rushbrook Williams, *The East Pakistan Tragedy* (London: Tom Stacey, 1972).

- 43.IndiaOffice, Whitehall, to Ikbal Ali Shah, February 17<sup>th</sup>, 1943, L/I/I/1509,78.
- 44.Ikbal Ali Shah to L. S. Amery, Secretary of State for India, August 14<sup>th</sup>, 1942, L/I/I/1509, 136.
- 45.A. H. Joyce to Sir Hassan Suharwardy, October 27<sup>th</sup>, 1942, L/I/I/1509, 125
- 46.MacGregor to F. Burton Leach, India Section, Empire Division, Ministry of Information, January 25<sup>th</sup>, 1943, L/I/I/1509, 87.
- 47.Ikbal Ali Shah to Macgregor, Information Department, India Office, February 11<sup>th</sup>, 1943, L/I/I/1509, 82.

#### **SOURCES**

# **Archives and Personal Papers**

Edward John Thompson Private Papers, University of Oxford Oxford University Press Archives, file 7070. India Office Records, British Library, L/PS/12/216 and L/I/I/1509.

# **Books and Articles**

- Ahmed, Sayyid Shakil. "Hayāt-i Iqbāl kē chaṅd goshē." *Iqbāliyāt. 26, 2.* (July-September 1985): 5-54.
- Chatterjee, Rimi B. *Empires of the Mind: A History of the Oxford University Press in India under the Raj*.New Delhi: Oxford University Press, 2006.
- Hashmi, Rafî-ud-din. "Allama Iqbāl kē Angrēzī Khutbāt." *Iqbāliyāt. 37, 4.* (January-March 1997): 8.
- Husain, Riaz. Allama Muhammad Iqbal: Rhodes Lecture denay ki Da'wat (Oxford University File Number 2694 ki Daryaft). Lahore: Iqbal Academy, 2012.
- Lago, Mary. "India's Prisoner": A Biography of Edward John Thompson, 1886-1946. Columbia: University of Missouri Press, 2001.
- Monte, Axel. "Images of Iqbal and Tagore in Germany". *Revisioning Iqbal: As a Poet and Muslim Political Thinker*. Edited by Gita Dharampal-Frick, Ali Usman Qasmi, and Katia Rostetter. Karachi: Oxford University Press, 2011: 92.

- Qureshi Afzal Haq. Ed. *Iqbaliyāt-i Tāsīr (Iqbāl kē Fikr-o Fan par Muhammad Dīn Tāsīr kē Maqalāt)*. Lahore: Iqbal Academy Pakistan, 2010.
- Shah, Sirdar Ikbal Ali. *Kamal: Maker of Modern Turkey*. London: Herbert Joseph, 1934.
- Shah, Sirdar Ikbal Ali. Ed. *The Oriental Caravan: A Revelation of the Soul and Mind of Asia* (London: D. Archer, 1933): 237.
- Williams, L. F. Rushbrook. Ed. Sufi Studies: East and West: A Symposium in Honour of Idries Shah's Services to Sufi Studies. (London: Octagon Press) 1973.
- Williams, L. F. Rushbrook. *The East Pakistan Tragedy*. London: Tom Stacey, 1972.

# **Internet**

http://web.me.com/shahinfo/SIRDAR\_IKBAL\_ALI\_SHAH/Home.html, accessed on October 7, 2011.

http://www.hermes-press.com/S shah.htm, accessed on October 7<sup>th</sup>, 2011

Сору

Dr. Sir Mohd. Iqbal, Kt. M.A. Ph.D. Barrister-at-Law, Lahore.

9th April 1933.

My dear Sir,

Thank you so much for your kind letter which I reed, yesterday. I had already sent two copies of my lectures to Mr.

Edward Thompson of Oxford, one of which was meant for you.

I hope these books have reached Mr. Thompson and that he has presented one of them to you on my behalf. I have no hesitation in giving you the required permission to reprint the lectures.

Indeed I consider it a great honour if the Oxford University Press undertake to reprint it. In case they do so I shd. like to make one or two changes, and if you consider it advisable you can add to these lectures another lecture which I delivered to the Aristotelian Society of London last December. It was extremely kind of Lord Lothian to make this suggestion to you.

I wrote to him some time ago; but I do not know whether my letter reached him.

Thanking you,

Yours sincerely,

(Signed) MOHAMMAD IQBAL

P.S. The subject of the lecture delivered to the Aristotelian Society was - 'Is Religion Possible?'. You can get a copy of it from the Society. Bergson appreciated it very much.

Copy of a letter from Dr. Sir Mohd. Iqbal, Kt., M.A., Ph.D.

Barrister-at-Law, Lahore.

25th December 1933.

My dear Mr. Milford,

Thanks for your kind letter. I should feel much obliged if you could kindly send me a few copies of the book when it

I must also bring it to your notice that an Indian writer - Sirdar Iqbal Ali Shah - in his book "Islamic Sufissm", published by Rider & Co. in 1933, has copied verbatim more than 40 pages of the book you are printing. He has mentioned my name, but not the title of the book from which he has quoted. These quotations are as follows:

P. 173-194 P. 76-96

I think it will be good if some reviewer of my book points this out in his Review.

Hoping you are well and thanking you.

Yours sincerely,

(Signed) MOHAMMAD IQBAL.

Ali Usman Qasmi 59

# **Abstracts**

# Moeenuddin Aqeel

Printing was not introduced in the Muslim world until the beginning of the 19<sup>th</sup> century. Although printing presses had begun to operate by then in Turkey, Egypt and Iran, they remained sparse until about the middle of the century. The technique and art of printing was not unknown to Muslims but they took pride in their age old tradition of calligraphy and resisted surrendering it to a less meticulous technique that marred the texts with errors in its process of composing them. More was the concern of scholars about Quranic texts. But gradually Turkey, Russia and India made way for the process and 'Wahabis' were the first to accept it, after which the rest of the Muslim world followed. This article reviews the history and development of printing in the Muslim world.

# Yusuf Siddiq

Defined as the religion of nature ( $d\bar{l}n$  al-fitra), it was the spiritual message of Islam and its call for a simple and natural approach towards the life journey on earth, that played a vital role in popularizing Islam in Bengal, an eastern deltaic region of South Asia. Islam harmonized well with the local nomadic population who were gradually opting for a settled agrarian life, often clearing forests and preparing land for rice cultivation. With the expansion of Muslim rule, sufis also started coming to the region who were often successful in presenting Islam to the commoners in an indigenous form. With their ongoing effort, the institution of  $khanq\bar{a}h$  started emerging which had a significant impact on the religious, cultural and social life in the region. These mystical movements also affected the art and architecture, glimpses of which can be captured through this minute study of the rich heritage of Islamic inscriptions of this region.

#### Muhammad Ali Asar

Sufis and Saints have played a prominent role in the development of early Urdu prose. They prepared the earliest Urdu texts in booklet form for purposes of preaching. Researchers have not yet reached a consensus on the first prose writing in Urdu. According to Prof. Hamid Hasan Qadri, Syed Ashraf Jahangir Samnan's *Risala-i Tasavvuf* was the first such book whereas Hakim Shamsullah Qadri regards Sheikh Ainuddin Gunj al-llm as the first prose writer of Urdu. Maulvi Abdul Haq considers *Merāj al-Āshiqī*, which is wrongly attributed to Khawaja Banda Nawaz Gesu Daraz as the first Urdu prose writing. A few others have named Shams al-Ushaq as the first writer of ancient Dakkani prose. However, more recent studies indicate Miranji Shams al-Ushaq's eldest son and Khalifa Shah Burhanuddin Janam Dakkani's book *Kalimat ul-Haqāiq* as the first prose writing of the Urdu language.

# Muhammad Hamza Farugi

In this article, the author analyzes the rise and fall of the daily *Inqilāb*, initiated in April 1927 and linked closely with vicissitudes of the ruling Unionist Party in the Punjab. It enjoyed the patronage of Allama Muhammad Iqbal besides material support by the Unionist Party. It was an exponent of Muslims' political and administrative rights based on the demographics of the region. During the League and Unionist controversy, *Inqilāb* sided with the Unionists and consequently lost the goodwill and readership of the Muslims.

#### Rauf Parekh

In this article a relatively lesser known dictionary of Urdu is introduced and its historical and linguistic value highlighted. Research indicates that *Qarār al-Lughāt* (316 pages) was compiled around 1914. It has four sections of compound proverbs, idioms, nouns and commonly used Persian phrases. The explanations in the dictionary are brief, there are errors in alphabetical arrangement and at places there are concerns about the authenticity of its references. Although the dictionary does not qualify as a work of high quality and standard, its historical value makes it a significant piece of work.

## **Javed Ahmed Khurshid**

Adaptations, in their new social and historical contextualization sometimes result in a considerable shift from the source text, as was the case with some of the works produced at the Fort William College. This article studies the adaptation of Kalidas' popular Sanskrit drama *Shakuntala* by Mirza Kazim Ali Jawan and Hafiz Abdullah in its literary and historical context.

#### **Khalid Amin**

This article introduces and reproduces, with necessary annotations, a rare piece of writing by Maulvi Abdul Haq. Abdul Haq's article titled "Mustafa Kamil Pasha" was first published in the Deccan Review in 1908. It reflects his own ideas about Pan-Islamism and also highlights the intellectual, religious and political inclinations of the intelligentsia in the late nineteenth and early twentieth century.

# Tehseen Firaqi

Abdul Sattar Siddiqui was a well known researcher of Urdu. Historical and comparative linguistics were his major areas of research. He had complete command on Urdu, Arabic, Hindi, Pahlavi and English and also had knowledge of Syriac, Hebrew and the Turkish languages. *Maqalāt-i Siddiqī* and *Mu arrabāt-i Rāshidī* are his important works that also reflect his skill and understanding of his discipline. All his major contemporaries including Hafiz Mahmood Shirani, Syed Salman Nadvi and Abdul Majid Daryabadi held a very high opinion of him. This article deals with Abdul Sattar Siddiqui's valuable contribution to the world of knowledge and research.

#### **Tabassum Kashmiri**

Besides Miraji's relevance and influence as a major modern poet, his critical approach to the study of poetry is very significant and needs more mention. Up till the nineteen thirties, Urdu literary criticism was yet to develop and grow out of a repetitive circle of casual and informal writing into a more serious and analytical discourse. Miraji, in the early forties began to publish on a monthly basis, the study and analysis of a contemporary poem. These writings were the ground work for principles of understanding and interpreting 'modern' Urdu

poetry. This article reviews Miraji's contribution to Urdu literary criticism in this context.

#### Saadat Saeed

Miraji's poetry is often viewed as an internal, subjective experience, truncated from all external reality. A deeper study however reveals its social relevance and the poet's meaningful connect with his time and age. His prose writing also indicates his awareness and concern of contemporary issues, world politics, scientific advancement and socio economic changes affecting the individual and the society. This article discusses Miraji's contribution in this context.

# Najeeb Jamal

The peculiar persona of Miraji that emerges from his writings undermines the actual depth and complexity of his work. The creative self of Miraji is in fact very different from his apparent, rather bizarre exterior. His work should therefore be analyzed and studied in its true context. He is considered to be a pioneer of the modern Urdu *nazm* and his poems, pulsating with a vivid imagery, provide a model for the twentieth century Urdu poets. Najeeb Jamal has argued that misconceptions about Miraji's work be reviewed and reinterpreted.

# Nasir Abbas Nayyar

Miraji's talent was multidimensional. Initiating the free verse in Urdu and reinterpreting the poetics of modern Urdu poetry, he also enriched literature in Urdu through his translations into Urdu from western as well as eastern sources. Besides modern symbolic French poetry, he translated, through English, from Chinese, Japanese, Vietnamese, Persian, Bengali, Braj and Sanskrit. This article evaluates and interprets Miraji's contribution in the field of translation in the context of some new theories of translation.

# **Zahid Munir Amir**

Wasif Ali Wasif was not only an accomplished prose writer, he was also a competent poet and had published three collections of poetry. This article studies and analyzes his *nazm*, its structure and its stylistic and thematic variation. More influenced by the classical trend, Wasif Ali Wasif's major theme in poetry is the quest for human goodness.

# racts 61

#### **Muhammad Salman Bhatti**

Salman Bhatti's work is a comprehensive account of the Urdu theatre of Lahore from 1947 to 1970. The evolution and development of the genre, along with its forms, is analyzed and critically reviewed. Special emphasis is given to the importance and contribution of the Urdu theatre towards shaping the behavioral aspects of the Pakistani society. Socio-economic pressures and practical difficulties in initiating the theatre are also discussed.

# Tariq Mahmud Hashmi

Tariq Hashmi in his article has discussed the 'concept of man' in the classical Urdu ghazal. He traces this concept in strands of mysticism (tasavvuf) that had a strong thematic presence in this popular genre of Urdu poetry.

#### **Muhammad Hameed Shahid**

The many-faceted and unconventional short stories of Asad Muhammad Khan have earned them a unique place in Urdu Literature. His creative sincerity lights up his narrative and his characters pulsate with life. 'Time' in his stories often makes a pronounced appearance and concepts of 'death', 'annihilation' and 'the past' have a frequent presence in the themes. He also likes to explore positive human values through these themes. The article reviews short stories of Asad Muhammad Khan.

# Zarreen Habib Mirza

Zarreen Habib Mirza introduces and analyzes Dr Safdar Hussain's research paper presented as a doctoral thesis to the Punjab University in 1956. The paper discusses life and literature in the state of Oudh in the century before its fall in 1856. The paper deals with the political, social and cultural aspects of the time as well as development of literary genres both in poetry and prose during the period.

# Pinki Justin

Pandita Rama Bai was the first Indian lady who translated the Bible into Mirāthī. She was also a well known social reformer of the early

twentieth century. She not only practically struggled for women's education and their rights but also established her institute, "Mukti Mission", which is still functioning. On the other hand, to show her love for writing, she penned down her views and thoughts. Several essays/articles on her life and works have been published in English newspapers and magazines and her biography has also been written by various authors. The writer has benefited from these sources and written a brief sketch of her life and services.

Michael E. Marmura / Translator: Muhammad Umar Memon This is Muhammad Umar Memon's translation of Michael E. Marmura's (1929-2009) paper in English titled "Ibn Sina's 'Flying Man' in Context". It was originally published in Monist, volume 69, 1982

#### Thérèse Anne Druart / Translator: Muhammad Umar Memon

This is Muhammad Umar Memon's translation of Thérèse-Anne Druart's "The Soul and Body Problem: Avicenna and Descartes". This paper in English is from the book *Arabic Philosophy and the West: Continuity and Interaction* edited by Druart.

# Arif Naushahi / Translator: Ismat Durrani

This translation from Persian to Urdu by Ismet Durrani is of an introduction by Arif Naushahi to Aftab Rai Lakhnavi's *Tazkira-i Riāz-ul Ārifīn*, an anthology of 2157 Persian poets, first compiled in Lucknow in 1883. The only manuscript of the anthology, available at Anjuman-i Taraqqi-i Urdu, Karachi was edited in two parts by Syed Hisamuddin Rashdi (1911-1981). The first volume, along with Rashdi's introduction was published in 1972 but he did not live long enough to complete the second volume of the book. The second volume was later published with Arif Naushahi's introduction, who has now revised it with additions for this translation.

#### **Christina Oesterheld**

Sufi concepts and spirituality are at the core of some publications of the Iqbal Academy in Lahore which are briefly discussed in this article: Muhammad Suheyl Umar's "That I May See and Tell" from *Significance of Iqbal's Wisdom Poetry*, his Martin Lings Memorial Lecture of April 2010, titled "Repair and Redeem: Iqbal's Re-

Abstracts 63

Statement of Sufi Thought", his lecture titled "In the Wake of 11<sup>th</sup>September, Perspectives on Settled Convictions - Changes and Challenges" and Khurram Ali Shafique's "Andāz-i mahramāna".

It can be concluded from the discussion of these works that while Muhammad Suheyl Umar is engaged in a dialogue with Western Traditionalists and seeks to build a bridge between East and West on a spiritual basis, Khurram Ali Shafique, in contrast, opts for an immanently Islamic reading of Iqbal, refuting the impact of Western thinkers and Western education on him, with the aim to obtain guidelines for the future of Pakistan based on a new, highly esoteric interpretation of Iqbal's major writings. Thus, his vision is Pakistancentered, but eventually aimed at developing a truly Islamic democracy in Pakistan as a model for the world.

# Ali Usman Qasmi

Other than his poetry, Mohammad Igbal's single most important contribution has been his scholastic essays entitled Reconstruction of Religious Thought in Islam. Delivered in different cities of South India, these lectures were published initially from Lahore in 1930. These lectures are a testament to the complexity of Igbal's philosophical ideas. It is reported that Igbal had pinned high hopes on this work and expected its critical appreciation from educated Muslim intellectuals. He was disappointed not to receive a fruitful response to his intellectual endeavours. With such a dismal reaction to one of the most important works on Muslim-European philosophical dialogue and scholasticism, this work could easily have slipped into oblivion – at least for some years – had it not unexpectedly caught the attention of Oxford University Press for publication. This article provides the details whereby Igbal was able to get his lectures published by the Oxford University Press in England. Also, it brings to light two letters of Iqbal which had hitherto been unpublished and which give interesting details about a contemporary of Igbal named Sirdar Ikbal Ali Shah.